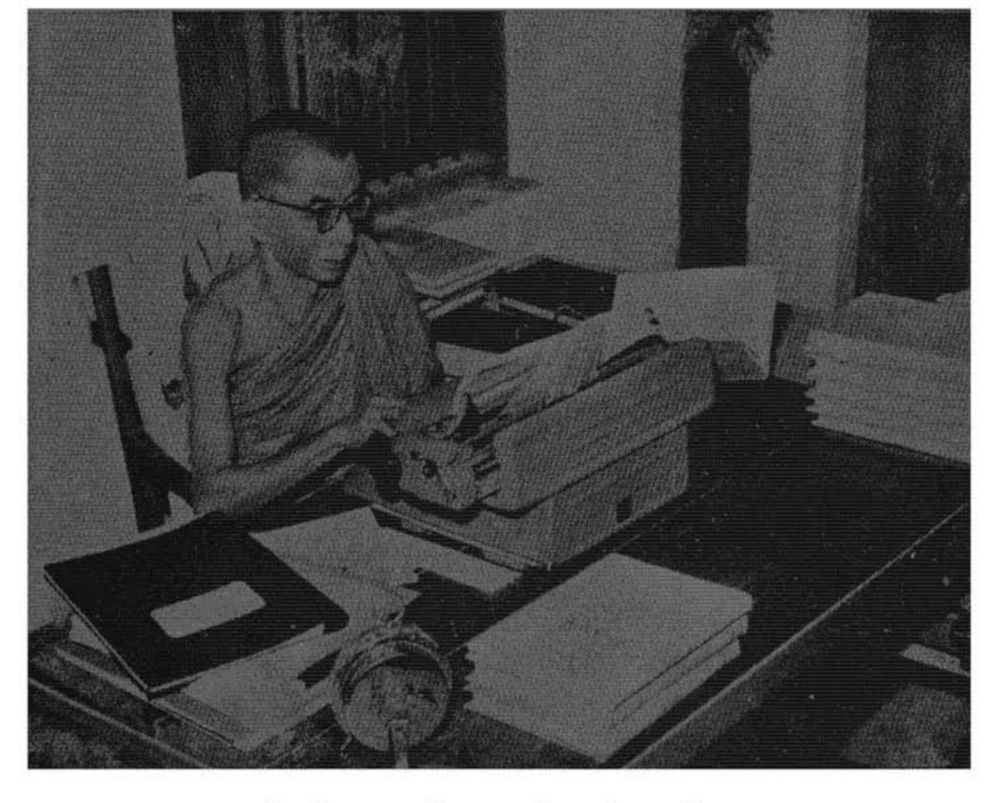


တိပိဋကဓရ ဆရာတော် <mark>ဦးဝိစိ</mark>တ္တသာရာဘိဝံသ ဦးစီးရေးသားသည်။



ပြည်ထောင်စု မြန်မာနိုင်ငံတော် အစိုးရ သာသနာရေးဝန်ကြီးဌာန သာသနာရေးဦးစီးဌာန ပုံနှိပ်တိုက်၌ ရိုက်နှိပ်သည်။

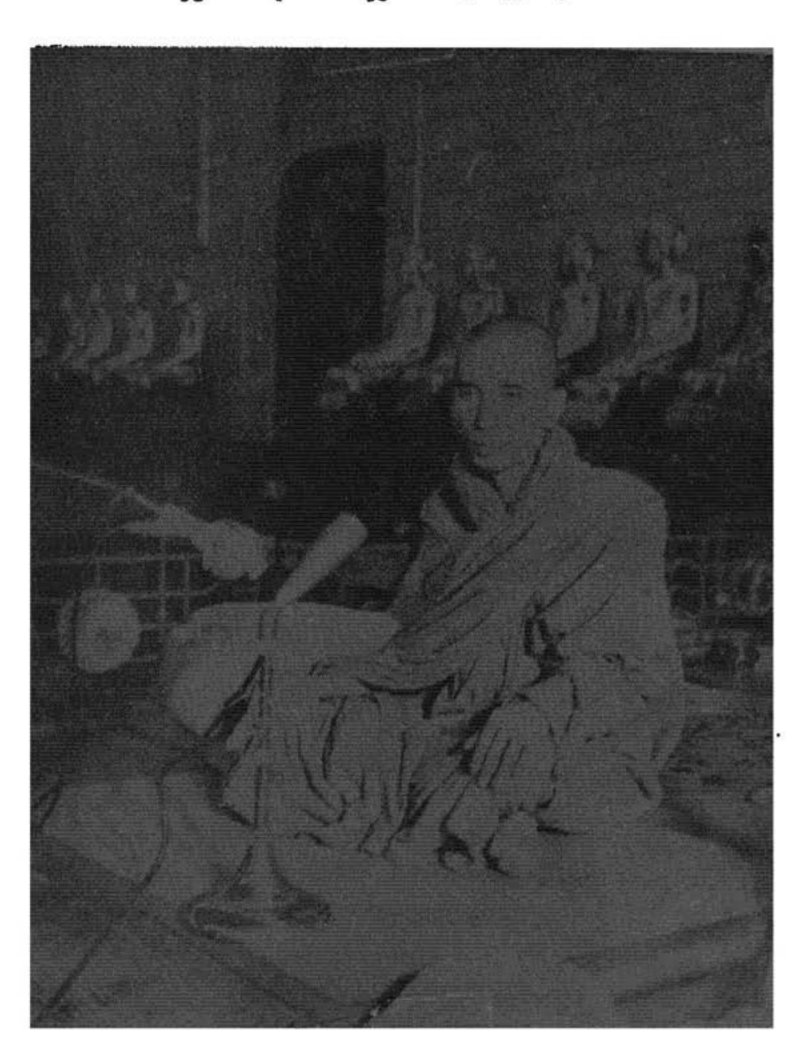
ပရိယတ္တိ သာသနဟိတ ဓမ္မာစရိယ ဝဋံသကာဘွဲ့ သာသနဓဇ သိရိပဝရ ဓမ္မာစရိယဘွဲ့ အစိုးရပဌမကျော်ဘွဲ့ ဗုဒ္ဓသာသနဝိသိဋ္ဌ တိပိဋကဓရ မဟာတိပိဋကကောဝိဒဘွဲ့ တိပိဋကဓရ ဓမ္မဘဏ္ဍာဂါရိက-ဘွဲ့ရ အရှင်ဝိစိတ္တသာရာဘိဝံသ ဆရာတော် ဗုဒ္ဓသာသန မဟာဗုဒ္ဓဝင်ကျမ်း ပြုစုနေပုံ



ဆဋ္ဌသံဂါယနာ ဝိဿဇ္ဇက ဆရာတော်

| အကြိမ်       | အုပ်ရေ | ခုနှစ် |
|--------------|--------|--------|
| ပထမအကြိမ်    | ၂၀၀၀   | ၅၂၅၄   |
| ဒုတိယအကြိမ်  | 2000   | ၁၉၇၁   |
| တတိယအကြိမ်   | ၅၀၀၀   | ၁၉၇၈   |
| စတုတ္ထအကြိမ် | ၅၀၀၀   | ၁၉၈၂   |
| ပဥ္စမအကြိမ်  | ၅၀၀၀   | ၁၉၈၇   |
| ဆဋ္ဌမအကြိမ်  | ၅၀၀၀   | აციე   |

ရန်ကုန်ရြိ၊ ကမ္ဘာအား၊ သာသနာရေးဝန်ကြီးဌာနး သာသနာရေးဦးစီးဌာန ပုံနှိပ်တိုက်တွင် ဒုတိယညွှန်ကြားရေးမှူး ဦးညွှန့်မောင် (မှတ်ပုံတင်အမှတ်–ဝ၂၄ဝ၅/ဝ၂၅၂၇)က ပုံနှိပ်ထုတ်ဝေသည်။



ဗုဒ္ဓသာသန မဟာဗုဒ္ဓဝင် ကျမ်းပြုဆရာတော်

ဆဋ္ဌသံဂီတိဝိဿဇ္ဇက တိပိဋ်ကဓေဓမ္မဘဏ္ဍာဂါရိက ဘဒန္တ ဝိစိတ္တသာရာဘိဝံသ ဆရာတော်၏ပုံ

ဂ၂-းအဲဇော ဗာလကလောဏကရွာသို့ ကြွတော်မူခြင်း ວ ရဟန်းငါးရာတို့က မြတ်စွာဘုရားနောက်တော်သို့ လိုက်ကြရန် ရှင်အာနန္ဒာအား လျောက်ထားကြခြင်း J အရွှေဝါးတောသို့ ရောက်တော်မူခြင်း 9 6 မထေရ်သုံးပါး တညီတညွတ် ဘုရားကို ကြိုဆိုကြခြင်း ပါလိလေယျကအရပ်သို့ ကြွတော်မူခြင်း .... ၁၆ ပါလိလေယျက(ပလလဲ)ဆင်မင်းအကြောင်း 00 ပလလဲဆင်မင်း မြတ်စွာဘုရားအား ဝတ်ကြီးဝတ်ငယ်ပြုပုံ ၁၉ ကောသမ္ဗီပြည်၌ ဖြစ်နေပုံများ ၂၁ ပလလဲဆင်မင်းကို အားကျသော မျောက်အကြောင်း .... 15 ပလလဲဆင်မင်း၏ စိတ်အကြံနှင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ဥဒါန်းစကားတော် JĢ

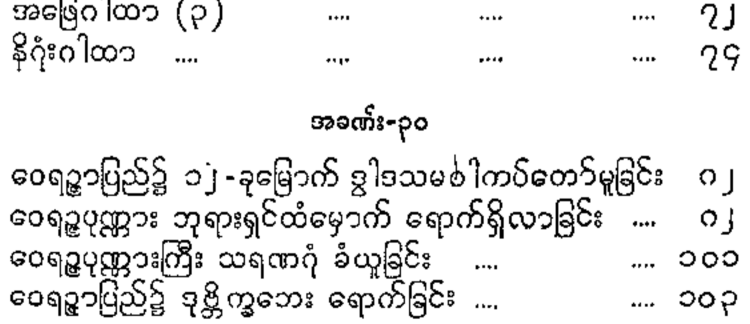
စၥမျက်နှၥ

ဗုန္ဓသာသန္-မဟာဇုန္မွဝင် စစုစ္ထ<sup>တ္ခဲ့</sup> မာတိကာ

|                             | မာတိကာ          |                        | ຍວຩ        | <b>ျက်နှ</b> ာ |
|-----------------------------|-----------------|------------------------|------------|----------------|
| အဓမ္မဝတ္ထု တဆယ့်ရှစ်ပါး     |                 | ••••                   |            | 19             |
| ဓမ္မဝတ္ထုိတဆယ့်ရှစ်ပါး      |                 | <b></b>                |            | 65             |
| ဓမ္မ, အဓမ္မ စသည်အခွဲ        | ***1            | ••••                   | ••••       | ୧၅             |
| e                           | အခဏ်း-၂၉        |                        |            |                |
| နာဠပုဏ္ဏားရွာ၌ ၁၁-ခုမြေ     | ာက် ဧကာဒ        | ၊သမဝါ ကဝါ              | းတဂ်       |                |
| မှုခြင်း                    | ,<br><b>.</b> . |                        |            | 99             |
| ဗုဒ္ဓကိစ္စ ၅-ပါးအကြောင်း    | <i>,</i>        |                        |            | 99             |
| (၁) ပိုရေဘတ္တဗုဒ္ဓကိစ္စ =   |                 | ဒ္ဒလုပ်ငန်းစဉ်         |            | 99             |
| (၂) ပစ္သာဘတ္တဗုဒ္ဓကိစ္စ ==  |                 |                        |            |                |
| ိုဗုဒ္ဓလိုပ်ငန်းစဉ်         |                 |                        |            | 92             |
| (၃) ပုရိမယ်ာမဗုဒ္ဓကိစ္စ =   | ညဉ့်ဦးယံ၃ို     | း ဗုဒ္ဓလုပ်ငန်းဖ       | ංචි        | 90             |
| (၄) မဖ္တိုမယ၁မဗုဒ္ဓကိစ္စ == | သန်းခေါင်ပ      | 38 <b>8</b> :          |            |                |
| ဗုဒ္ဓလုပ်ငန်းစဉ်            |                 | ****                   | ••••       | ၅၀             |
| (၅) ပစ္ဆိမယာမဗုဒ္ဓကိစ္စ =   | း မိုးသောက်ပ    | යිදිදිඃ                |            |                |
| ဗုဒ္ဓလုပ်ငန်းစဉ်            |                 |                        |            | ၅၀             |
| ကသိဘာရဒ္ဒါဇပုဏ္ဏား၏ င       | လယ်ထွန်မင်္ဂရ   | ၁၁အခမ်းအန <sup>,</sup> | <b>)</b> : | อไ             |
| မြတ်စွာဘုရားရှင် ကြွရောက်   | ာတော်မူခြင်း    | ****                   |            | ງງ             |
| အဖြေဂါထာ (၁)                | ••••            |                        |            | ၆၁             |
| အဖြေဂါ့ထာ (၂)               | <i></i>         |                        | ••••       | ရခ             |
| ജഭ്യപ്പാ (പ)                |                 |                        |            | 0.1            |

မဟာဗုဒ္ဓဝင် စတုတ္ထတွဲ

[ ə ]



စာခဏ်း-၃၁ ကလန္ခသူဌေးသား ရှင်သူဒိန်အကြောင်း .... ၁၃၅ မယားဖြင့် တဖန် ဖြားယောင်းပြန်ခြင်း .... 090<sub>1</sub> သားမျိုးကို တောင်းခြင်း .... ၁၄၉ သားမျိုး ပေးခြင်**း** ... ാ ാ ကိုယ်ဝန်ယူကြောင်း ရှစ်ပါး.... .... ാഉൃ ···· နတ်ဗြဟ္မာတို့၏ အုတ်ကျက်ဆူညံ ကဲ့ရဲ့သံကြီး ဖြစ်ပွါးခြင်း ၁၅၅ အရှင်သုဒိန်၏ နောင်တတဖန် ပူပန်မှု .... ၁၆၀ 8ိနည်းပညတ်ကြောင်း ၁၀-ပါး 269 .... \*\*\*\* သာ၀တ္ထိပြည်သို့ ရောက်တော်မူသည်တွင် ဝါလော့ဒက

မာတိကာ စၥမျက်နှာ ဒုဇ္ဘိက္ရဝဋ်တော်ပါခြင်း၏ ရှေးကံအကြောင်း ၁၀၉ မြတ်စွာဘုရားရှင် ကောင်းကြီးပေးတော်မူခြင်း ... ാറ്റ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလ္လာန်၏ ရဲရဲတောက်လျှောက်ထားချက် ၁၁ဝ ပညတ်ရန် တောင်းပန်လျောက်ထားချက် .... **o**og ၀ါက္ခုတ်သောအခါ ဒေသစင္ခရီကြွခ်ိုရန် ပန်ကြားတော် 🛛 . မူခြင်း ... ാവറ .... ဝေရဥ္စပုဏ္ဏား၏ ကြီးစွာသော အလှူဒါန .... .... ၁၃၁

မဟာဗုဒ္ဓဝင် စတုတ္ထတ္တဲ [ ၀ ]

| [ ານ ] 🕐 🤇              | မဟာဗုဒ္ဓဂင် စ | တုတ္ထတ္ခဲ       |              |
|-------------------------|---------------|-----------------|--------------|
|                         | မာတိကာ        | <b>&gt;</b>     | စၥမျက်နှၥ    |
|                         | အခဏ်ိး-ရှ     | ?J              |              |
| စာလိကတောင်၌ ရွှေ        |               |                 | ാര്വ         |
| ခေတ္တအလုပ်အကျွေး        |               |                 |              |
| တရားဟောတော်             |               |                 | ၁၉၃          |
| အရှင်မေသိယ၏ စိတ်        | •             |                 |              |
| ဖြစ်ပွါးလာခြင်း         |               |                 | ၁၉၆          |
| သာဝတ္ထိပြည်၌(စုဒ္ဒသ     |               | လးခုမြောက်ဝါ    |              |
| ကပ်တော်မူခြင်း          |               |                 | Jog          |
| သာရိပုတ္တထေရိ၀တ္ထု      | ကို ဟောတော်   | ာမျခြင်း        | jog          |
| စူဋ္ဌရာဟုလောဝါဒသု       | တ်ကို ဟောလေ   | ဘဉ်မူ၍ ရှင်ရာဟု | လာကို        |
| ် အရဟတ္တဖိုလ်၌ ဂ        |               |                 | joz.         |
| အန္ဓဝန်တောအုပ်အဖ        | ကြောင်း       |                 | ം പാറ        |
| ယသောရတ ဥပါသ             | ကာ၏ ကံကြမ္မ   | io              | Job          |
| ဆပဥ္ၾကတရားဒေသ           | နာတော်        |                 | പാ           |
| တရားနှလုံး ကျင့်သုံး    | ဆင်ခြင်ဖွယ်   | • • • •         | j <b>j</b> o |
| အရှင်ရာဟုလာကို မာ       | •• •          |                 | ာင်း ၂၂ဂ     |
| သူစိလောမသုတ်ကို         | ဟောကြားတေ     | ာ၁်မူခြင်း      | Jbo          |
| ခရလောမဘီလူး၏အ           | ကြောင်း       |                 | 151          |
| <b>သူစိ</b> လောမဘီလူး၏း | အကြောင်း      | ••••            | روز          |

မဟာဗုဒ္ဓဂင် စတုတ္ထတွဲ

| မဟာရီနီဝင္ စက္မလူတို့                                              |           | [ C ]    |
|--------------------------------------------------------------------|-----------|----------|
| မာတိကာ                                                             | Ø         | ာမျက်နှာ |
| သိကြားမင်း မေးအပ်သည့် ပြဿနာလေးရပ်ကို                               |           |          |
| ြေဖြေကြားတော်မူခြင်း ဟြို ပြို ကြော                                | ••••      | ၂၄၀      |
| သတ္တဝါပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင် ကျွတ်တမ်း                          |           |          |
| ංදිලිලිදි:                                                         | ••••      | ეეც      |
| အာင္ဖ္ဖ္ဖ္တ္ကက္တတီလူးကို ဆုံးမချေချွတ်တော်မူသော                    |           |          |
| အကြောင်း                                                           | ••••      | J 92     |
| မြတ်စွာဘုရားရှင် အာဠ္ဓဝီပြည်သို့ ကြွတော်မူခြင်း                    |           | ၂၆၃      |
| အာဋ္မဝကဘီလူး ဒေါ်သအမျက် ပြင်းစွာထွက်ခြင်း                          | ••••      | ၂၆၀      |
| အသံကြီး လေးမျိုး … ် ် …                                           | ••••      | ່ງງວ     |
| ဘွဲ့ဖြူလက်နက်ဖြင့် နောက်ဆုံး ပစ်ခတ်ခြင်း                           | • • • • • | 122      |
|                                                                    | ••••      |          |
| လက်နက်ကြီး လေးမျိုး<br>အာဋ္ဌဝကဘီလူးအမေးနှင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏အဖြေ | ••••      | joj      |
| သောတာပန်ဖြစ်ပြီးနောက် အာဠ္မဝကဘီလူး မေးလေ့                          |           |          |
| သည့် ပြဿနာများ                                                     | ••••      | ၂၉၀      |
| ဟတ္ထကအာဋ္ဌဝကဟု အမည်တွင်ခြင်း                                       | ••••      | ວັດໆ     |
| ဓမ္မာတိသမယကျတ်ပွဲကြီး                                              | ••••      | ခဲ့ဝင်   |
| ဒေဝတ၁ဗလိ အမြံပူဇော်ကြခြင်း                                         | ••••      | γογ      |
| အခဏ်း-၃၄                                                           |           |          |
| ရာဇဂြိုဟ်ပြည် ဝေဠုဝန်ကျောင်းတိုက်၌ သတ္တရသမဝ                        | ן         |          |
| ကပ်တော်မူခြင်း                                                     | ••••      | 200      |

ഗശാലമാട് തെന്നു [ c ]

|                              |               |         | Γ - ··      |  |
|------------------------------|---------------|---------|-------------|--|
| သိရိမာပြည့်တန်းဆာမအကြောင်    | း အကျဉ်းချုပ် | • • • • | ဥ၀ဂ         |  |
| သိရိမာပြည့်တန်းဆာမကို အဂြေ   | ဠာင်းပြု၍     |         |             |  |
| တရားဟောတော်မူခြင်း           |               | ••      | ရ၀၄         |  |
| ဝိဇယသုတ္တန် မြန်မာပြန်       | • • • •       | ••••    | ၃၁ဂ         |  |
| ဆနလေးပါး                     |               | ••••    | 915         |  |
| ဝိဇယသုတ္တန် မြန်မာပြန် နောက် | ဆက်တွဲ        | ••••    | 299         |  |
| အမည်သုံးပါး ခေါ်ဆိုခြင်း     | ••••          |         | <u> 299</u> |  |
|                              |               |         |             |  |

| [0]                 | မလာခု၌ဝဉ် (             | စတုတ္ထတွဲ      |       |          |
|---------------------|-------------------------|----------------|-------|----------|
|                     | မာတိဂ                   | 00             | Ø     | ၁မျက်နှ၁ |
| ഭംഗ്രാസവ            | ဂ နန္ဒာထေရီမကို         | အရဟတ္တဖိုလ်၌   |       |          |
|                     | ာ်မူခြင်း               |                | ·<br> | 290      |
|                     | Qi                      | ••••           | ••••  | ၃၅၆      |
| အဋ္ဌာရသမဝါ ဖ        | စာလိယတောင်ရေ            | ဂျာင်း၌ ၀ါက၀်  | တော်  |          |
| မူခြင်း             |                         |                |       | ၃၆၁      |
| ယက်ကန်းသည်          | သမီးအား တရား            | ဟောတော်မူခြ    | 8:    |          |
| (ပေသကား             | ရဓိတ္ဝတ္ထု)             | ,              | ••••  | ၃၆၁      |
| သတ္ခ်ိသ္မီးငယ်၏     | ങരാഃ                    |                |       | ၃၇၀      |
| ဧကူနီဝီသတိမ -       | = ႍဨ-ခု မြောက်ဝ         | ာကြိုလည်း စဘ   | လိယ   |          |
| တောင်ကျေ            | ာင်း၌ပင် က်ပ်တေ         | ာ်မူခြင်း      |       | 199      |
| ကုက္တုဋ္ရမိတ္တနော့  | ກວວoໝິ່                 |                | •     | 557      |
| ကုက္ကုဋ္ရမိတ္တမူဆို | း မိသားစုတို့ ကျွတ်     | ာတမ်းဝင်ချိန်  | ••••  | 623      |
| ၣၯၟႄ႞ႄၙၑႝ႙ၟႄၛၙႀိ    | န်း မိသားစုံ၏ ရှေးဖ     | ကာင်းမှု       |       | ၃ဂဝ      |
| ဌာပနာပွဲ ဥက္ကပ္န    | ဒ္ဓ ရွေးချယ်ခြင်း       | ****           |       | ဥဂ၂      |
| အာနန္မာသူေဌး        |                         | <br>כיו כי     |       | ၃ဂ၅      |
|                     | စီသတိမ =၂ ၀-နေ          | မ္ဘာ့တူဝ၂ ယဂုရ |       |          |
| ူခြင်း -            | <br>                    | ••••           |       | ၃၉၁      |
|                     | ည် အထူးမှတ်ရန်          | <br>C          |       | 196      |
| <b>N</b> 14         | မထေရိကို အမြံတ          |                |       |          |
|                     | ာ ခန့်ထားတော်မူ<br>၂၂၂၄ | gC:            |       | 665      |
| ပြစုလုပ်ကျွေးပိုင   | အမြွက်                  |                |       | ୧୯୵      |

အခဏ်၊-၃၅

မာရ၀တ္ထု .... **၃**၉၉ \*\*\*\* .... 900 .... çob အရှိင်အင်္ဂလိမ်ာလမထေရ်၏ ရဲရင့်သောစိတ် .... ၄၀၇ အမတ်နှစ်ဦး၏ ဖြစ်ပုံအလား .... .... 900 ....

| မဟာ                            | ဗုဒ္ဓဝင် စတုတ္ထ | ුලු                         | [             | [∞]      |
|--------------------------------|-----------------|-----------------------------|---------------|----------|
|                                | မာတိကာ          |                             | ¢.            | ၁မျက်နှာ |
| ကောသသမင်းကြီး၏ အ               | သဒိသဒါနကို      | အကြောင်း(                   |               |          |
| သိဝိဇာတ်နှင့် အာဒိဝ္ဝ          | ၚဇာတ်ကို ဟေ     | ာတော်မူခြင်း                |               | ၄၁၂      |
| တိတ္ထိတို့ကို ကိုးကွယ်သော      | ာဂရဟဗ်ိန္ရနှင့် | မြတ်စွာဘုရား                | းကို          |          |
| ကိုးကွယ်သော သိရိ               |                 | <sup>င်</sup> ပွန်း နှစ်ဦးဝ | Ş             |          |
| အကြောင်း (ဂရဟဒိန္              |                 |                             |               | ၄၁၄      |
| သိရိဂုတ္တ၏အိမ်၌ စီမံထာ         |                 |                             | <b>.</b>      | 902      |
| သိရိဂုတ္တက တက္တတွန်းတို့       | ကို ဆုံးမခြင်း  | ****                        | · <i>···•</i> | ၄၁ဂ      |
| <b>ဂ</b> ရဟဒိန္နက သိရိဂုတ္တကို | တရားစွဲခြင်း    | •,••                        | ••••          | ၄၂၁      |
| ဂရဟဒိန္ဒ၏ အကြီ                 | ···-            | ••••                        |               | 912      |
| <b>ဂ</b> ရဟဒိန္ရ၏အိမ်၌ စိမံထာ  | းပို            | ****                        | <b>.</b>      | وآرہ     |
| မီးပုံထဲမှ ကြာပွင့်ကြီးများ    | ပေါက်လာခြ(      | 28                          | ····          | ၄၂၀      |
| ဂရဟဗိန္ရ ကြီးစွာ စိတ်ဒုဂ္      | ဒ္ဒရောက်ခြင်း   |                             |               | ୧ୗଡ଼     |
| ဗုဒ္ဓ၀ိသယ အစိန္တေယျ ဘု         | ရားအရာ မကြံ     | သာ                          |               | ၄၃၁      |
| ဧကကနိပါတ် ခဒိရင်္ဂါရဇ္         | ာတ်တော်ကိုလ     | ည်း ဟောဝေ                   | ინ            |          |
| မူခြင်း                        |                 |                             |               | 999      |
| အရှင်မောဂ္ဂလ္လာန်အား န         | ည်းညွှန်းပေးရုံ | ) နန္ဓောပနန္မ               |               |          |
| ်နဂါးမင်းကို ဆုံးမစေဖ          | တော်မူခြင်း     |                             | •••••         | 999      |
| ဗကဗြဟ္မာကြီးကို နှိမ်နင်း      | ဆုံးမတော်မူခြ   | ຣະ                          | • ••••        | 990      |
| အလုပ်အကျွေးဗြဟ္မာတဦး           | းကို မာရ်နတ်ပူ  | ාරේදුරිා                    |               | 999      |

| [ ]                  | မလာ၁န်ဦဝ၄ စင     | <u> აფ</u> კ                 |                    |             |
|----------------------|------------------|------------------------------|--------------------|-------------|
|                      | မာတိကာ           |                              | 0:                 | မျက်နှာ     |
| 8သကြံ့ဖန်ဆင်းအင်     |                  |                              |                    |             |
| ကြွတော်မူခြင်း       | ••••             |                              | •                  | ၄၉၁         |
| ဥဂ္ဂသူဌေးနှင့် တဂု   |                  |                              | လေး                |             |
| ထောင်တို့ ကျွတ်      | Sတမ်း၀င်ကြခြင်း  |                              | ****               | 6Gj         |
| မိန္ဆာဒိဋ္ဌိ အယူရှိေ | · · · · · · ·    | _                            | ရား                |             |
| ဟောတော်မူခြ          | င်း (အညတရဗြာပ    | ာီဏဝထိ()                     | ••••               | ୨ଌୢ୲        |
| စန္ဒာဘမထေရ်အဓ        | ကြာင်း (စန္ဒာဘဓ  | ထ္လေရ၀တ္ထု)                  | ••••               | ୨୯୦         |
| စန္မာဘမထေရ်၏         | ရှေးကောင်းမှု    |                              |                    | ୨୯୦         |
| ညချမ်းအခါ            | ,                | ••••                         |                    | ୨ଡିଡ        |
| ဓာတုစေတီတော်ဒ        | ား လ၀န်းသမ္မာ    | န်ပြု <mark>ကာ စန</mark> ္ဓဂ | ဂူးနီဖြ <b>င့်</b> | 1           |
| ပူဇော်ခြင်း          |                  | ****                         |                    | ე <b>იი</b> |
| စန္မာဘပုဏ္ဏားဘ၀      | ••••             |                              |                    | ၅၀၀         |
| စန္ဒာဘကိုခေါ်၍ ေ     |                  | ားကြခြင်း                    |                    | ၅၀၂         |
| စန္မာဘပုဏ္ဏား ရပ     |                  | 4                            | ••••               | ၅၀၂         |
| စန္ဘာဘမထေရ် ရပ       | ာန္တာဖြစ်ခြင်း   | ****                         | ••••               | ၅၀၃         |
| မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို  |                  |                              | ာင်း               |             |
| တောင်းပန်လာ          | ခြင်း (မာရ၀တ္ထု) |                              | ••••               | ეიე         |
| ပေါက္ခရသၥတိပုဌ္မ     |                  | ·                            | •···               | ၅၁၁         |
| အမ္မဋ္ဌလုလင်၏ အ      |                  | ••••                         |                    | ັລວຽ        |
|                      | Second Salara    |                              | •                  |             |

waanaa amma r 7

ဇာတ်နိမ့်သူဟူသောစကားဖြင့် ရှေးဦးစွာ ရှုတ်ချခြင်း .... ၅၁၉ ဇာတ်နိမ့်သူဟူသောစကားဖြင့် ဒုတိယအကြိမ် ရှုတ်ချခြင်း ၅၂ ၁ ဇာတ်နိမ့်သူဟူသော စကားဖြင့် တတိယအကြိမ်ရှုတ်ချခြင်း ၅၂ ခု အမ္ခဋ္ဌလုလင် ကျွန်မ၏သားဖြစ်ပုံကို ထင်ရှားစေခြင်း --- ງງຈ ကဏ္<sup>အနွွ</sup>ယ်အစ ... ეეე ..., အမွင္ခ၏ အဆက်အန္တယ်အကြောင်း ... J51 .... မင်းမျိုးသာလျှင် မြင့်မြတ်ကြောင်း .... <u>9</u>29. ....

|                                 |                    |                    |      | $\sim$ , |
|---------------------------------|--------------------|--------------------|------|----------|
| ပေါက္ခရ <b>သ</b> ာတိပုဏ္ဏားကြီး | ဘုရားထံဆည်         | ်းကပ်ခြင်း         | •••• | ၅၅၁      |
| ေပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏား လ           | က္ခဏာတော်စြ        | <u> </u> ဦးများကို |      |          |
| ကြည့်ရှုစုံစမ်းခြင်း            |                    | ••••               |      | ງງວ      |
| ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏား ဥပ           | <u></u> ပါသကၥအဖြစ် | အထူးလျော           | က်   |          |
| ထားခြင်း                        |                    | ****               |      | ງງງ      |
|                                 | အခဏ်း-၃၆           |                    |      |          |
| မြတ်စွာဘုရား၏ အရပ်တေ            |                    | တိုင်းတာသေ         | ວວ   |          |
| ပုဏ္ဏားအကြောင်း                 |                    |                    | •••• | ၅၅၀      |
| ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးအကြေ          | ာင်း               |                    |      | ენი      |
| မင်းနှစ်ပါးတို့ သဝဏ်လွှာ        | ပါးကြပို           |                    | •••• | ၅၆၃      |
| ပုက္ကုသာတိမင်း၏ လက်ေ            | ဆာင်               |                    | •••• | ၅၆၄      |
| ဗိန္ဓိသာရမင်းကြီး၏ အတုံ့        | ့လက်ဆောင်င         | တာ်                |      | ენნ      |
| ပုတ္ကုသာတိမင်း လက်ဆေ            |                    |                    |      | ეენ      |
| ပုက္ကုသာတိမင်း၏ ကြီးစွာ         | •                  | -                  |      | ງ22      |
| ပက္ခုသာကိုမင်းကြီး စျာန်        | ရပြီး ရဟန်းပြ      | ຊິຽະ               |      | ຄດດ      |

မာတိကာ စာမျက်နှာ အသိဥာဏ် = ၀ိဇ္ဇာနှင့် အကျင့် == စရဏကို အကျယ် ဟောတော်မူခြင်း .... ၅၄၁ ပျက်စီးကြောင်းလေးပါးကို ဟောတော်မူခြင်း .... ၅၄၃ လက္ခဏာတော်နှစ်မျိုးကို ပြခြင်း ပေါက္ခရသာတိဆရာကြီး မြို့မှထွက်၍ စောင့်ကြိုခြင်း 

မဟာဗုဒ္ဓဝင် စတုတ္ထတ္တဲ့ [ q ]

ပုက္ကုသာတမင်းကြီး စျာနံရပြီး ရဟန်းပြုခြင်း ဧကစာရီ ပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသား မြတ်စွာဘုရားရှင် ကြွလာတော်မူခြင်း ၅ဂ၅ .... အရှင်ပုတ္ထုသာတိ အနာဂါခ်အရိယာဖြစ်ခြင်း ... ეცç အရှင်ပုက္ကုသာတိ ရဟန်းအဖြစ်ကို တောင်းပန်ခြင်း ೨೮೨ .... ဗိမ္မိသာရမင်းကြီး လာရောက်၍ ပူဇော်ပသခြင်း ... ഉഭറ ပုက္ကုသာတိမင်း စုတေ၍ အဝိဟာဗြဟ္မာ့ဘုံ၌ ဖြစ်ခြင်း .... 600

မကၥခ်ီဒီ၀၄ စထဲထိတ္တဲ စာမျက်နှာ မာတိကာ (ရာဟု)အသူရိန်နတ်မင်းကြီးသည် ဘုရားမျက်နှာတော်ကို မော့၍ ဖူးရကြောင်း .... Goə ရှင်ဒေဝဒတ်အကြောင်း .... ნიე ရှင်ဒေဝဒတ် ဘုန်းကြီးရန် ကြံစည်အားထုတ်ခြင်း ... ნინ .... ნიი ရှင်ဒေ၀ဒတ် ဈာန်လျှောကျခြင်း ကကုဓဗြဟ္မာက အရှင်မဟာမောဂ္ဂလ္လာန်မထေရ်အား လာရောက်လျောက်ထားခြင်း .... Goo ဒေ၀ဒတ်၏လာဘ်လာဘနှင့်စပ်၍ တရားဟောတော်မူခြင်း ၆၁၀ မြတ်စွာဘုရား၌ ရှင်ဒေဝဒတ်၏ ပဌမရန်ငြိုး .... Goj ပကာသနီယကံ ပြုစေတော်မူခြင်း .... ცეე အဇာတသတ်မင်းသားအကြောင်း .... Gog \*\*\*\* ဒေဝဒတ်၏ ရက်စက်သောအကြံပေးချက် .... .... ၆ວ၇ . အဇာတသတ်မင်း ခမည်းတော်ကို သတ်စေခြင်း .... 6ວງ ဗိမ္ဓိသာရမင်းကြီး နတ်ရွာစံခြင်း ... ცეც زرا .... လူမိုက်နောက်မှ နောင်တ-ရ چړ في ا ရှင်ဒေ၀ဒတ် လူသတ်သမားတို့ကို စေလွှတ်ခြင်း .... նյգ လူသတ်သမားတို့ သောတာပန် တည်ကြခြင်း မြတ်စွာဘုရားကို သွေးစိမ်းတည်အောင် ပြုခြင်း .... 6յն မြတ်စွာဘုရားကို ရဟန်းတို့က အထူးသဖြင့် စောင့်ရှောက် ကြခြင်း ... სეი နာဠာဂီရိဆင်ကို စေလွှတ်ခြင်း .... ၆၃၁ အရှင်အ၁နန္ဒ၁၏ အသက်စွန့်ရဲသော မေတ္တာ ၆၃၆ .... ၆၃၇ သားသည်မိခင်တယောက်၏ ဖြစ်ပုံ ----ဘုရားတေဇော် အာနုဘော် ၆၃ဂ ရှင်ဒေ၀ဒတ် လာဘိလာဘ ဆုတ်ယုတ်ခြင်း 690 ဝတ္တုငါးမျိုးကို တောင်းဆိုခြင်း ၆၄၂ •••• \*\*\*\* ရှင်ဒေဝဒတ် သံဃာသင်းခွဲရန် အားထုတ်ခြင်း ၆၄၅ .... ရှင်ခေဝဒတ် သံဃာကို သင်းခွဲခြင်း ၆၄ဂ

|                                               | မာတိကာ         |                                                   | စာမျက်နှာ      |
|-----------------------------------------------|----------------|---------------------------------------------------|----------------|
| အဂ္ဂသာဝကနှစ်ပါး၏ ေ                            | ကူးဇူး         | ••••                                              | <u>6</u> 90    |
| <b>ရဟန်းငယ်တပါး၏ စိုးရ</b>                    | မ်ချက်         | ••••                                              | ნვც            |
| <b>ရှင်ဒေဝဒတ်</b> သွေးအန်ခြ                   | 8:             | ••••                                              | ලොදා           |
| ောတ်တော်အများ ဟေ                              | ာကြားတော်      | Sမူခြင်း                                          | ලොදා           |
| ရှင်ဒေဝဒတ်၏ နောက်ခ                            | ဝုံးအချိန်     | ****                                              |                |
| ရှင်ဒေ၀ဒတ်ကို မြေမျိုခြင်                     |                | ****                                              |                |
| ရှင်ဒေငဒတ် အဝိစိငရဲ၌                          | ဆင်းရဲဒုက္ခ    | ခံရပို                                            | <b>660</b>     |
| ရှင်ဒေ၀ဒတ်ကို မြေမျိုပြီး                     | နောက် ဇာ       | ာတ်တော်များကို                                    |                |
| ဟောတော်မူခြင်း                                | ****           |                                                   | 66ວ            |
|                                               | အခဏ်း-၃        | 2                                                 |                |
|                                               | •              | -                                                 | <u> </u>       |
| အဇာတသတ်မင်းအကြေ                               | `~             | ****                                              | 669            |
| ဆရာဇီဝက၏ ရဲရဲတောဂ                             |                |                                                   | ၆၇၂<br>        |
| ဘုရားဖူးသွားရန် ဆင်ယ<br>ဘာစာဘာသက်ပင်း ကြီးစ   |                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·             | ၆၇၅            |
| အဇာတသတ်မင်း ကြီးစွ<br>ဘုရားဖူးထွက်ကြွခြင်း    |                |                                                   | ~              |
|                                               |                | ****                                              | ၆γγ            |
| ာအဇာတသတ်မင်း ကြော<br>အဇာတသတ်မင်း ရဟန်         |                | <br>ഇന്തിം റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ് | სედ            |
| COC                                           |                | 1 290 1 00 1 00 s                                 | ~              |
|                                               | ****           |                                                   | ၆၀၂<br>Բու     |
| ဖိတ်ကြားခြင်း နှစ်မျိုး<br>တစ်စတာသက်ပန်း စာစစ | <br>– Åå (17 S |                                                   | სიე            |
| အဇာတသတ်မင်း သရဂ<br>ကင်္ဘောင်ခြင်း             | စ္ကရစ္ဆက္မရွ   | ပောင်းပန                                          | 6              |
| ကန်တော့ခြင်း<br>သာကာခံသော်ရှိ ပတ်စ            | <br>           | ••••                                              | ၂၅၅            |
| သရဏဂုံနှင့်စပ်၍ မှတ်ဖွ<br>(က) သူတာ            |                |                                                   | 689            |
| (က) သရဏ<br>(၈) သရဏ                            |                | ****                                              | ლემ            |
|                                               | 17+1           |                                                   | ල ඉව           |
| (ဂ) သရဏဂိုတည်သူ<br>(ဃ) တရဏဂိုတပ်ခန            |                | ••••                                              | ତିର୍ <i>ତି</i> |
| (ဃ) သရဏဂုံအပြား<br>ပဏိပါတ အရိအသေပြု           | <br>()         |                                                   | ତିତ୍ତି<br>     |
| ပဏ္တဂၢက္က အရအေသဂြ                             | ង ខណៈមាន       | <i></i>                                           | <sub>200</sub> |

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင် စတုတ္ထတွဲ

[፩]

မဟာဗုဒ္ဓဝင် စတုတ္ထတွဲ မာတိကာ ပြီး၏။

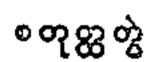
|                        | မာတိုဂ   | ca                | 00   | မျက်နှာ      |
|------------------------|----------|-------------------|------|--------------|
| (င) သရဏဂုံ၏ အကျိုး     | ••••     |                   | •    | ეიც          |
| (စ) သရဏဂုံ၏ ညစ်နွှမ်   | ඃදුිරිඃ  |                   |      | <u> γ</u> ος |
| (ဆ) သရဏဂုံ၏ ပျက်စီး(   | ခြင်း    |                   | ,    | 200          |
| ဥပါသကၥနှင့်စပ်၍ မှတ်ဖွ |          |                   | •••• | ეიე          |
| (က) ဥပါ့သကာမည်သေ       |          |                   |      | ၇၀၅          |
| (ခ) ဥပါသကၥမည်ကြေ       | းဒင      | •                 |      | ၇၀၆          |
| (ဂ) ဥပါသကာ၍ သီလ        | _        | ****              | •••• | ၇၀၆          |
| (ဃ) ဥပါသကာ၏ အသ         | က်မွေး   | រ <del>អ</del> ្ន | •••• | 206          |
| ( c ) ဥပါသကာ၏ ပျက်စီ   | දුලි:    | ****              |      | <b>ວ</b> ້ວ6 |
| ( စ ) ဥပါသကာ၏ ပြည့်စံ  | စုံခြင်း |                   |      | 202          |
| အဇာတသတ်မင်း၏ နှစ်နာ    | ၣၝၟႜန္ခ႙ | အကျိုးရမှု        |      | 202          |
| အဇာတသတ်မင်း၏ ဗောဒ်     | പ്പുപ്പ  | မှတ်စွယ်          |      | ၇၀၉          |

[g] မဟာဗုဒ္ဓဝင် စတုတ္ထတ္တဲ

ဗိုခ္ကိရံ ဓာနံခ အခဏ်း-၂၈ •ာလကလောဏကရွာသို့ ကြွတော်မူခြင်း ဗာလကလောဏကရွာ ဟူသည်မှာ ဥပါလိသူကြွယ်၏ စား ကျေးရွာ ဖြစ်သည်။ (ဗာလကလောဏကာရ - ရွာဟူ၍လည်း သီဟိုဠ်မူ၌ ရှိ၏)။ ထိုရွာသို့မြတ်စွာဘုရားရှင် ကြွတော်မူသည်မှာ အဂ္ဂသာဝက, မဟာသာဝက မထေရ်မြတ်တို့တွင် တပါးပါးကိုမျ (အယုတ်အားဖြင့်) အရှင်အာနန္ဒာ မထေရ်ကိုမျှ ပန်ကြားပြောဆို ခြင်း သိစေခြင်း အလျင်းပင်မရှိပဲ ကိုယ်တော်တိုင်ပင် သဗိတ် သင်္ကန်းကို ယူဆောင်တော်မူကာ ဆင်အုစ်မှ နွဲထွက်သွားသော ဆင်ပြောင်ကြီးပမာ တပါးတည်းသာ ကြွတော်မူလေသည်။ အကြောင်းသော်ကား ယခုလာမည့် ဒသမဝါအတွင်း ဗုဒ္ဓ-ဝေနေယျ–မြတ်စွာဘုရား ချေချတ်ရမည့် သက္ကဝါမရှိ၊ ထိုကြောင့်

နုမော တဿ ဘဂဝတော အရဟတော သမ္မာသမ္ဗုဒ္မဿ







မဟာဗုဒ္ဓစင်

J

မြီ

ကောသမ္ဗီပြည်မှ အရပ်တပါးသို့ ကိုယ်တော်တပါးတည်း ဇဲသွား တော်မူခြင်းသည် ထိုခိုက်ရန် ငြင်းခုံမှုပြုကြသော ရဟန်းတို့အား ဆုံးမရန် အကြောင်း ဥပါယ်တမျဉ်ပင် ဖြစ်ရကား ပါလီလေ-ယျက ( == ပလလဲ) တောအုပ်သို့ ရည်ညွှန်းတော်မူကာ ကြွသွား တော်မူရာတွင် တပါးတည်း ဧကစာရီ နေတော်မူသော အရှင် ဘဂုမထေရ်ကို ရှှင်လန်းဝမ်းမြောက် အားတက်စေတော်မူလိုသည် ဖြစ်၍ ထိုဗာလကလောဏကရွာသို့ တပါးတည်း ကြွတော်မူခြင်း ဖြစ်လေသည်။ မှန်၏-ထိုအချိန်၌ အရှင်ဘဂုမထေရ်သည် ဗာလက လောဏကရွာကို ဂေါစရဂါမ်ပြု၍ တပါးတည်း တောကျောင်း၌ နေတော်မူဆဲ ဖြစ်လေသည်။

ရဟန်း ငါးရာတို့က မြတ်စွာဘုရား နောက်တော်သို့ လိုက်ကြရန် ရှင်အာနန္ဒာအား လျောက်ထားကြခြင်း ထိုသို့ မြတ်စွာဘုရားရှင် တပါးတည်း ကြွသွားတော်မူသော အခါ ရဟန်းငါးရာတို့သည် အရှင်အာနန္ဒာမထေရ်ကို "ငါ့ရှင် အာနန္ဒာ… မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် တပါးတည်း ကြွသွားတော် မူလေမြီ၊ ငါတို့ လိုက်ကြစ့်လား"ဟု လျောက်ထားပြောဆိုတိုင်ပင်

ကြလေ၏။ ထိုအခါ အရှင်အာနန္ဒာမထေရ်မြတ်က "ငါ့ရှင်တို့….

အကြင်အခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ကိုယ်တော်တိုင်ပင် ကျောင်း

အိပ်ရာ နေရာကို သိုမှီးသိမ်းဆည်း၍ သပိတ်သင်္ကန်းကို ယူဆော**င်** 

ပြီးလျင် အလုပ်အကျွေး ရဟန်းများကို မခေါ်ဝေါ်ပံ်ရဟန်း သံဃာကို မပန်ကြားပဲ အဖော်မဲ့ ကြွတော်မူ၏၊ ထိုအခါ မြတ်စွာ ဘုရား၏ အလိုတော်မှာ ဧကစာရီ ကြွန်္ချီတော်မူလိုသော အလို တော်ဖြစ်လေသည်၊ တပည့်သာဝက မည်သည် ဆရာဘုရား၏ အလို ဆန္ဒတော်အား လျော်စွာ ကျင့်သင့်ပေသည်၊ ထို့ကြောင့် ဤရက်ပိုင်းများ၌ မြတ်စွာဘုရား နောက်တော်သို့ မလိုက်ပါသင့်" ဟု မိန့်တော်မူကာ ထို ရဟန်းငါးရာတို့ကို တားမြစ်တော်မူ လေသည်၊ ကိုယ်တိုင်လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင်အလိုတော်ကို သိရှိ ကာ လိုက်ပါမှု ပြုံတော်မမူချေ။

ထိုအချိန်၌ အရွှေဝါးတောအရပ်ဝယ် အရှင်အနုရုဒ္ဓါ အရှင် နန္ဒိယ်, အရှင်ကိမိလ် ဤမထေရသုံးပါးတို့သည် နေထိုင်တော်မူကြ ဆဲဖြစ်ကုန်၏။ တောစောင့်သည် မြတ်စွာဘုရားရှင် ကြွလာတော် မူသည်ကို အဝေးမှပင် မြင်လတ်၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို (သာမန် ရဟန်းတပါးကဲ့သို့ မှတ်ထင်သဘောထားကာ)–

အရွှေဝါးတောသို့ ရောက်တော်မူခြင်း

ထိုသို့ မြတ်စွာဘုရားရှင်တပါးတည်း ဗာလကလောဏကရွာ သို့ ကြွလ်ာတော်မူသည်ကို အရှင်ဘဂုမထေရ်သည် အဝေးမှပ်င မြင်လတ်၍ နေရာကို ခင်းလေ၏၊ ခြေဆေးရေ ခြေဆေးအင်းပျဉ် ခြေပွတ်အိုးခြမ်းကို အနီး၌ ထားလေ၏၊ ခရီးဦးကြိုဆို၍ သပိတ် သင်္ကန်းကို လှမ်းယူလေ၏၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အရှင်ဘဂု ခင်းထားအပ်သော နေရာ၌ လိုင်တော်မူပြီးလျှာ် ခြေတော်တို့ကို ဆေးကြောတော်မူပြီးနောက် သင့်လျောက်ပတ်ရာ၌ ရှိခိုး ထိုင်နေ သော အရှင်ဘဂုမထေရ်ကို ''ရဟန်း... ခံ့ကျန်း၏လော၊ မျှတ၏ လော၊ ဆွမ်းဖြင့် မပင်ပန်းပဲရှိ၏လော"ဟု မေးတော်မူ၏။ ထိုအခါ အရှင်ဘဂုမထေရ်သည် "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား... ခံ့ကျန်းပါသည်ဘုရား၊ မျတပါသည်ဘုရား၊ ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား.... အကျွန်ုပ်သည် ဆွမ်းဖြင့်လည်း မပင်ပန်းပါ"ဟု ပြိန်ကြား၊ လျောက်ထားလေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အရှင်ဘဂုမထေရ်ကို တပါးတည်း နေခြင်း၌ အကျိုးကို ညွှန်ပြ သော တရားစကား ဟောကြားတော်မူပြီးလျှင် အရွှေဝါးတော ရှိရာသို့ ခရီးကြွခ်္ခတော်မူခဲ့လေသည်။

ရတနာ အရွှေဝါးတောသို့ ရောက်တော်မူခြင်း ç

''အရှင်ရဟန်း…ဤတောသို့ မဝင်ပါလင့်။ ဤတော၌ သူတော်ကောင်း အမျိုးကောင်းသား သုံးဦးတို့သည် မိမိ၏ အကျိုးစီးပွါးကို လိုလားသော သဘောရှိကြလျက် နေပါကုန်၏၊ ထိုအမျိုးကောင်းသား သုံးယောက်တို့၏ မချမ်းသာမှုကို မပြုပါလင့်"— ဟူ၍ တားမြစ်စကား ပြောကြားလေ၏။

(ဤ၌။ ။ဆာလောင်သောသူ အဖို့ရာ ထမင်းတောဇဉ်၌,ရေသိပ် သောသူ အဖို့ရာ သောက်ရေ၌, အအေးဖြင့် နှိပ်စက်အပ်သောသူအဖို့ရာ အပူ၌, အပူဖြင့် နှိပ်စက်အပ်သောသူအဖို့ရာ အအေး၌, ဆင်းရဲသော သူ အဖို့ရာ ချမ်းသာသုခ၌ နှစ်သက်တောင့်တမှုဖြစ်သကဲ့သို့ ထို့အတူပင် မြတ်စွာဘုရားရှင် အဖို့ရာမှာလည်း အချင်းချင်း မညီညွတ်ပဲ အငြင်း ပွဲကြီး ဆင်၍နေကြသော ကောသမ္ဗီရဟန်းတို့ကို ငြီးငွေ့ဖွယ်ရာ တွေ့ကြုံ တော်မူလေရသဖြင့် ညီညွှတ်သော နေထိုင်ခြင်းဖြင့် နေထိုင်ကြသူ သူတော်ကောင်းတို့ကို စဉ်းစားဆင်ခြင်တော်မူသည်တွင် ဤအရှင်မြတ် သုံးပါး အမျိုးကောင်းသားတို့ ရွှေဉာဏ်တော်၌ ထင်မြင်လာလေသည်။ ထိုအခါ ထိုအရှင်မြတ်သုံးပါးတို့အား ချီးမြှောက်တော်မူလိုသဖြင့် "ဤ သို့ ပြုသည်ရှိသော် ဤအကျင့် ပဋိပတ်သည် အစဉ်သဖြင့် ကောသမ္ဗီ ရဟန်းတို့ကို ဆုံးမကြောင်း ဥပါယ်ကောင်း တရပ်ဖြစ်ပေလိမ့်မည်'' ဟု ဆင်ခြင်တော်မူကာ ထိုအရှင်မြတ် သုံးပါး သီတင်းသုံးနေထိုင်ရာ အရှေ ဝါးတောသို့ ကြွေရာက်တော်မူခြင်းဖြစ်လေသည်။

<sub>ု</sub>မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

[ ද්දී

အရှင်အနုရုဒ္ဓါတို့ နေထိုင်သော ထိုတောမှာ တောအရှင်တို့က လူဘူ လေးပါး အလိုရှိတိုင်း ဝင်ရောက်ကာ အပွင့် အသီး အစေး သစ် အဆောက်အဦများကို ခူးဆွတ် ခုတ်ဖြတ် မယူနိုင်ရန် စည်းစောင်းရန်း ကာရံ၍ အစောင့်အနေချထား သိမ်းဆည်းအပ်သော တောဖြစ်သည်။

ထိုတော၌ အစောင့်တာဝန်ယူရသော တောစောင့်ယောက်ျားသည် မြတ်စွာဘု<mark>ရားရှင်</mark> ကြွလာတော်မူသည်ကို အဝေးကပင် မြင်လတ်သော အခါ—–

"ဤတောအတွင်း၌ ဤ အမျိုးကောင်းသားသုံးဦးတို့သည် အညီ အညွှတ်နေထိုင်ကြဆဲဖြစ်သည်၊ အချိုပုဂ္ဂိုလ်၏ ရောက်လေရာ အရပ်၌ ခိုက်ရန်ငြင်းခုံမှုများ ဖြစ်ပွါးတတ်ချေသည်၊ ထိုအချိုပုဂ္ဂိုလ်သည် ဦးချိ ထက်သော နွားကြမ်းကြီးကဲ့သို့ ရောက်လေရာရာ ဖျက်ဆီးဝွေခတ် လှည့် လည်တတ်၏၊ ထိုသို့ ဖျက်ဆီးလတ်သော် လမ်းတကြောင်း၌ နှစ်ဦး ပေါင်း၍ မသွားနိုင်အောင်ပင် ကွဲပြားမှုများဖြစ်တတ်ချေသည်။ဤယခု လာသော ရဟန်းကြီးသည် တခါခါ၌ ဤသို့ကွဲပြားမှုဖြစ်အောင်ပြုလုပ် လျက် ဤအမျိုးကောင်းသားသုံးဦးတို့၏ ညီညွှတ်ချမ်းသာစွာ နေခြင်း ကို ဖျက်ဆီးကောင်း ဖျက်ဆီးလေရာ၏။ ဤရဟန်းကြီးကို ကြည့်ရသည် မှာ ကြည်ညိုဖွယ်လည်းရှိ၏၊ ရွှေအဆင်းကဲ့သို့သော အဆင်းလည်းရှိ၏၊ အရသာကောင်းကို တပ်မက်နှစ်သက်သူဆင်၏။ ယင်းရဟန်းကြီးသည်

9

## . ရတနာ ] အရွှေဝါးတောသို့ ရောက်တော်မူခြင်း

ဤအရပ်သို့ ရောက်သည့်အချိန်ကစ၍ ဆွမ်းကောင်းလှူသူ မိမိ၏ ဒါယ-ကာတို့အား ချီးမွမ်းစကား ပြောကြားခြင်း စသည်တို့ဖြင့် ဤအမျိုး ကောင်းသားသုံးဦးတို့၏ မမေ့မလျော့ရဟန်းတရားဖြင့် နေထိုင်ခြင်းကို ဖျက်ဆီးကောင်း ဖျက်ဆီးလေရာ၏။

ဤတွင်မျှမကသေး နေရာဌာနတို့မှာလည်း ထိုအမျိုးကောင်းသား သုံးဦးတို့အတွက်သာ သင်္ခမ်းကျောင်းသုံးကျောင်း စင်္ကြသုံးခု နေ့သန့် ရာသုံးခု ညောင်စောင်း အင်းပျဉ်သုံးခုစီ ဤသို့အားဖြင့် ပိုင်းခြားပြီး အတိအကျသာရှိကုန်၏၊အပိုမရှိကုန်။ ဤယခုလာသော ရဟန်းကြီးကား ကိုယ်လုံး ကိုယ်ထည်ကြီးလှ၏၊ သီတင်းကြီး (=ဝါကြီး) ကိုယ်တော် ဖြစ်ကောင်း ဖြစ်လိမ့်မည်။ ထိုရဟန်းကြီးသည် အခါမဟုတ်သည်၌ ဤရှိရင်းစွဲ အမျိုးကောင်းသားသုံးဦးတို့ကို နေရာမှ ထကောင်း ထစေ လိမ့်မည်။ ဤသို့ ပြုသည်ရှိသော် အဖက်ဖက်ကပင် ဤအမျိုးကောင်း သားသုံးဦးတို့၏ မချမ်းသာမှု ဖြစ်ပေလိမ့်မည်ိဳးဟု ကြံစည်စဉ်းစားကာ ထိုအမျိုးကောင်းသား သုံးဦးတို့၏ မချမ်းသာမှုကို လုံးဝအလိုမရှိသဖြင့် "ထိုအမျိုးကောင်းသား သုံးဦးတို့၏ မချမ်းသာမှုကို လုံးဝအလိုမရှိသဖြင့် "ထိုအမျိုးကောင်းသား သုံးဦးတို့၏ မချမ်းသာမှုကို မပြုပါလင့်"ဟု ပြောဆိုတားမြစ်ခြင်းဖြစ်သည်။

မေးဖွယ် ရှိသည်မှာ.... ဤတောစောင့်သည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ဘုရားရှင်ဟုသိ၍ တားမြစ်သလော၊ မသိ၍တားမြစ်သလောဟု မေးဖွယ် ရှိ၏။ အဖြေကား....မသိ၍ တားမြစ်ခြင်းဖြစ်သည်။ ချွဲဦးအံ့....မြတ်စွာ ဘုရားကိုယ်တော်မြတ်သည် ရဟန်းအပေါင်း ခြံရံလျက် ်ံဘုရားအသရေ တော်ဖြင့် ကြွချီတော်မူသောအခါ "ဤသူကား အဘယ်ပုဂ္ဂိုလ်နည်း" ဟု မမေးရပဲပင် မြတ်စွာဘုရားဟူ၍ လူတိုင်းသိအပ်လေတော့သည်။ ယခု အရွှေဝါးတောသို့ ကြွတော်မူသောအခါ၌ကား မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "တစုံတယောက်သောသူမျှင်ါ ဘုရားဖြစ်ကြောင်း မသိပါစေလင့်" ဟု ကြံစည်တော်မူကာ တန်ခိုးတော်ဖြင့် ရောင်ခြည်တော်အစရှိသော ဘုရား အာနုဘော်များကို သင်္ကန်းတော်ဖြင့် ဖုံးအုပ်ထားဘိသကဲ့သို့ တိမ်တိုက် ဖြင့် ဖုံးအုပ်ထားသော လပြည့်ဝန်းကြီးပမာ ကိုယ်တော်တိုင်ပင် သပိတ် သင်္ကန်းကို ယူပြီးလျှင် မထင်ရှားသော အသွင်ဖြင့် ကြွတော်မူခြင်းဖြစ် သည်။သို့ရကား မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ဘုရားဟု မသိသည်ဖြစ်၍သာလျှင် တောစောင့်ယောက်ျိားသည် တားမြစ်လေသည်)။ အရှင်အနုရုဒ္ဓါမထေရ်မြတ်သည် နေ့သန့် နေရာမှပင် တော စောင့် ယောက်ျား၏ "အရှင်ရဟန်း … ဤတောသို့ မဝင်လင့်"

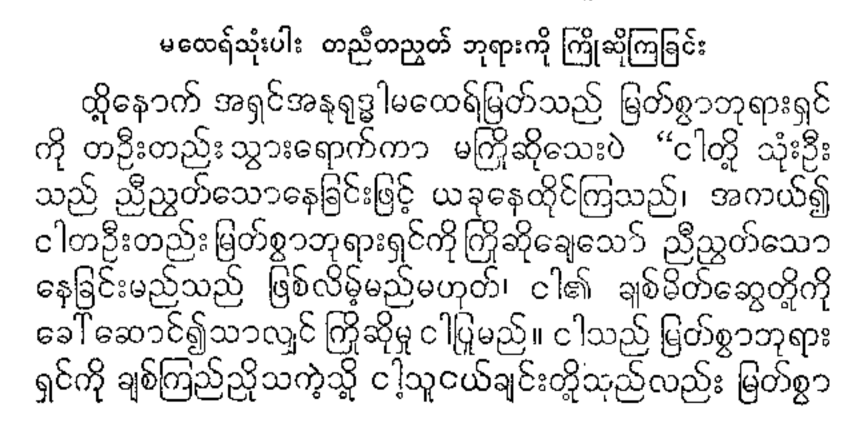
## မဟၥမုဒ္မဝင

[ ဗုဒ္ဓ

6

စသည်ဖြင့် ပြောဆိုသော အသံကို ကြားတော်မူသဖြင့် "ဤတော အတွင်း၌ ငါတို့သုံးပါးသာ နေထိုင်ကြကုန်သည်၊ အခြားရဟန်း ဟူ၍မရှိ၊ ဤတောစောင့်ယောက်ျားသည်လည်း ရဟန်းတပါးနှင့် စကားပြောသကဲ့သို့ ပြောဆိုနေ၏<sup>၊</sup>မည်သူများ ဖြစ်လိမ့်မည်နည်း" ဟု ကြံစည်တော်မူပြီးလျှင် နေ့သန့်ရာ အရပ်မှထ၍ တံခါးဝ၌ ရပ် တည်ပြီးသော် လမ်းဘက်သို့ လှမ်းမျှော် ကြည့်တော်မူလေလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို မြင်တော်မူလေ၏။

မြတ်စွာ ဘု ရား ရှင် သည်လည်း အရှင် အနုရုဒ္ဓါ မထေရ်မြတ် မြင်သည်နှင့် တပြင်နက်ပင်လျှင် ကိုယ်တော်ရောင်ကို လွှတ်တော် မူလိုက်၏။ လက္ခဏာကြီးငယ် အသွယ်သွယ်တို့ဖြင့် တင့်တယ်လှ သော မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ကိုယ်တော်ရောင်သည် ရွှေပုဆိုးကို ဖြန့် လှန်းသည့်ပမာ လွန်စွာတင့်တယ်လေ၏၊ အရှင်အနုရုဒ္ဓါမထေရ် သည် "ဤတောစောင့် ယောက်ျားကား ပါးပျဉ်းထောင်နေသော မြွေဟောက်ကို လည်ပင်း၌ ဆုပ်ကိုင်ရန် လက်ကို ဆန့်တန်းသော သူကဲ့သို့ လောက၌ အမြတ်ဆုံးသော ပုဂ္ဂိုလ်မြတ်ကြီးနှင့် စကား ပြောဆိုရလျက်ပင် မြတ်စွာဘုရားဟူ၍ မသိရှာချေ၊ မထင်မရှား ရဟန်းတပါးနှင့် စကားပြောနေသကဲ့သို့ ပြောဆို နေဘိ၏"ဟု ကြံစည် စဉ်း စားတော် မူပြီးလျှင် တောစောင့် ယောက်ျားကို "ဒါယကာ တောစောင့် … မြတ်စွာဘုရားကို မတားမြစ်လင့်၊ ငါတို့ဆရာ မြတ်စွာဘုရား ကိုယ်တော်မြတ်ကြီး ကြွရောက်တော် မူလာပြီ"ဟု တားမြစ်စကား မိန့်ကြားတော်မူလေ၏။



ရတနာ ] မထေရ်သုံးပါး တည်တညွှတ် ဘုရားကိုကြိုဆိုကြခြင်း ၇

ဘုရားရှင်ကို ချစ်ကြည်ညိုကြလေသည်" ဟု ကြံစည်တော်မူ၍ ထို သူငယ်ချင်း မထေရ်နှစ်ပါးတို့နှင့် အတူတကွ ခရီးဦးကြိုဆိုမှုပြုလိုရ ကား အရှင်နန္ဒိယမထေရ်,အရှင်ကိမ်လမထေရ်တို့နေ့သန့်ရာ အရပ် သို့သွားရောက်ပြီးလျှင် ထိုမထေရ်နှစ်ပါးတို့ကို "အရှင်တို့-----လာ ကြလော့၊ အရှင်တို့-----လာကြလော့၊ ငါတို့၏ဆရာ မြတ်စွာဘုရား သည် ဆိုက်ရောက်တော်မူလာပြီ"ဟု ပြောဆို ခေါ် ငင်လေ၏။ ထိုနောက် မထေရ်သုံးပါးတို့သည် တည်တညွှတ်တည်း မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကို ကြိုဆိုကြ၍ တပါးက မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ သပိတ် သင်္ကန်းကို လှမ်းယူလေ၏၊ တပါးက နေရာကို ခင်း၍ ကျန် တပါးက ခြေဆေးရေ ခြေဆေးအင်းပျဉ် ( == ခြေဆေးသောခုံ) ခြေပွတ်အိုးခြမ်းကို အနီး၌ ချထားလေ၏။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ခင်းထားအပ်သော နေရာ၌ ထိုင်နေ တော်မူပြီးလျှင် ခြေတော်တို့ကို ဆေးတော်မူ၏။

> ( ဤ၌။ ။မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ပွင့်သစ်စပခုမာကြာပန်းကဲ့သို့ နီမြန်းသော ရွှေလက်တော်တို့ဖြင့် ဖလ်ရောင်အသွေး ဖြူဖွေးကြည်လင် သော ရေကို ခပ်ယူပြီးလျှင် ရွှေရောင်အဆင်း ဝါဝင်းသော ခြေဖမိုး တော်အစုံ၌ ရေကို လောင်း၍ ခြေတော် ခြေတော်ချင်း ပွတ်တိုက်၍ ဆေးကြောတော်မူလေသည်။

> မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့၏ ကိုယ်တော်၌ မြူ့အညစ်အကြေး လိမ်းတေး ကပ်ငြိရိုးမရှိ၊ ထိုသို့မရှိပါပဲလျက် အဘယ့်ကြောင့် ခြေတော်တို့ကို ဆေးကြောတော်မူသနည်းဟု မေးဖွယ်ရှိ၏။ အဖြေကား....ကိုယ်တော် မြတ်ကို အအေးဥတုရယူခြင်းငှါ၎င်း ထိုမထေရ်သုံးပါးတို့၏ စိတ်ရွှင်လန်း ဝမ်းမြောက်စေရန် အကျိုးငှါ၎င်း ဆေးကြောတော်မူသည်။ ထင်ရှား စေဦးအံ့ ... ထိုသို့ မြတ်စွာဘုရားရှင် ခြေဆေးတော်မူခြင်းဖြင့် ''ငါတို့ ယူသောင်အပ်သော ရေဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင် ခြေဆေးတော်မူခြင်းဖြင့် ''ငါတို့ ယူသောင်အပ်သော ရေဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ခြေတော်တို့ကို ဆေးကြောတော်မူ၏၊ သုံးဆောင်မှုပြုတော်မူ၏''ဟူ၍ ထိုဝတ်ပြုသော ရဟန်းတို့၏ စိတ်သည် အားကြီးသော ဝမ်းမြောက်ချမ်းသာမှုဖြင့် နှစ်သက်ရွှင်ပျှိုနိုင်၏၊ ထို့ကြောင့် ကိုယ်တော်၌ မြူ အညစ်အကြေး လိမ်းထေးကပ်ငြိခြင်းမရှိသော်လည်း ခြေတော်တို့ကို ဆေးကြောတော် မူလေသည်)။

## √ဗၺၥမ်ဒီဝင္

ក្រឹង

အရှင်မြတ် သုံးပါးတို့သည်လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ရှိသေ မြတ်နိုး ရှိခိုးကြပြီးလျှင် အပြစ်လွှတ်ရာအရပ်၌ ထိုင်နေကြလေ ကုန်၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အရှင်အနုရုဒ္ဓါကို "ချစ်သား အနုရုဒ္ဓါတို….အသို့နည်း ခံ့ကျန်းပါ၏လော၊ ဗ္ဇရိယာ ပထမျှတ၏လော၊ ဆွမ်းပစ္စည်းဖြင့် မပင်ပန်းပဲ ရှိကြကုန်၏လော" ဟု မေးတော်မူ၏။ အရှင်အနုရုဒ္ဓါ မထေရ်မြတ်သည် "ခံ့ကျန်း ကြပါသည် မြတ်စွာဘုရား….၊ ဗ္ဇရိယာပထ မျှတကြပါသည် မြတ်စွာဘုရား….၊ တပည့်တော်များသည် ဆွမ်းပစ္စည်းဖြင့်လည်း မပင်ပန်းကြပါကုန်ဘုရား"ဟူ၍ ပြန်ကြားလျှောက်ထားလေ၏။

(ဤ၌။ ။မထေရ်သုံးပါးတို့တွင် အရှင်အနုရုဒ္ဓါသည် အကြီးဆုံး ဖြစ်သည်၊ အကြီးဆုံးဖြစ်သည့် အရှင်အနုရုဒ္ဓါကို ချီးမြှောက်လျှင် ကျန်သုံးပါးတို့ကိုလည်း ချီးမြှောက်မှုပြုပြီးသာလျှင် ဖြစ်သောကြောင့် အရှင်အနုရုဒ္ဓါမထေရ်သူမြတ်ကို ခေါင်းတပ်၍ မြတ်စွာဘုရား မိန့်ကြား တော်မူလေသည်။ တနည်း ''ချစ်သား အနုရုဒ္ဓါတို့...,''ဟူသော ဗဟုဝုစ် စကားဖြင့်ပင် ဝိရူပေကသေသနည်းဖြင့် ကျန်နှစ်ပါးကိုလည်း ခေါ် ဝေါ် ပြောဆိုတော်မူခြင်း ဖြစ်သည်) ။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် တဖန်ထဝ်၍ "အနုရုဒ္ဓါတို… သင်တို့ သည် အညီအညွှတ် ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ ငြင်းခုံခြင်း မရှိကြပဲ နို့နှင့်ရေကဲ့သို့ ဖြစ်ကြ၍ အချင်းချင်း ချစ်ကြည်သော မျက်စိတိုဖြ**င့်** ကောင်းစွာကြည့်ရှုကုန်လျက် နေကုန်၏လော"ဟု မေးတော်မူ ပြန်၏။ အရှင်အနုရုဒ္ဓါမထေရ်မြတ်က "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား… စင်စစ်အားဖြင့် တပည့်တော်တို့သည် အညီ

အညွှတ် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ ငြင်းခုံခြင်းမရှိကြပဲ န္ရိနှင့် ရေကဲ့သို့ ဖြစ်ကြ၍ အချင်းချင်း ချစ်ကြည်သောမျက်စိတ္ခိဖြင့် ကောင်းစွာ ကြည့်ရှုကုန်လျက် နေပါကုန်၏ ဘုရား"ဟု လျောက်ထား လတ်သော် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "အနုရုဒ္ဓါတို့···· သင်တို့သည် ဘယ်ပုံဘယ်ပန်း အညီအညွှတ် ဝန်းမြောက်ဝန်းသာ ငြင်းခုံမှု မရှိကြပ် နို့နှင့်ရေကဲ့သို့ ဖြစ်ကြ၍ အချင်းချင်း ချစ်ကြည်သော မျက်စိတ္ခိဖြင့် ကောင်းစွာကြည့်ရှုကုန်လျက် နေကုန်သနည်း"ဟု မေးတော်မူ၏။ ထိုအခါ အရှင်အနုရုဒ္ဓါမထေရမြတ်သည်—

နှစ်ပါးတို့၏စိတ်အလိုအတိုင်း ကျင့်ရပါမှု ကောင်းလေစွှော့' ဟု စိတ်အကြံဖြစ်ပြီးလျှင် အကျွန်ုပ်သည် နိုမိ၏စိတ်အလိုကို ဖယ်ထား၍ ဤအရှင်မြတ်နှစ်ပါးတို့၏ စိတ်အလိုအတိုင်း ကျင့်ပါ၏။ ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား… အကျွန်ုပ်တို့သုံးဦးမှာ ကိုယ်ကသာ ကွဲပြားလျက် <mark>စိတ်</mark> သည်ကား တခုတည်းကဲ့သို့ ဖြစ်ပါသည်ဘုရား"— ဟူ၍ လျောက်ထားလေသည်။ ထိုနောက် အရှင်နန္ဒိယမထေရ်က ၎င်း, အရှင်ကိမိလမထေရ်က၎င်း အရှင်အနုရုဒ္ဓါ လျှောက်ထား သကဲ့သိုပင် အသီးအသီး လျောက်ထားကြလေ၏။ (ဤ၌။ ။မျက်မှောက်မျက်ကွယ် မေတ္တာကာယကံ့မေတ္တာဝ**စီကံ့** မေတ္တာမနောက် သုံးပါးတို့ကို ဖြစ်ပွါးစေအပ်ပါသည် ဟူသော စကား ရပ်ဝယ် မျက်မှောက် မေတ္တာကာယကံ့ မေတ္တာဝစီကံတို့ကို အတူတက္ခ နေထိုင်ခြင်း၌ ရအပ်ကုန်၏၊ မျက်ကွယ်ဖြစ်သော မေတ္တာ ကာယကံ မေတ္လာဝစီကံတို့ကို ကွဲကွာနေထိုင်သောအခါ၌ ရအပ်ကုန်၏။ မနောကံ မေတ္တာ ၂-ပါးကိုကား အတူနေသော အခါ၌၎င်း ကွဲကွာနေသော အခါ၌၎င်း ရအပ်၏။ ခွဲျဉီးအံ့....အတူတက္စ္က နေထိုင်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့အနက် တဦးဦးက ညောင်စောင်း အင်းပျဉ်ကို ဖြစ်စေ္ သစ်ဘဏ္ဍာ မြေဘဏ္ဍာကို ဖြစ်စေ

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား… ဤတော၌ နေသော အကျွန်ုပ်၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် 'ငါသည် အရ တော်စွာ့တကား၊ ငါသည် ကောင်းစွာရအဝ်စွာ့တကား၊ အကြင်ငါသည် ဤသို့ သဘောရှိသော သီတင်းသုံးဖော် တို့နှင့် အတူတကွ နေရပေ၏ 'ဟု အကြံ ဖြစ်ရှိပါ၏။ ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား… ထိုအကျွန်ုပ်သည် ဤသီတင်းသုံးဖော် အရှင်မြတ်နှစ်ပါးတို့အပေါ်၌ မေတ္တာ နှင့်ယှဉ်သော ကာယကံ, မေတ္တာနှင့် ယှဉ်သော ဝစီကံ, မေတ္တာနှင့်ယှဉ်သော မနောကံကို မျက်မှောက် မျက်ကွယ် နှစ်သွယ်၌ပင် ထားရှိဖြစ်ပွါးစေအပ်ပါသည်။ ဘုန်းတော် ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား…အကျွန်ုပ်၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် 'ငါသည် မိမိ၏ စိတ်အလိုကို ဖယ်ထား၍ ဤအရှင်မြတ် နှစ်ပါးတို့၏စိတ်အလိုအတိုင်း ကျင့်ရပါမှု ကောင်းလေစွာ့' ဟု စိတ်အက်ဖြစ်ပြီးလျင် အကျွန်ုပ်သည် မိမိ၏စိတ်အလိုကို ဖယ်ထား၍ ဤအရှင်မြတ် နှစ်ပါးတို့၏ စိတ်အလိုအတိုင်း ကျင့် ပါ၏။ ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘု ရား… အကျွန်ုပ်တို့သုံးဦးမှာ ကိုယ်ကသာ ကွဲပြားလျက် စိတ် သည်ကား တခုတည်းကဲ့သို့ ဖြစ်ပါသည်ဘုရား"—

ရတနာ ] မထေရ်သုံးပါး တည်တညွှတ်ဘုရားကို ကြိုဆိုကြခြ**င်း ၉** 

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

[ ဗုဒ္ဓ

အပြင်အပ၌ မကောင်းသဖြင့် (= ပစ္စရက္ခ )ထားအပ်သည်ကို မြင်သည် ရှိသော် "အဘယ်သူသည် ဤပစ္စည်းကို သုံးဆောင်အပ်သနည်း" ဟု မထီမဲ့မြင်မှု မပြုပဲ မိမိပင် မကောင်းသဖြင့် (=ပစ္စရက္ခ)ထားအပ်သည့် ပစ္စည်းကဲ့သို့ ကောက်ယူကာ သိုမှီး သိမ်းဆည်းသော ရဟန်း (ထို့ပြင် လည်း) သုတ်သင်သင့်သော အရပ်ကို သုတ်သင်သော ရဟန်းများ၏ ပြုအပ်သမျှသော ကာယကံမှုသည် မျက်မှောက် မေတ္တာကာယကံ မည်၏။

အတူတက္ခ နေထိုင်ကြသောပုဂ္ဂိုလ်တို့အနုက် တဦးဦး အရပ်တပါးသို့ ဖဲသွားသည်ရှိသော် ထိုဖဲသွားသောရဟန်း မကောင်းသဖြင့်(=ပစ္စရက္ခ) ထားခဲ့သော ကျောင်းသုံးပရိက္ခရာများကို ထို့အတူပင် သိုမှီးသိမ်းဆည်း သောရဟန်း ့သုတ်သင်သင့်သောအရပ်ကို သုတ်သင်သောရဟန်းများ၏ ပြုအပ်သမျှသော ကာယကံမှုသည် မျက်ကွယ်မေတ္တာကာယကံမည်၏။

အတူတက္ခ နေထိုင်လျက် မထေရ်တို့နှင့် အတူတက္ခ ချိမြိန်သာယာ သော ဝမ်းမြောက်ဖွယ်စကား, အစေ့အစပ်စကား, အသက်ထက်ဆုံး အောက်မေ့အပ်သောစကား,တရားစကား,အသံထင်ရှားတရားဟောမှု တရားဆွေးနွေးမှု့ပြဿနာမေးဖြေမှု ဤသို့ အစရှိသော နှုတ်မှုအရပ်ရပ် ကို ပြောဆိုသော ရဟန်း၏ ပြောဆိုအပ်သမျှသော ဝစီကံမှုသည် မျက်မှောက် မေတ္တာဝစီကံ မည်၏။

မထေရ်တို့ အရပ်တပါး ဖဲသွားလတ်သော် ''ငါ၏ ချစ်မိတ်ဆွေ နန္ဒိယမထေရ်, ကိမ်လမထေရ်သည် ဤသို့ သီလဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံသူဖြစ်၏၊ ဤသို့ အကျင့်ဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံသူဖြစ်၏''ဤသို့ စသည်ဖြင့် ဂုဏ်ကျေးဇူးကို ချီးကျူးပြောဆိုသော ရဟန်း၏ ဝစီကံမှုသည် မျက်ကွယ် မေတ္တာဝစီကံ မည်၏။

00

" ငါ၏ ချစ်မိတ်ဆွေဖြစ်သော နန္ဒိယမတေရဲ့ ကိမိလမတေရ်သည် ရန်ကင်းပါစေ၊ ဖောက်ပြန် နှောက်ယှက် ဖျက်ဆီးတတ်သည့် ဗျာပါဒ ဒေါသကင်းပါစေ၊ ကိုယ်စိတ်နှစ်ဖြာ ချမ်းသာပါစေ"ဤသို့ နှလုံးသွင်း အောက်မေ့သော ရဟန်း၏ မျက်မှောက်မျက်ကွယ် နှစ်သွယ်လုံးမှာပင် ထိုသို့ အောက်မေ့ နှလုံးသွင်းသော မနောကံမှုသည် မေတ္တာမနောကံ မည်၏။

် ထိုမထေရ်မြတ် သုံးပါးတို့သည် ဘယ်ပုံဘယ်ပန်း မိမိ၏စိတ်အလိုကို ဖယ်ထား၍ ကျန်နှစ်ပါးတို့၏ စိတ်အလိုအတိုင်း ကျင့်ကြသနည်း ဟူမူ ထိုမထေရ်သုံးပါးတို့အနက် တပါး၏ သပိတ်၌ အည**စ်**အကြေး ထသည် ရတနာ ] မထေရ်သုံးပါးတည်တညွတ်ဘုရားကိုကြိုဆိုကြခြင်း ၁၁

မာခြားတပါး၏ သင်္ကန်း ညစ်နွှမ်းသည်<sub>,</sub> အခြားတပါး၏ ကမ္မဋ္ဌာန်း ကျောင်းမှာ အမှိုက်သရိုက် ထူပြော၍ သုတ်သင်ဖွယ်ရှိသည် ဆိုကြံပါစို့၊ ထိုသို့ ကိစ္စသုံးချက် ပြိုင်လျက် ရှိရာဝယ် သပိတ်၌ အညစ်အကြေး ထ၍ သမိတ်ဖုတ်ရန်ကိစ္စရှိသော ရဟန်းက ''ငါ့ရှင်တို့.... ငါ၏သမိတ်၌ အညစ် အကြေး ထ၏၊ ဖုတ်မှ သင့်တော်မည်''ဟု အလျင်လက်ဦး ပြောဆိုလ**တ်** သည် ရှိသော် ကျန်နှစ်ပါးတို့က ''ငါ့သင်္ကန်း ညစ်နွှမ်းနေ၍ ဖွပ်လျော်ရန် ကိစ္စ ရှိသည်၊ ငါ့မှာ ကမ္မဋ္ဌာန်းကျောင်း သုတ်သင်ရန်ကိစ္စရှိသည်''ဟု မိမိ တို့၏ကိစ္စကို မပြောဆိုကြပ် တောသိုဝင်၍ထို ရဟန်း၏ သပိတ်ဖုတ်မူ ကိစ္စကို ဝိုင်းဝန်း ကူညီလုပ်ကိုင်ပြီးမှု မိမိတို့၏ သင်္ကန်းဖွပ်လျော်မှု ကိစ္စ ကမ္မဋ္ဌာန်း ကျောင်းသုတ်သင်မှု ကိစ္စကို ပြုလုပ်ကြကုန်၏။ ''ငါ့သင်္ကန်း ညစ်နွှမ်းနေ၍ ဖွပ်လျော်ရန်ကိစ္စ ရှိသည်"ဟု ရဟန်းတပါးက အလျင် လက်ဦး ပြောဆိုသောအခါ ''ငါ့မှာ ကမ္မဋ္ဌာန်းကျောင်း သုတ်သင်ရန် ရှိသည်ဳိဟု ရဟန်းတပါးက အလျင်လက်ဦး ပြောဆိုသော အခါတို့၌ လည်း ထိုနည်းအတူပင် အလျင်လက်ဦး ပြောဆိုသော ရဟန်း၏အလုပ် ကိစ္စကို ရှေးဦးစွာ ဝိုင်းဝန်းကူညီ လုပ်ကိုင်ဆောင်ရွက်ပြီးမှ မိမိ မိမိတို့ ၏ကိစ္စကို လုပ်ကိုင် ဆောင်ရွက်ကြသည်။ ဤကား ထိုမထေရ်မြက် သုံးပါးတို့ မိမိ၏ စိတ်အလိုကို ဖယ်ထား၍ ကျန်နှစ်ပါး၏ စိတ်အလို အတိုင်း ကျင့်ကြပုံတည်း)။

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင် [ 43 | ວງ စေလွှတ်သော စိတ်ရှိကြသည်ဖြစ်၍ နေကြသနည်း"ဟု မေးတော် မူပြန်၏။ ထိုအခါ အရှင်အနုရုဒ္ဓါမထေရ်မြတ်သည်----"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား···· ဤတော၌ နေကြသော တပည့်တော်တို့ သုံးပါးအနက် ရှေးဦးစွာ ရွာမှ ဆွမ်းခံပြီး ပြန်လာသော ရဟန်းသည် နေရာကို ခ်င်းပါ၏၊ ခြေဆေးရေ ခြေဆေးအင်းပျဉ် ခြေပွတ်အိုးခြမ်း ကို ချထားနှင့်ပါ၏၊ ဆွမ်းဦးထည့်သောခွက်ကို ချထားနှင့် ပါ၏၊ သောက်ရေသုံးဆောင်ရေကို တည်ထားနှင့်ပါ၏။ နောက်မှ ရွာက ဆွမ်းခံပြီး ပြန်လာသောရဟန်းသည့် စားပြီးသော ဆွမ်းကြွင်းရှိ၍ စားလိုပါလျှင် စားပါ၏။ မစားလိုလျှင်ကား စိမ်းသော မြက်သစ်ပင် မရှိရာ အရဝ်၌ သော်မူလည်း စွန့်ပစ်ပါ၏၊ ပိုးမရှိသော ရေ၌သော်မူလည်း သွန်ပစ်ပါ၏။ထိုနောက်ကျသောရဟန်းသည်ပင် နေရာကို ခေါက်သိမ်းပါ၏၊ ခြေဆေးရေ ခြေဆေးအင်းပျဉ် ခြေပွတ် အိုးခြမ်းများကို သိုမှီးသိမ်းဆည်းပါ၏၊ ဆွမ်းဦးထည့်သော ခွက်ကို ဆေးကြော၍ သိမ်းဆည်းခဲ့ပါ၏ သောက်ရေ သုံးဆောင်ရေကို သိုနှီး သိမ်းဆည်းပါ၏၊ ဆွမ်းစားရာ စရပ်ကို တံမြက်လှည်းပါ၏။ သောက်ရေအိုးကို ဖြစ်စေ,သုံးဆောင်ရေအိုးကို ဖြစ်စေ, ၀စ္စကုဋီ၌ သန့်သက်ရေအိုးကို ဖြစ်စေ ရေမရှိသည်ကို

မြင်ရလျင် ထိုမြင်သောရဟန်းကပင် ရေများကို တည်ထား သွားပါ၏၊ အကယ်၍ ထိုရဟန်း မချီမနိုင်သောဝန်ဖြစ်က လက်ယပ်သော အားဖြင့် အဖော်ကို ခေါ်ကာ လက်ချင်း ယွက်၍ ထိုရေအိုးကို တည်ထားကြပါကုန်၏၊ ဘုန်းတော် ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား···· တပည့်တော်များသည် ထို ရေတည်ထားခြင်းဟူသောအကြောင်းကြောင့် စကားမဆို ကြပါကုန်။ ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား...တပည့် တော်များသည် ငါးရက် တကြိမ် တညဉ့်လုံးလုံး တရား စကားဖြင့် ကောင်းစွာ နေထိုင်ပါကုန်၏။ ထိုမထေရ် သုံးပါးတို့တွင် ရှေးဦးစွာ ဖလသမာပတ်ကို ဝင်စားနေ ထိုင်တော်မူသော မထေရ်သည် မိမိ၏ အခါန်ပိုင်း အတိုင်း သမာပတ်မှ ရှေးဦးစွာထ၍ ရှေးဦးစွာ ဆွမ်းခံကြွပြီးလျှင် ပြန်လာသည်ရှိသော် ဆွမ်းစားရာနေရာသို့ ရောက်ရှိလျှင် "ထို ရဟန်း နှစ်ပါးကား နောက်ကျ ကုန်၏၊ ငါကား အလျင်လက်ဦး ရောက်လာ၏"ဟု သိတော်မူ၏။ ထို နောက်မှ သပိတ်ကို ပိတ်ပြီးလျှင် နေရာခင်းခြင်းစသည်ကို ပြုလုပ်၍ မိမိသပိတ် အတွင်း၌ ဆွမ်းစားလောက်ရုံမျှ ရရှိခဲ့လျှင် အသာထိုင်၍ ဘုဉ်းပေးတော်မူ၏။ အကယ်၍ ဆွမ်းပိုမည်ဖြစ်လျှင် ထိုပိုမည့်ဆွမ်းကို ဆွမ်းဦးထည့်သောခွက်၌ ထည့်ပြီးမှ ထိုခွက်ကိုပိတ်၍ ဘုဉ်းပေးတော် မူ၏။ ဆွမ်းစားပြီးလျှင် သပိတ်ကို ဆေးကြောသုတ်သင် ရေစင်အောင်ပြု လုပ်ကာ သပိတ်အိတ်၌ သပိတ်ကို ထည့်၍ မိမိ၏ သပိတ်သင်္ကန်းကို ယူဆောင်ကာ မိမိ၏ နေ့သန့်နေရာအရပ်သို့ ဝင်တော်မူလေ၏ ။

(ဤ၌ ကြည်ညိုမှတ်သားဖွယ်ကား... ထိုမထေရ်သုံးပါးတို့သည် တစု တည်း တပေါင်းတည်း ဆွမ်းခံဝင်တော်မူကြသည် မဟုတ်ကုန်၊ မှန်၏--ထိုမထေရ်သုံးပါးတို့သည် ဖလသမာပတ်၌ မွေ့လျော်တော်မူကြသူများ ဖြစ်ရကား စောစောစီးစီးပင် ကိုယ်လက် သုတ်သင်မှု ပြုကြပြီးလျင် ဝတ်ကြီး ဝတ်ငယ်တို့ကို ဖြည့်ကျင့်တော်မူကြပြီးနောက် မိမိ မိမိတို့၏ ကမ္မဋ္ဌာန်းကျောင်းတွင်းသို့ ဝင်ကြ၍ အချိန်ကို ပိုင်းခြားလျက် ဖလ-သမာပတ်ကို ဝင်စားကာ နေထိုင်တော်မူကြလေသည်။

ေစလွှေတဲ့သော စတ်ရှိကြသည်ဖြစ်၍ ေ ဟူ၍ လျောက်ထားလေသည်။

ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား... တပည့်တော် များသည် ဤလျောက်ဆိုအပ်ပြီးသောနည်းအတိုင်း မမေ့ မလျော့ပဲပြင်းထန်သော လုံ့လဝီရိယရှိကြလျက် နိဗ္ဗာန်သို့ စေလွှတ်သော စိတ်ရှိကြသည်ဖြစ်၍ နေပါကုန်၏ဘုရား"--

ရတနာ] မထေရ်သုံးပါးတညီတညွှတ်ဘုရားကိုကြိုဆိုကြခြင်း ၁၃

ဒုတိယ မထေရ်သည်လည်း ဆွမ်းစားရာနေရာသို့ ရောက်လျှင်ပင် ''ရဟန်းတပါးသည် ငါ၏အလျင်သွားနှင့်ပြီး တပါးကား ငါမှ နောက် ကျန်သေးသည် ''ဟု သိတော်မူ၏။ ထိုမထေရ်သည် မိမိသပိတ်၌ ဆွမ်း မျှတရုံသာရှိလျှင် အသာထိုင်၍ ဘုဉ်းပေးတော်မူ၏။အကယ်၍ နည်းနေ လျှင် ဆွမ်းဦးထည့်သော ခွက်မှ (ပဌမ ရဟန်းထားခဲ့သည့်) ဆွမ်းကို ယူ၍ ဘုဉ်းပေးတော်မူ၏။ မိမိသပိတ်၌ ဆွမ်းသည် စားလောက်ရုံမက ပိုနေမည်ဆိုလျှင် ထိုပိုမည့်ဆွမ်းကို ဆွမ်းဦးထည့်သောခွက်၌ ရှေးဦးစွာ

[ 43

ထည့်ပြီး ( ဦးချထားပြီး ) မှ မိမိမျှတရုံကို စားပြီးလျှင် ပဌမမထေရိ နည်းတူပင် မိမိ၏ နေ့သန့်ရာ အရပ်သို့ ဝင်တော်မူလေ၏။ တတိယမထေရ်သည်လည်း ဆွမ်းစားရာ နေရာသို့ - ရောက်လျှင်ပင် ''ရဟန်းနှစ်ပါးတို့သည် ငါ၏အလျင် ရောက်နှင့်ကြ သွားနှင့်ကြပြီ၊ငါ်ကား နောက်ဆုံးတည်း ''ဟု သိတော်မူပြီးလျှင် ဒုတိယမထေရ်ကဲ့သို့ပင် ဆွမ်း ဘုဉ်းပေး၍ ဆွမ်းကိစ္စပြီးလတ်သော် သပိတ်ကို ဆေးကြောသုတ်သင် ရေစင်အောင် ပြုလုပ်ကာ သပိတ်အိတ်၌ သပိတ်ကိုထည့်၍ နေရာမျှားကို ချီမ၍ သိုမ္မီးသိမ်းဆည်းတော်မူ၏။ သောက်ရေအိုး သုံးရေအိုးတို့၌ ရေကြွင်း ရေကျန်များကို စွန့်သွန်ပြီးလျှင် အိုးများကို မှောက်ထား၍ ဆွမ်းဦးထည့်သောခွက်၌ ဆွမ်းကြွင်း ဆွမ်းကျွန် ရှိသေးလျင် ထိုဆွမ်း ကြွင်း ဆွမ်းကျန်ကို ထိုဆိုအပ်ပြီးသော နည်းအတိုင်း စိမ်းသော မြက် သစ်ပင်မရှိရာအရပ် ပိုးမရှိရာရေတို့၌စွန့်၍ ခွက်ကို ဆေးကြောသုတ်သင် ပြီးလျင် သိုမှီးသိမ်းဆည်းထားခဲ့၏။ ဆွမ်းစားကျောင်း ( =ဆွမ်းစားရာ နေရာ )ကို တံမြက်လှည်း၍ တံမြက်ချေးကို စွန့်သွန်ပြီးနောက် တံမြက် စည်းကို ခြပုန်းများ လွတ်ရာအရပ်၌ သိမ်းထားခဲ့ပြီးလျှင် သပိတ် သင်္ကန်းကို ယူဆောင်၍ မိမိ၏နေ့သန့်ရာအရပ်သို့ ဝင်တော်မူလေ၏။ ။ ဤဆိုအပ်ပြီးသည်ကား မထေရ်တို့၏ ကျောင်းအပြင်ပ တောအတွင်း ဆွမ်းစားရာဆွမ်းစားကျောင်း၌ ပြုကျင့်အပ်သော ဝတ်တည်း။

သောက်ရေ သုံးဆောင်ရေ တည်ထားခြင်းကား ကျောင်းတွင်း၌ ပြုအပ်သော ဝတ်တည်း။ ထင်ရှားစေဦးအံ့ .... ထိုမထေရ်မြတ်သုံးပါး တို့သည် သောက်ရေအိုးစသည် တခုခု ရေမရှိသည်ကိုမြင်လျှင် ထိုမြင် သော မထေရ်က ထိုအိုးကို ယူဆောင်၍ ရေကန်သို့ သွားပြီးလျှင် အိုး၏ အတွင်းအပြင်ကို ဆေးကြောသုတ်သင်ပြီးနောက် ရေကိုစစ်၍ ထည့်ပြီး လျှင် (မနိုင်သောဝန်ဖြစ်က) ထိုရေအိုးကို ကမ်းနားမှာပင် ထားခဲ့၍ အဖော်ရဟန်းကို လက်ယပ်၍ ခေါ် တော်မူ၏၊ အဖော်ရဟန်းကို ရရှိရန် အမည်ကို ထုတ်ဖော်၍ ဖြစ်စေ မထုတ်ဖော်ပဲဖြစ်စေ အသံပြုတော် မမူချေ။

အကြောင်းသော်ကား အမည်ထုတ်ဖော်၍ အသံပြုခေါ်ငင်လျင် ထိုအခေါ် ခံရသောရဟန်းကို ခေါ် သောအသံသည် ကမ္မဋ္ဌာန်း အလု**ပ်၏** အနှောက်အယှက် ဖြစ်လေရာ၏၊ ထို့ကြောင့် အမည်ထုတ်ဖော်၍လည်း အသံပြုတော်မမူ။ အမည်ကို မထုတ်ဖော်ပဲ အသံပြုလျင် ''ငါအလျင် ရောက်အောင်သွားမည်၊ ငါအလျင်ရောက်အောင် သွားမည်''ဟု ကြံ ရတနာ]မထေရ်သုံးပါး တည်တညွှတ်ဘုရားကို ကြိုဆိုကြခြင်း ၁၅

စည်ကာ နှစ်ပါးလုံးပင် ကမ္မဋ္ဌာန်းကျောင်းမှ ထွက်လာကုန်လေရာ၏၊ ထိုသို့ထွက်လာလျင် နှစ်ပါးပြုလုပ်လျှင် ပြီးနိုင်သော ကိစ္စ၌ (သုံးပါးပြု လုပ်သဖြင့်)တတိယပုဂ္ဂိုလ်၏ အဖို့ရာ အပိုအလျံံကဲ့သို့ဖြစ်ကာ ကမ္မဋ္ဌာန်း အလုပ်သာ ပျက်ကွက်လေရာ၏၊ ထို့ကြောင့် အမည်ကို မထုတ်ဖော်ပဲ လည်း အသံပြုတော်မမူချေ။

အသံမပြုလျှင် မည်ကဲ့သို့ ပြုလုပ်သနည်းဟူမူ ရေစစ်ခဲ့သောရဟန်း သည် ခြေသံမကြားရအောင် ရဟန်းတပါး၏ နေ့သန့်ရာ အရပ်အနီးသို့ သွားရောက်၍ ထိုရဟန်းမြင်သောအခါမှ လက်ယပ်ခေါ် ငင်လေသည်။ ထိုသို့ လက်ယပ်လျှင်ပင် ထိုအဖော်ရဟန်းသည် လာလေတော့၏၊ ထို့ နောင်မှရဟန်းနှစ်ပါးတို့လက်ချင်းယှက်ကာ လက်နှစ်ဖက်ပေါ်၌ ရေအိုး ကိုထား၍ ပွေ့ချီ ယူဆောင်ကြကာ သောက်ရေ သုံးရေကို တည်ထား တော်မူကြလေသည်။

"ငါးရက်တကြိမ် တညဉ့်လုံးလုံး တရားစကားဖြင့် ကောင်းစွာနေ ထိုင်ကြပါကုန်၏" ဟူသော စကား၌....လဆန်း လဆုတ် ဆယ့်လေး ရက် ဆယ့်ငါးရက် ရှစ်ရက် ဤသုံးရက် သုံးရက်ကား ပကတိ တရား နာရာသုံးရက်ဖြစ်သည်။ထိုသုံးရက်တရားပွဲကိုလည်း မပျက်စေပဲ ငါးရက် မြောက် ငါးရက်မြောက်သော နေ့၌ အရှင်နန္ဒိယ ့အရှင်ကိမိလမထေရ် နှစ်ပါးတို့သည် အလွန်မွန်းမလွဲမီ ရေချိုးကြပြီး အနုရုခ္ဓါ မထေရ်မြတ် ထံသို့ သွားကြကုန်၏၊ ထိုအရှင်အနုရုခ္ဓါမထေရ်၏ နေရာအရပ်၌ မထေရ် သုံးပါး စည်းဝေး ထိုင်နေကြပြီးလျှင် ပိဋကသုံးပုံတို့အနက် တပုံပုံ၌ အချင်းချင်း ပြဿနာမေးတော်မူကြ ဖြေတော်မူကြကုန်၏။ ထိုမထေရ် မြတ်တို့ ဤကဲ့သို့ ပြဿနာမေးဖြေမှု ပြုကြစဉ်ပင် အဂျက်တက်လေ တော၏။

ဤမျှဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်က အပ္ပမာဒ လက္ခဏာကို အမေးခံရ သော အရှင်အနုရုစ္ဓါမထေရ်မြတ်သည် (အခြားပုဂ္ဂိုလ်များ) မေဲ့လျော့ ကြသည့် အရာဌာနများမှာပင် မိမိတို့၏ မမေ့မလျော့သောအကြောင်း အရာကို ဖြေကြားလျောက်ထားအပ်လေသည်။ ရဲ့ဦးအံ့ .... အခြား တပါးသော ရဟန်းတို့မှာ ဆွမ်းခံဝင်ချိန်အခါ, ဆွမ်းခံရန် ကျောင်းမှ ထွက်သောအခါ သင်းပိုင်ကို ပြင်ဝတ်သောအခါ, သင်္ကန်းရံသောအခါ, မြိုရ္လာအတွင်း၌ ထွမ်းခံလှည့်လည်သောအခါ, တရားဟောသော အခါ, အနုမောဒနာပြုသောအခါ မြို့ရွာတွင်းမှထွက်ခဲ့၍ ဆွမ်းစားသောအခါ, သပိတ်ဆေးသောအခါ, သပိတ်ကို သပိတ်အိတ်၌ သွင်းသောအခါ,

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရှေး၌ ဆိုအပ်ခဲ့ပြီးသည့် အတိုင်း ဗာလကလောဏကရွာဝယ် အရှင်ဘဂုမထေရ်အား နေ့တဝက် နှင့်တညဉ့်ပတ်လုံး တကိုယ်တည်းနေခြင်း၌ အကျိုးအာနိသင်ကို ဟောပြီးလျှင် နောက်တနေ့၌ ထိုဘဂုမထေရ်ကိုပင် နောက်လိုက် ရဟန်းပြကာ ဗာလကလောဏကရွာတွင်းသို့ ဆွမ်းခံ လှည့်လည် တော်မူပြီး၍ ထိုဘဂုမထေရ်ကို ထိုအရပ်၌ပင် ပြန်နစ်စေတော်မူ ပြီးနောက် "ညီညွှတ်သော နေခြင်းဖြင့် နေထိုင်ကြသည့် အမျိုး ကောင်းသားသုံးဦးတို့ကို ငါကြည့်ရှုအံ့" ဟု ကြံစည်တော်မူကာ အရွှေဝါးတောအရပ်သို့ တပါးတည်း ကြွရောက်တော်မူ၍ အရှင် အနုရုဒ္ဓါမထေရ်,အရှင်နန္ဒိယမထေရ်, အရှင်ကိမ်လမထေရ်တို့အား တညဉ့်ပတ်လုံး အည်အညွှတ် နေခြင်း၌ အကျိုးအာနိသင်တရား စကားကို ဟောကြားတော်မူ၍ ထိုမထေရ် သုံးပါးတို့ကိုလည်း

ပါလိလေယျကအရပ်သို့ ကြွတော်မူခြင်း

ဤစကားရပ်ဖြင့်ပင် ဖော်ပြရာပါ ဆယ့်တဌာန အခါကာလများကို လွှတ်၍ အခြားတပါးသော အရာဌာနတို့၌ ဝိ**ဟာရသမာပတ်တို့ကို** မဝင်စားသော အနေဖြင့် မေဲ့လျော့သောအခါ ဟူ၍ တပည့်တော်တို့မှာ မရှိပါဟုသာ အနက်အဓိပ္ပါယ်ကိုလည်း ဖော်ပြလေသည်။ အရွှေဝါးတောသို့ ကြွရောက်တော်မူခြင်းအကြောင်း ပြီး၏။

သပိတ်သင်္ကန်းကို သိုမှီးသိမ်းဆည်းသောအခါ ဤအရာ ဌာနများသည် စကားအကျယ်ခွဲ၍ ပြောဆိုရာဌာနများ = ကမ္မဋ္ဌာန်းလက်လွှတ်စကား ပြောဆိုခြင်းဖြင့် ကမ္မဋ္ဌာန်းအလုပ်၌ မေ့လျော့ရာဌာနများ ဖြစ်ကုန်၏။ ထိုကြောင့် အရှင်အနုရှဒ္ဓါမထေရ်သည် တပည့်တော်များမှာ ဤဖော်ပြ ပါအခြားတပါးသော ရဟန်းများအဖို့ရာ ကမ္မဋ္ဌာန်းအလုပ်၌ မေ့လျော့ ရာဌာနကာလများမှာပင်သော်လည်း (အခါအခွင့်မဟုတ်၍ ဝိဟာရ သမာပတ်များကို မဝင်စားခြင်းမှတပါး) အခြားကမ္မဋ္ဌာန်း အလုပ်နှင့် ဆန့်ကျင်သော ကမ္မဋ္ဌာန်းလက်လွှတ်စကား အကျယ်ခဲ့၍ ပြောဆိုခြင်း စသော အလုပ်ပိုများကို တပည့်တော်တို့ လုံးဝမပြုကျင့်ကြပါကုန် ဘုရား ဟု သူတပါးတို့၏ မေ့လျော့ရာ ဌာနတို့၌ပင် မိမိတို့၏ အထွတ် အထိပ်သို့ရောက်သော မမေ့မလျော့ခြင်း လက္ခဏာကို ဖြေကြားတော် မူလေသည်။

ရ**တ္ခန္ာ** ] ပါလိလေယျက အရပ်သို့ ကြွတော်မှုခြင်. ၁၇

ထိုအရွှေဝါးတောအရပ်မှာပင် ပြန်နစ်စေတော်မူခဲ့၍ ကိုယ်တော် တပါးတည်းပင် ကြွသွားတော်မူလတ်သော် ပါလိလေယျက ရွှာသို့ ရောက်တော်မူလေ၏။

ထိုအခါ ပါလိလေယျကရွာသားတို့သည် ခရီးဦးကြိုဆိုကြကာ မြတ်စွာဘုရားရှင်အား အလှူဒါနကို ပေးလှူပြီးနောက် ပါလိ-လေယျကရွာနှင့် မနီးမဝေးသော အရပ်ဝယ် ရက္ခိတမည်သော တော့အုပ်ကြီးရှိလေသည်။ ထိုတောအုပ်အတွင်း၌ မြတ်စွာဘုရား ရှင်းသီတင်းသုံးနေထိုင်တော်မူရန် သင်္ခမ်းကျောင်းကို ဆောက် လုပ်ကြပြီးလျှင် "မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဤရက္ခိတတောကျောင်း၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူပါဘုရား"ဟု လျောက်ထား တောင်းပန် ၍ နေထိုင်စေကြလေကုန်၏။

ထို ရက္ခိတတောအုပ်အတွင်းဝယ် မြတ်စွာဘုရားရှင် အတွက် ဆောက်လုပ်အပ်သော သင်္ခမ်းကျောင်း၏ အနီး၌ ဘဋ္ဌသာလ မည်သော အင်ကြင်းပင်ကြီးတပင် ရှိလေသည်။မြတ်စွာဘုရားရှင် သည် ပါလိလေယျကရွာကို အမှီဝေါစရဂါမ်ပြု၍ ရက္ခိတတော အုပ်အတွင်း သင်္ခမ်းကျောင်းအနီးရှိ ထို ဘဋ္ဌသာလမည်သော အုပ်အတွင်း တစ်စိုးတည်း ကိန်းအောင်းနေတော်မူသော မြတ်စွာ တွင် စိတ်သန္တာန်ဝယ်—

 "ငါသည် ရှေးအခါက မျက်ကွယ်မျက်မှောက် ငြင်းခုံ ကြလျက် ဆန့်ကျင်ဖက်ပြောကြား စကားများကြ၍ သံဃာ၌ အဓိကရုဏ်းကို ပြုတတ်သော ထိုကောလမ္မီ ရဟန်းတို့နှင့် ရောပြွမ်းသည်ဖြစ်၍ ချမ်းသာစွာ မနေခဲ့ရချေ။ ငါသည် ယခုအခါ၌ မျက်ကွယ် မျက်မှောက် ငြင်းခုံကြလျက် ဆန့် ကျင်ဖက်ပြောကြား စကားများကြ၍ သံဃာ၌ အဓိက-ရုဏ်းကိုပြုတတ်သော ထိုကောသမ္ဗီရဟန်းတို့နှင့် ကင်းကွာ အဖော်မပါ တပါးတည်း ချမ်းသာစွာနေရပေ၏"—–
ဟူ၍ အကြံအစည် ဖြစ်တော်မူလေ၏။

45

ပါလိလေယျက(ပလလဲ)ဆင်မင်း အကြောင်း

ထိုအချိန်မှာပင် တကောင်သော (အုပ်ထိန်း) ဆင်ပြောင်ကြီး သည်လည်း ဆင်ပေါက်,ဆင်မ,ဆင်ရွေ, နှို့စိုဆင်ငယ်တို့နှင့် ရော ပြွမ်းသည်ဖြစ်၍ နေဆဲဖြစ်၏။ ထိုဆင်ပြောင်ကြီးသည် ထိုသို့ ရော ပြွမ်းနေထိုင်ရသဖြင့် အညွှန့်ပြတ်သောမြက်တို့ကိုလည်း စားရ၏၊ ထိုဆင်ပြောင်ကြီး ချိုး၍ချိုး၍ ချသမျှသော သစ်ခက် သစ်ကိုင်း များကိုလည်း အခြားဆင်တို့သည် စားကုန်၏။ ထိုဆင်ပြောင်ကြီး သည် ရေနောက်တို့ကိုလည်း သောက်ရ၏၊ ရေဆိဝ်မှ တက်လတ် သော ထိုဆင်ပြောင်ကြီး၏ကိုယ်ကို ဆင်မတို့သည်လည်း ပွတ် တိုက် တိုးဝှေ့ကုန်လျက် သွားကြကုန်၏။

ထိုအခါ ထိုဆင်ပြောင်ကြီး၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် "ငါသည် ဆင်ပေါက်,ဆင်မ,ဆင်ရွေ,နို့စိုဆင်ငယ်တို့နှင့် ရောပြွမ်းသည်ဖြစ်၍ နေရ၏၊ ထိုသို့ ရောပြွမ်း နေထိုင်ရသဖြင့် အညွှန့် ပြတ်သော မြက်တို့ကိုလည်း စားရ၏၊ ငါ ချိုး၍ ချိုး၍ ချသမျှသော သစ်ခက် သစ်ကိုင်းများကိုလည်း အခြားဆင်တို့သည် စားကုန်၏၊ ငါသည် ရေနောက်တို့ကိုလည်း သောက်ရ၏၊ ရေဆိပ်မှ တက်လတ်သော ငါ၏ကိုယ်ကို ဆင်မတို့သည်လည်း ပွတ်တိုက် တိုးဝှေ့ကုန်လျက် သွားကြကုန်၏၊ ငါသည် တကောင်တည်းသာလျှင် ဆင်အပေါင်း ( = ဆင်အုပ် ) မှ ကင်းကွာလျက် နေရမူ ကောင်းလေစွာ့"ဟူ၍ အကြံအစည် ဖြစ်ပြီးနောက် ထိုဆင်ပြောင်ကြီးသည် ဆင်အုပ်မှ ခွဲကာ ပါလိုလေယျက ရက္ခိတမည်သော တောအုပ်ရှိ အင်ကြင်း

## ပင်ကြီးအနီး မြတ်စွာဘုရားရှင်ထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်ရောက်ရှိ လာ၏။

(ဤ၌။ ။ပါလိလေယျက -ဟူသော အမည်မှာ ရွာ၏အမည်ရင်း ဖြစ်သည်၊ တောအုပ်၏အမည်ရင်းမှာ ရက္ခိတ-ဟူ၍ဖြစ်သည်။ ထိုရက္ခိတ တောအုပ်ကိုပင် ပါလိလေယျကရွာ၏အနီး၌ တည်ရှိသောကြောင့် သမီ-ပူပစာအားဖြင့် ပါလိလေယျက (=ပလလဲ) တော ဟူ၍လည်း ခေါ် ရှင်္၏။ ထိုတော၌ ရောက်လာသော ဖော်ပြရာပါ ဆင်ပြောင်ကြီးကိုလည်း ပါလိလေယျက (=ပလလဲ) ဆင်မင်းဟူ၍ ခေါ် စမှတ်ပြုကြ၏)။

ထို ပ လ လဲ ဆင် ငေ်း သည် နှာ မောင်း မြှင့် ထင်း များ ကို ယူဆောင်ခဲ့ပြီးလျှင် - ထင်းချောင်းအချင်းချင်း ပွတ်တိုက်၍ မီး ဖြစ်အောင် ပြုလုပ်ကာ ထင်းများကို မီးတောက်စေပြီးနောက် ထိုမီးတောက်ထဲ၌ ကျောက်တုံးများကို ထည့်၍ ဖုတ်ပြီးလျှင် ကျောက်တုံးများပူသောအခါ တုတ်ချောင်းဖြင့် လှိမ့်ကာ လှိမ့်ကာ ကျောက်ရကန် ကျောက်ခွက်ထဲ၌ ပစ်ချ၍ ရေပူသည် ပူသည်ကို စုံစမ်းပြီးမှ ရေပူသည်ကိုသိလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင် အထံတော်သို့ သွှားရောက်ကာ အနီး၌ ရပ်လာလေသည်။ မြတ်စွာဘုရားရှင် အထံတော်သို့ သွှားရောက်ကာ အနီး၌ ရပ်လာလေသည်။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ဤပလဲဆင်မင်းကား ငါဘုရားရေချိုးခြင်းကို အလိုရှိ၏" ဟု သီတော်မူကာ ထိုကျောက်ရေကန် ကျောက်ခွက်ရှိရာသို့ကြွရောက် ၍ ရေချိုးမှုကို ပြုတော်မူလေ၏။ သောက်ရေတည်ထားရာ၌လည်း ဤနည်းအတူပင်တည်း၊ အထူးကား ထိုသောက်ရေ အေးမြသော အခါ မြတ်စွာဘုရားအထံတော်သို့သွားရောက်ချဉ်းကပ်လေသည်၊

ပလလီဆင်မင်း မြတ်စွာဘုရားအသး ဝတ်ကြီးဝတ်ငယ် ပြုပုံ ထိုဆင်ပြောင်ကြီးသည် ဆင်အုပ်နှင့်အတူ နေရခြင်း၌ စက်ဆုပ် ငြီးငွေ့လျက် ထိုရက္ရွိတတောအုပ်သို့ ဂင်လေသော် ထိုတောအုပ် အတွင်း အင်ကြင်းပင်ရင်း၌ ထိုင်နေတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား ကိုတွေ့မြင်ရ၍ ရေအိုးအလုံးပေါင်းတထောင်ဖြင့် အပူကို ငြိမ်းစေ အပြီးသောသူအလား ငြိမ်းအေးလျက် ကြည်ညိုသောစိတ်ရှိကာ မြတ်စွာဘုရား၏ အနီး၌ ရပ်တည်လာလေ၏။ ထိုအချိန်မှ အစ ပြုကာ နေ့စဉ်နေ့စဉ် ၀တ်ပြုသောအနေဖြင့် ဘဒ္ဒသာလ အင်ကြင်း ပင်ကြီးနှင့် သင်္ခမ်းကျောင်းတို့၏ပတ်ဝန်းကျင်၌ မြက်သစ်ပင်များ မရှိအောင် ပြုလုပ်ပြီးလျှင် သစ်ခက်ဖြင့် တံမြက်လှည်းလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင် အသုံးပြုတော်မူရန် မျက်နှာသစ်ရေကို ဆက်ကဝ လေ၏၊ ချိုးရေကို သယ်ခပ်၏၊ ခန့်ပူကို ဆက်ကပ်၏၊ တော အတွင်းမှ ်ချိုမြိန်ကောင်းမြတ်သော်သစ်သီးကြီးငယ်တို့ကို ယူဆောင်ခဲ့ကာ မြတ်စွာဘုရားရှင်အား ဆက်ကပ်လေ၏။ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် ထိုပလလဲဆင်မင်း ဆက်ကပ်သော သစ်သီး ကြီးငယ်တို့ကို ဘုဦးပေးသုံးဆောင်တော်မူ၏။

ရတနာ္] ပလလဲဆင်မင်း ဘုရားကို ဝဟ်ကြီးဝတ်ငယ်ပြုပုံ ၁၉

ပလဲဆင်မင်းသည့်လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင် ပြန်ကြွတော်မူ လာသည်တိုင်အောင် ထိုအရပ်၌ပင် တည်နေ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင် ပြန်ကြွတော်မူလာလောအခါ ခရီးဦး ကြိုဆိုမှုပြု၍ ရှေးနည်း အတိုင်းပင် သပိတ်သင်္ကန်းကိုယူဆောင်၍ နေရင်းတောကျောင်း သို့ ရောက်သောအခါ ထိုသပိတ်သင်္ကန်းကို နေရာတကျ ထားပြီး လျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်အား ဝတ်ပြု၍ သစ်ခက်ဖြင့် ယဝ်လေခဝ်ပေး လေ၏။ ညဉ့်အချိန်သို့ ရောက်လတ်သော် ခြင်္သေ့သစ် ကျား ဘေးအန္တရာယ်များကို တားမြစ် ပယ်ရှားရန် တုတ်ချောင်းကြီး တခုကို နှာမောင်းဖြင့် ပွေ့ချိ၍ "မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ငါစောင့် ရှောက်မည်" ဟူသော ရည်ရွယ်ချက်ဖြင့် အရုဏ်တက်သည် တိုင် အောင် တောအုစ် အတွင်း လှည့် လည် စောင့် ရှောက် လေ၏။

ပလလဲဆင်မင်းသည် မြတ်စွာဘုရားရှင် ရွာတွင်းသို့ ဆွမ်းခံ ကြွဝင်တော်မူသောအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ သပိတ်သင်္ကန်းကို ယူ၍ ဦးကင်း၌ တင်ထားပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်နှင့် အတူ တကွသာ လိုက်ပါလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရွာ၏ဥပစာသို့ ရောက်သည်ရှိသော် "ပါလိုလေယျက… ဤမှ စ၍ သင်သည် ရွှေဆက်၍လိုက်ဖို့ရန် မသင့်လျော်တော့ချေ၊ ငါဘုရား၏ သပိတ် သင်္ကန်းကို ယူခဲ့လော့" ဟု မိန့်တော်မူ၍ ပလလဲဆင်မင်း၏ ဦးကင်းမှ သပိတ်သင်္ကန်းကို ချစေကာ ကိုယ်တော်တိုင်ပင် သပိတ် သင်္ကန်းကို ယူဆောင်တော်မူ၍ ရွာတွင်းသို့ ဆွမ်းခံ ကြွဝင်တော် မူလေ၏။

(ဤဆိုလတ္တံ့သည်ကား ဓမ္မပဒအဋ္ဌကထာ ပဌမအုပ် ကောသမ္မက ဝတ္ထု၌ လာရှိသော စကားရပ်စု ဖြစ်သည်)-----

( ဤ ကို ထောက်၍ မြတ်စွာဘု ရားရှင်သည် ရေကျက်အေးကို သုံးဆောင်တော်မူသည်ဟု အထူးမှတ်ယူရာ၏)။ (ဤ ဆိုအဝ်ပြီး သည်ကား 8နည်းမဟာဝါ ပါဠိအဋ္ဌကထာ သာရတ္ထဒီပနီ ဦကာ တို့မှ ထုတ်နတ်ဖော်ပြချက်တည်း)။

JΟ

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင် [ ဗုဒ္ဓ

ရတနာ ] ကောသမ္ဗီပြည်၌ ဖြစ်နေပုံများ ၂၁

**ာဗူးမှတ်ရန်မှာ။** ။ထိုအခါမှ စ၍ ထိုတောအုပ်ကြီးသည် ပါလိလေယျကဆင်မင်း စောင့်ရှောက်အပ်သောကြောင့် ပါလိ-လေယျကရက္ခိတတောအုပ်ဟူ၍ အမည်တွင်လေသည်။

အရုဏ်တက်သောအခါ မျက်နှာသစ်တော်ရေ ဆက်ကပ်ခြင်း ကို အစပြု၍ ထိုနည်းဖြင့်ပင် အလုံးစုံသော ဝတ်ကြီးဝတ်ငယ်တို့ကို ပြုလေ၏။

ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဖော်ပြရာပါအတိုင်း ပလလဲ ဆင်မင်း ပြုစုလု၆ကျွေးသည်ကို ခံယူတော်မူကာ ဆယ်ခုမြောက် ( ဒသမ ) ဝါကိုပါလိလေယျက( == ပလလဲ)တောအု၆၌ က၆ဆို သီတင်းသုံး နေ့ထိုင်တော်ခူ၏။

## ကောသမ္မီပြည်၌ ဖြစ်နေပုံများ

ထိုသို့ မြတ်စွာဘု ရားရှင် ကိုယ်တော်မြတ် ပလလဲတောသို့ ကြွရောက်၍ ဝါကဝ်သီတင်းသုံး နေတော်မူသောအခါ ကောသမ္ဟီ ပြည်၌ နေထိုင်ကြသည့် ဃောသကသူဌေးအစရှိသော ဥပါသကာ ဒါယကာ အပေါင်းတို့သည် ဃောသိတာရုံကျောင်းတိုက်သို့ သွှား ရောက်ကြ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို မဖူးတွေကြရကုန်သည် ရှိသော် ''အရှင်ဘုရားတို့.... မြတ်စွာဘုရားရှင် အဘယ်မှာ သီတင်းသုံးပါ သနည်း" ဟု မေးမြန်းကြသည်တွင် ရဟန်းတို့က "ဒါယကာတို့.... မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ပလလဲတောအုပ်သို့ ကြွတော်မူလေပြီ"ဟု

ဝမ်းနည်းဖွယ်စကား ဖြေကြားကြလေသော် "အဘယ် အကြောင်း ကြောင့်နည်း"ဟု ဒါယကာတို့က မေးမြန်းကြကုန်၏။ ရဟန်းတို့က "မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်စိတ်ဝမ်းကွဲပြားနေသောငါတို့ကို ညီညွှတ် အောင်ပြုလုပ်ရန် အားထုတ်တော်မူပါ၏၊ သို့သော်လည်း ငါတို့ ကား (အမျက်မာန်ပွါးကြံကာ) ညီညွတ်သူများ မဖြစ်ကြကုန်၊ (ထို့ကြောင့် ပလလဲတောအုပ်သို့ ကြွတော်မူလေပြီ)"ဟု ဖြေကြား ကြ၍ "အရှင်ဘုရားတို့....အသို့နည်း = ဘယ့်နှယ်လံ၊ အရှင်ဘုရား တို့သည် မြတ်စွာဘုရားရှင်အထံတော်၌ ရဟန်းပြုကြပြီးလျင် ထို "မြတ်စွာဘုရားရှင်က (ကွဲပြားသည်ကို) ညီညွှတ်အောင်ပြုတော်မူ

ပါလျက် ညီညွှတ်သူများ မဖြစ်ကြသလော"ဟု ဒါယကာတို့က မေးမြန်းသဖြင့် ဟုတ်မှန်ကြောင်း ရဟန်းတို့သည် ၀န်ခံကြလေ ကုန်၏။

မကာသန္စီပြည်သား ဒါယကာ ဒါယိကာမ အများတို့သည် "ဤရဟန်းတို့ကား မြတ်စွာဘုရားရှင် အထံတော်၌ ရဟန်းပြကြ ပြီးလျှင် ထိုမြတ်စွာဘုရားရှင်က (ကွဲပြားသည်ကို) ညီညွှတ်အောင် ပြုတော်မူပါသော်လည်း ညီညွှတ်သူများ မဖြစ်ကြကုန်၊ ငါတို့သည် ( ဤရဟန်းတို့ကို အကြောင်းပြု၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ကြာမြင့်စွာ ဖူးမြော်ခွင့်ကို မရကြကုန်၊ ဤရဟန်းတို့အား နေရာ ထိုင်ခင်းကို မပေးကြစတမ်း၊ ရှိခိုးခြင်း စသည်တို့ကို မပြုကြစတမ်း"ဟု ကတိက ဝတ်ထားကြပြီးလျှင် ထိုအခါမှစ၍ ထိုခိုက်ရန်ငြင်းပွါး ကောသမ္မီ ရဟန်းတို့အား (ပစ္စည်းလေးပါးကို လှူရန်ဝေးစွာ့) အရိုအသေမျှ ကိုလည်း မပြုကြတော့ကုန်။

တိုခိုက်ရန်ငြင်းပွါး ရဟန်းများသည် ဆွမ်းအစာ အာဟာရ ခေါ်င်းပါး မစားရခြင်းကြောင့် တနေ့တခြား အသွေးအသား ခန်းခြောက်ကြကာ နှစ်ရက် သုံးရက်အတွင်းမှာပင် စိတ်ကောင်း စိတ်ဖြောင့်ဝင်ကြကာ အချင်းချင်း အပြစ်ကို ပြောကြား တောင်း ပန် ဝန်ချ ကန်တော့ကြပြီးနောက် ဒါယကာတို့ကို"ဒါယကာတို့…. ငါတို့သည်ညီညွှတ်သူများ ဖြစ်ကြပါပြီ၊ သင်တို့သည်လည်း ငါတို့ အပေါ် ရှေးကကဲ့သို့ပင် ဖြစ်ကြပါကုန်လော့"ဟု ပြောဆိုတောင်း ပန်ကြလေကုန်၏။ထိုအခါ ဒါယကာတို့က"အရှင််ဘုရားတို့....အရှင် ဘုရားတို့သည် မြတ်စွာဘုရားကို ကန်တော့ပြီးကြပြီလော"ဟုမေး၍ "ဒါယကာတို.... မကန်တော့ ကြရသေးပါ" ဟု ဖြေကြင်္ခးကြလေ သော် ဒါယကာတို့သည် ''ထိုသို့ဖြစ်လျှင် အရှင်ဘုရားတို့သည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ကန်တော့ကြပါကုန်လော့၊ မြတ်စွာဘုရား<sup>၊</sup> အား ကန်တော့ပြီးသောအခါ တပည့်တော်တို့သည်လည်း အရှင် ဘုရားတို့အပေါ်မှာ ရှေးကကဲ့သို့ပင် ဖြစ်ကြပါကုန်အံ့"ဟု လိမ္မာ ပါးနံပ်သောစကားကို ပြောကြားကြလေ၏။ ထိုကောသမ္တီရဟန်း တိုသည် ဝါတွင်းဖြစ်သဖြင့်မြတ်စွာဘုရားရှင်အထံတော်သို့ မသွား

မျောက်သည် "သုံးဆောင်မှုကို ပြုတော်မူလိမ့်မည်လော၊ မပြု လိမ့်လော" ဟု ်ကြည့်ရှုလတ်သော် သုံးဆောင်တော် မမူသေးပဲ ပျားလဘို့ကို ကိုင်တော်မူလျက်သာ ထိုင်နေတော်မူသော မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကို မြင်ရ၍ "အဘယ့်ကြောင့်နည်း"ဟု ကြံစည်ပြီးနောက် ပျားလဘို့အတိုင်း အစွန်း၌ကိုင်၍ လှည့်ကာကြည့်ရှု စံစမ်းသည် တွင် ပျားဥ များကို တွေမြင်ရ၍ ထို ပျားဥ များကို ဖြည်းဖြည်း သာသာ ပယ်ရှားပြီးမှ မြတ်စွာဘုရားရှင်အား တဖန်ဆက်ကစ် ပြန်လေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထိုအခါမှ သုံးဆောင်တော် မူလေ၏။ မျောက်သည် နှစ်သက်အားရမ်း ဝမ်းမြောက်သောစိတ်ရှိလျက် ထိုထိုသစ်ခက်များကို တကိုင်းမှ တကိုင်းသို့ ပြောင်းရွှေဆွဲငော်ကာ

ထိုအခါ မျောက်တကောင်သည် ပလလဲဆင်မင်း ထကြွ လုံ့လ ဝိရိယနှင့်ပြည့်စုံကာ နေ့တိုင်း နေ့တိုင်း ခြတ်စွာဘုရား၏ အပေါ်၌ ဝတ်ကြီး ဝတ်ငယ် ပြုလုဝ်နေသည်ကို မြင်ရ၍ အားကျ ပြီးလျှင် ငါသည်လည်း မြတ်စွာဘုရား၏ အပေါ်၌ တခုခုသော ကောင်းမှုကို ပြုပေအံ့" ဟု ကြံစည်ကာ လှည့်လည်လတ်သည်တွင် တနေ့သ၌ ပျားကောင်မရှိသော ပျားအုံကိုင်းတခုကို တွေ့ရ၍ အကိုင်းကို ချိုးပြီး အကိုင်းနှင့်တကွ ပျားလဘို့ကို မြတ်စွာဘုရား ရှင်ထံတော်သို့ ယူဆောင်ခဲ့၍ ငှက်ပျောရွက်ကို ခူးဖြတ်ပြီးလျှင် ထို ငှက်ပျောရွက်၌ထား၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်အား ဆက်ကပ်ရှုဒါန်း လေ၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် ခံယူတော်မူ၏။

ပလလဲဆင်မင်းကို အားကျသော မျှောက်အကြောင်း မြတ်စွာဘုရားရှင် ကိုယ်တော်မြတ်သည်ကား ပလလဲ ဆင် မင်း၏ အပြုအစုကို (ရှေးဖော်ပြရာပါအတိုင်း) ခံယူသုံးဆောင် တော်မူကာ ထိုပလလဲတော၌ ချွမ်းသာစွာ ဝါတွင်းသုံးလပတ်လုံး သီတင်းသုံးနေတော်မူလေ၏။

ၚံကြပဲ ဆင်းရဲငြိုငြင်စွာ ၀ါတွင်းသုံးလကို လွန်စေကြရလေကုန် သည်။

ရတနာ]ပလလဲဆင်မင်းကို အားကျသောမျောက်အကြောင်း၂ ခု

"ငါသည် ရှေးအခါက ဆင်ပေါက်,ဆင်မ,ဆင်ရွေ့နို့စို့ ဆင်ငယ်တို့နှင့် ရောပြွမ်းသည်ဖြစ်၍ ချမ်းသာစွာမနေခဲ့ရ ချေ၊ အညွှန့်ပြတ်သော မြက်တို့ကိုလည်း စားခဲ့ရလေပြီ၊ ငါချိုး၍ ချိုး၍ ချသမျှသော သစ်ခက် သစ်ကိုင်းများကို လည်း အခြားဆင်တို့သည် စားကြကုန်ပြီ၊ ငါသည် ရေ နောက်တို့ကိုလည်း သောက်ခဲ့ရပြီ၊ ရေဆိပ်မှ တက်လတ် သော ငါ၏ကိုယ်ကို ဆင်မတို့သည်လည်း တိုးဝှေ့ပွတ် တိုက်ကုန်လျက် သွားကြကုန်ပြီ၊ ထိုငါ့သည် ယံခုအခါ၌

<mark>ဥဒါန်းစကားတော်</mark> ရှေး၌ ဖော်ပြအပ်သော အတိုင်း မြတ်စွာဘုရားရှင်အား နေ့ ဘိုင်း စတ်ပြုံနေသော ပလလဲဆင်မင်း၏ စိတ်သန္တာန်စယ်——

ပလလဲဆင်မင်း၏ စိတ်အကြံနှင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏

၀န်းသာအားရ က-၍ နေလေ၏၊ တိုသို့ က-၍ နေဆဲအခါမှာပင် ထိုမျောက်၏ လက်ဖြင့်ကိုင်သော သစ်ကိုင်း ခြေဖြင့်နှင်းသော သစ်ကိုင်း နှစ်ကိုင်းလုံးပင် ကျိုး၍ကျလေသော် ထိုမျောက်သည် သစ်ငုတ်တိုတခုပေါ်၌ကျ၍ သစ်ငုတ်စူးဝင်သောကိုယ်ရှိလျက် မြတ် စွာဘုရားရှင်၌ ကြည်ညိုသော စိတ်ဖြင့်ပင် စုတိပြတ်ကြွေ သေလွန် လတ်၍ တာဝတိံသာ နတ်ပြည်ဝယ် ယူဇနာ သုံးဆယ်ရှိသော ရွှေဗိမာန်၌ ဖြစ်လေ၏၊ နတ်သမီးတထောင် အခြံအရံ ရှိသော မက္ကဋနတ်သား ( = မျောက်နတ်သား)ဟု အမည်တွင်လေ၏။

JĢ

ဆင်ပေါက်,ဆင်မ,ဆင်ရွှေ,နှံ့စွဲ ဆင်ငယ် တို့ကို ကြဉ်ဖယ်ခဲ့၍ အစော်မပါ တကောင်ကည်းသာလျင် ချမ်းသာစွာနေရ ഗേട്ടി'----

ဟူ၍ အကြံအစည်ဖြစ်ရှိလေသည်၊ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ကိုယ်တော်မြတ်၏ အပေါင်းအဖော်နှင့် ကင်းကွာ၍ ဆိတ်ငြိမ်စွာ နေရခြင်းကို၎င်း,ထိုပလလဲဆင်မင်း စိတ်အကြံအစည်ကို၎င်း ကိုယ် တော်၏ စိတ်ဖြင့် သိတော်မူ၍ ထိုအချိန်ဝယ်—

ယံ — ယယ္လာ 😑 အကြင့်ကြောင့်။ အဟံ 😑 လူ သုံးပါးတို့၏ဆရာ ဘုရားငါသည်။ ဧကော = အဖော်မမှီး တကိုယ်တည်းဖြစ်လျက်။ ၀နေ = ရက္ခိတ မည်လျှင်း ဤ တော်အုပ်အတွင်း၌။ ရမာမိ ယထာ 🗕 မွှေလျော် နှံစ်ခြက် ပျော်ပိုက်သကဲ့သို့။ ဧဝံ == ဤအတူ။ အယံဗိ ဟတ္ထိ နာဂေါ == ပလလဲမည်လျင်း ဤဆင်မင်းသည်လည်း။ ဧကော == အဖော်မမီး တကောင်တည်းဖြစ်လျက်။ - ၀နေ == ရက္ခိတ မည်လျင်း ဤတောအုပ်အတွင်း၌။ ရမတိ == မွေ့လျော် နှစ်ခြိုက် ပျော်ပိုက်ပေ၏။ တသ္မာ = ထို့ကြောင့်။ ဤသင်္ဂ ဒန္တဿ ≕ လှည်းစွယ်ရန်းပုံ လက်ျာခ်ျီသည့် အစွယ်ရှိ သော။နာဂဿ ဟတ္ထိနော = ပလလဲည်ေသီး ဆင်ပြောင် ကြီး၏။ ဧတံစိတ္တံ = တောရပ်မြိုင်ပေါ် တကိုယ်ပျော်သော ဤစိတ်သည်။ နာဂေန — နာဂဿ = ဗုဒ္ဓနာဂ အမည် ရသော ငါဘုရား၏။ စိတ္တေန 😑 တောရဝိမြိုင်ပေါ် တကိုယ်ပျှော်သော စိတ်အစဉ်နှင့်။ သမေတိ == တကိုယ် ချော်ချင်း မယ္လင်းပုံယူ ထပ်မျှတူချေစွှာ့တကား"။----ဟူသော ဤဥဒါန်းဂါထာကို ကျူးရင့်တော်မူလေ၏။

" ဧတံ နာဂဿ နာဂေန၊ ဤသာဒန္တဿ ဟတ္ထိနော။ သမေတိ စိတ္တံ စိတ္တေန၊ ယဒေကော ရမတီ ဝနေ။

ရတနာ] အရှင်အာနန္မာ သွားရောက်၍ ဘုရားရှင်ကို ပင့်ခြင်း၂ ၅

အရှင်အာနန္ဒာ သွားရောက်၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ပင့်ဆောင်ခြင်း ပလလဲဆင်မင်း၏ အပြုအစု အလုပ်အကျေးကို ခံယူတော်မူ လျက် မြတ်စွာဘုရားရှင် ကိုယ်တော်မြတ်၏ ထိုပလလဲ တော၌ ဝါကပ်ဆိုသီတင်းသုံးနေတော်မူသော အဖြစ်သည်ကား ဧမ္ဗူဒိပ် ကျွန်းလုံး၌ ထင်ရှားကျော်ကြားခဲ့လေပြီ၊ သာဝတ္ထိပြည်၌ နေထိုင် ကြသည့် အနာထပ်ဏ်သူဌေး ဝိသာခါ ကျောင်းအမကြီး စသော အမျိုးကြီးတို့သည် အရှင်အာနန္ဌာ မထေရ်မြတ်ထံသို့ "အရှင်

### မဟၥဗုဒ္ဓဝင်

( ဗုဒ္ဓ

ی ر

ဘုရား ---- အရှင်ဘုရားတို့သည် တပည့်တော်တို့အား မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကို ဖူးမြော်ခွင့်ရအောင် ရွက်ဆောင် ချီးမြှောက်တော် မူပါကုန်ဘုရား"ဟူ၍ သတင်းစကား လျှောက်ထား ပို့ရောက်စေ ကြကုန်၏။

ထိုထို အရပ်မျက်နှာ၌ နေထိုင်ကြသော ရဟန်းငါးရာတို့သည် လည်း ဝါကျွတ်သောအခါ အရှင် အာနန္ဒာ မထေရ်မြတ် ထံသို့ ချဉ်းကပ်သွားရောက်၍ "ငါ့ရှင် အာနန္ဒာ----ငါတို့သည် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်၏ မျက်မှောက်တော်မှ တရားစကားကို မနငကြားကြ ရသည်မှာ ကြာမြင့်ခဲ့ပါလေပြီ၊ ငါ့ရှင်အာနန္ဒာ----ငါတို့ တောင်း ပန်ပါကုန်၏၊ ငါတို့သည် မြတ်စွာဘုရား၏ မျက်မှောက်တော်မှ တရားစကားကို နာကြားခွင့်ကို ရပါလိုကုန်၏"ဟူ၍ တောင်းပန် လျှောက်ထားကြလေသည်။

·ထိုအခါ အရှင်အာနန္ဒာမထေရ်သည် ထို ရဟန်းငါးရာတို့ကို ခေါ် ဆောင်၍ ပလလဲတောအုပ်သို့ သွားရောက်ကာ "ဝါတွင်း သုံးလပတ်လုံး တပါးတည်းနေတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အထံတော်သို့ ဤမျှများပြားသော ရဟန်းတို့နှင့်အတူတကွ ဆည်း ကစ်ခြင်းငှါ မသင့်လျော်ချေ"ဟု ကြံစည်ပြီးလျင် ထိုရဟန်း ငါးရာ တို့ကို အပ၌ ထားခဲ့၍ တပါးတည်းသာ မြတ်စွာ ဘု ရားရှင်သို့ ဆည်းကစ်လေ၏။

ပလလဲဆင်မင်းသည် အရှင်အာနန္ဒာကို မြင်လေလျှင် ထင်း ချောင်းတုတ်ကြီးကို နှာမောင်းဖြင့် ပွေ့ချီကာ (ရန်သူထင်မှတ်၍) ပြေးလာလေ၏၊ မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် မြင် တော် မူ လတ်၍ "ပါလိလေယျက••••ဖယ်လော့ ဖယ်လော့၊ မတားမြစ်လင့်၊ ဤ ရဟန်းကား မြတ်စွာဘုရား၏ အလုပ်အကျွေးရဟန်းဖြစ်သည်"ဟု မိန့်တော်မူ၏။ ပလလဲဆင်မင်းသည် ထိုအသံကို ကြားရာအရပ် မှာပင် တုတ်ချောင်းကြီးကို စွန့်ပစ်ခဲ့၍ အရှင်အာနန္ဒာ၏ သပိတ် သင်္ကန်းကို ဆီးကြိုယူငင်ရန် ပန်ကြားသော အမူအရာကို ပြလေ၏။ အရှင်အာနန္ဒာမထေရ်သည် သပိတ်သင်္ကန်းကို ပေးတော်မမူ။

အရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာဘုရားရှင် မိန့် တော် မူသည့် အတိုင်း ဘိုရဟန်းငါးရာတို့ကို ခေါ် လေလျှင် ထို ရဟန်းငါးရာ တို့သည် လာရောက်ကြ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ရှိခိုးပြီးနောက် အပြစ်လွှတ်ရာအရပ်၌ ထိုင်နေကြလေကုန်၏၊ မြင်္ပ်စွာဘုရားရှင် သည် ထိုရဟန်းတို့နှင့် အစေ့အစပ် ပဋိသန္တာရစကား မိန့်ကြား တော်မူလတ်သော် ထို ရဟန်းတို့က "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား ··· ဘုန်းတော်သခင် ရှင်ပင် ဘုရားသည် ဘုရား ဖြစ်၍လည်း သိမ်ရွှေ နူးညံ့တော်မူပါ၏၊ မင်းမျိုးဖြစ်၍လည်း သိမ်မွှေနူးညံ့တော်မူပါ၏၊ ဝါတွင်း သုံးလပတ်လုံး တပါးတည်း

အရှင်အာ နန္ဒာမ ထေရိမြတ်သည် မြတ်စွာဘု ရားရှင် ကို ဆည်းကပ်ရှိခိုးပြီးနောက် အပြစ်လွှတ်ရာအရပ်၌ ထိုင်နေတော်မူ ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ချစ်သား အာနန္ဒာ····တပါးတည်း သာ လာခဲ့သလော"ဟု မေးတော်မူလေသော် ရဟန်းငါးရာတို့ နှင့် အတူတကွ လာခဲ့ပါကြောင်း လျောက်ထားသည်ကို ကြားသိ တော်မူ၍ "ယခုအခါ ထိုရဟန်းငါးရာတို့သည် အဘယ်အရဝ်၌ နည်း"ဟု မေးတော်မူသည်တွင် "ရှင်တော်ဘုရားတို့၏ စိတ်အလို တော်ကို မသိရသေးသဖြင့် အပြင်အပ၌ထားခဲ့၍ လာခဲ့ပါသည် ဘုရား"ဟု အရှင်အာ့နန္ဒာက ဖြေကြား လျှောက်ထားလေလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ချစ်သား အာနန္ဒာ·····တို ရဟန်းငါးရာ တို့ကို ခေါ်လိုက်လော့"ဟု မိန့်တော်မူလေ၏။

ထိုအခါ ပလလဲ ဆင်မင်းသည် "အကယ်၍ ဤ ရဟန်းသည် ဝတ်တရားကို သင်ကြားတတ်သိပြီးသောသူဖြစ်လျှင်မြတ်စွာဘုရား ရှင်ထိုင်နေတော်မူရာ ကျောက်ဖျာထက်၌ မိမိ၏ အသုံးအဆောင် ပရိက္ခရာကို ထားလိမ့်မည် မဟုတ်" ဟု ကြံစည်လေ၏။ အရှင် အာနန္ဒာမထေရ်သည် မိမိ၏ သပိတ်သင်္ကန်းကို မြေ၌ပင်ချထား တော်မူ၏။ (အထူးမှတ်ရန်ကား····ဝတ်တရားနှင့်ပြည့်စုံသူ ( = ဝတ်တရားကို နားလည်သူ)တို့သည် အလေးပြုအပ်သော ဆရာ သမားတို့၏ ထိုင်နေရာ ( == နေရာထိုင်) ပေါ်၌ ဖြစ်စေ,အိပ်ရာ ပေါ်၌ဖြစ်စေ မိမိ၏ပရိက္ခရာကို မသားကြကုန်)။

ရတနာ] အရှင်အာနန္ဓာ သွားရောက်၍ ဘုရားရှင်ကို ပင့်ခြင်း၂ ၇

ရပ်တည် နေထိုင်တော်မူကြသော အရှင်ဘုရားတို့သည် ံခဲ**ယ**ဦး သော အမှုကို ပြုအပ်ခဲ့ပါပြီ၊ ဝတ်ကြီး ဝတ်ငယ်ကို ပြုံသောသူ မျက်နှာသစ်တော်ရေ စသည်တို့ကို ပေးသောသူမျှ မရှိလေယောင် တကား"ဟု လျောက်ဆိုကြသည်ရှိသော် "ရဟန်းတို….ူပုလ္ပလဲ ဆင်မင်းသည် ငါဘုရား၏ ကိစ္စကြီးငယ် အသွယ်**သွယ်၍ရှိကို** ရက်ဆောင် ပြုလုδအ၀်ပေ၏၊ မှန်၏− ဤသို့ သဘေ**ာ်ရှိ**ဋံ့သာ အဖော်သဟဲကောင်းကို ရသောသူသည် ထိုအဖော်သ**ဟဲနှင့်အတူ** တက္က နေထိုင်သင့်လှပေ၏၊ မရသောသူ အဖို့မှာမူ တကို<mark>ယ်တ</mark>ည်း နေထိုင်ခြင်းကသာ ခ်ီးမွှမ်းအပ်လှပေ၏"ဟု မိန့်တော််မူပြီး**လှုင်--**--သစေ လဘေထ နိပကံ သဟာယံ၊ သဒ္ဓိ°စရံ သာဓုဝိဟာရိ ဓိရံ။ အဘိဘုယျ သဗ္ဗာနိ ပရိဿယာနိ၊ Ŕ စရေယူ တေနတ္တမနော သတိမၥ။ နော္ကစေ လဘေထ နိပကံ သဟာယံ၊ သမ္မိိစရံ သာဓုဝိဟာရှိ ဓီရံ။ ရာဇာ၀ ရဋ္ဌိ ၀ိုတို ပဟာယ၊ ဧကော စရေ မာတင်ရညေဝ နာဂေါ။ ဧကဿ စရိတံ သေယျော၊ ÷ နတ္ထိ ဗာလေ သဟာယတာ။ ç, ဧကော စရေ န စ ပါပါနိ ကယိရာ၊ အပွေါဿတ္ကော မာတင်္ဂရညေ၀ နာဂေါ။ နာဂဝဂ်လာ ဤသုံးဂါထာတို့ကို မြတ်စွာဘုရားရှင် ဟောကြား တော်မူလေ၏။ (ထိုဂါထာတို့၏ အနက်ကို အော်က် ၂ **၇-ခဏ်**း၊ တတိယတွဲအဆုံး စ်ာမျက်နှာ ၇၆၄-၅-၌ ရေးခဲ့ပြီ ) ဂါဇာာနိဂုံး ဆုံးသောအခါ ထိုရဟန်းငါးရာကိုသည် အရဟတ္တဖိုလ်**၌ ဓာည်ကြ** လေကုန်၏။

မကၥမ်ခ်ီဝ၄

68

အရှင် အာ နန္ဒာ မ ထေရ် သည် လည်း အ နာ ထ ပိ**က်** သူ့ရွေး ၀ိသာခါ ကျောင်းအမကြီး အံစရှိသောသူတို့ မှာကြား ဖွေဖျာက် သားလိုက် သော သင့္တင်း စ ကားကို ကြားလျောက်ဖြီးလျှင်

မူလာလေသည်။ ပလလဲဆင်မင်းသည်လည်း တောအုပ်သို့ ဝင်၍ ဝိန္ငဲသီး, ငှက်ပျောသီး အစရှိသော စားကောင်းရာရာ သစ်သီးအမျိုးမျိုး တို့ကို စုရုံးဆောင်ယူခဲ့ကာ အစုလိုက် အပုံလိုက် ထားပြီးလျှင် နောက်တနေ့၌ ရဟန်းတို့အား ဆက်ကပ်လှူဒါန်းလေ၏။ ရဟန်း ငါးရာတို့သည် သစ်သီးအလုံးစုံတို့ကို ကုန်အောင်ဘုဉ်းပေးခြင်းဌာါ မတတ်နိုင်ပဲ ရှိကြကုန်၏။

ထိုအခါ ပလဲလဲဆင်မင်းသည် မြတ်စွင်ဘုရားရှင်နှင့် သံဃာ တော်တို့ ကြွမည့်လမ်း၌ ၆လာ ကန့်လန့် တည်လာလေသည်။ ရဟန်းတို့က ထိုအပြုအမှုကို မြင်ရ၍ မြတ်စွင်္ဘဘုရားရှင်ကို "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွင်္ဘဘုရား ···· ပလဲလဲ ဆင်မင်းသည် အဘယ်ကို ပြုပါသနည်း" ဟု မေးလျှောက်ကြလေသော် မြတ်စွင် ဘုရားရှင်သည် "ရဟန်းတို့ ····ဆင်မင်းသည် သင်ချစ်သင်္ဘတို့အား ဆွမ်းလှူရန် တောင့်တလင့်ဆို အလိုရှိ၏၊ စင်စစ်သော်ကင်း ဤဆင်မင်းသည် ကာလရှည်စွင်္ ငါဘုရား၏အပေါ် မှာ ဥပကာရ ကျေးဇူး အထူးပြနဲ့သူဖြစ်လေသည်၊ ထိုဆင်မင်း၏စိတ်ကို ပျက်စီး စေခြင်းငှါ မသင့်ချေ၊ ရဟန်းတို့ ···· ပြန်နှစ်ကြဦးလော့ " ဟု မိန့်တော်မူကာ ရဟန်းတို့ကို ခေါ်ဆောင်တော်မူ၍ ပြန်နှစ်တော် မူလာလေသည်။

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား ---- အနာထပိဏ်သူဌေး အမှူးရှိသော သာဝတ္ထိပြည်နေ ငါးကုဋေသော အရိယာဒါယကာ ဒါယံကာမတို့သည် အရှင်ဘုရားတို့ ကြွရောက်ကော်မူလာခြင်းကို လွန်စွာ တောင့်တ မြှော်လင့်လျက် ရှိနေကြပါသည်ဘုရား" ဟု လျှောက် ထားလေ ၏။ မြတ်စွာ ဘု ရားရှင် သည် "ချစ် သား အာနန္ဒာ-----ထိုသို့ဖြစ်လျှင် သဝိတ်သင်္ကန်းကို ယူဆောင်ခဲ့လော့" ဟု မိန့်တော်မူ၍ သဝိတ်သင်္ကန်းကို ယူဆောင်စေပြီးလျှင် ပလလဲ တောအုပ်မှ ထွက်ကြွတော်မူလေ၏။

ရတနာ] အရှင်အာနန္ဓာ သွားရောက်၍ ဘုရားရှင်ကို ပင့်ခြင်း ၂ ၉

ဆွမ်းကိစ္စပြီးသောအခါမြတ်စွာဘုရားရှင်သည် သပိတ်သင်္ကန်း ကိုယူစေတော်မူ၍ တောအုပ်မှ ထွက်ကြွတော်မူလေ၏။ ပလကဲ ဆင်မင်းသည် ရဟန်းတို့၏ အကြား အကြားမှ သွှားရောက်ကလ ၃၀

မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ရွှေတည့်တည့်၌ ဖီလာကန့်လန့် ရဝ်တည် နေပြန်၏။ ရဟန်းတို့က"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား… ပ လ လ ဆင် မင်းသည် အ ဘယ် အ မှု ကို ပြု ပါ သ နည်း" ဟု မေးလျောက်ကြလေသော် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ရဟန်းတို့… ဆင်မင်းသည် သင်ချစ်သားတို့ကို လွှတ်လိုက်၍ ငါဘုရားကို ပြန်နစ်စေလို၏"ဟု မိန့်တော်မူပြီးလျှင် ပလလဲဆင်မင်းကို "ပါ လိ-လေယျက…ဤယခုငါဘုရား၏သွားခြင်းသည်ကား မပြန်နှစ်သော သွားခြင်းဖြစ်သည်၊ သင့်အဖွဲ့ရာ ဤကိုယ်အဖြစ်ဖြင့် စျာန်တရား, ဝိပဿနာတရား, မဂ်တရား, ဖိုလ်တရားတို့ ဖြစ်နိုင်ခွင့် မရှိချေ၊ သင်သည် နေရစ်လော့"ဟု မိန့်တော်မူ၏။ ထိုစကားကို ကြား၍ ပလလဲဆင်မင်းသည် နှာမောင်းကို ခံတွင်း၌ ထည့်သွင်းကာ ငိုကြွေးလျက် ဘုရားအမှူးရှိသော ရဟန်းသံဃာတော်၏ နောက်မှ နောက်မှ လိုက်ပါလာလေ၏။ မှန်ပါသည်—ထိုဆင်မင်းသည် ခြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ပြန်နှစ်စေနိုင်ခွင့်ကိုရရှိပါလျှင် ထိုနည်းဖြင့်ပင် တသက်လုံး ပြစုလုပ်ကျွေးမည်သာ ဖြစ်၏။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်ကား ပါလိလေယျကရွာ၏ ဥပစာသို့ ရောက်လတ်သော် ထိုပလလဲဆင်မင်းကို "ပါလိလေယျက… ဤနေရာမှစ၍ သင်၏ကျက်စားရာ မဟုတ်တော့ချေ၊ လူတို့နေရာ ကား ဘေးရန်များလှ၏၊ သင်နေရစ်လော့"ဟု နောက်ဆုံးစကား မိန့်ကြားတော်မူလေသော် ထိုပလလဲဆင်မင်းသည် ထိုနေရာ၌ပင် ငိုကြွေးလျက် ရပ်တည်ကျန်ရစ်ခဲ့ကာ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို မျက်စ တဆုံး ဖူးမြော်နေရာမှ (မြတ်စွာဘုရားရှင် မြင်လောက်သော အရပ်ကို စွန့်လတ်၍) မမြင်ရလေသော် နှလုံးကွဲကာ ထိုနေရာ၌ ပင် စုတိပြတ်ကြွ သေလွန်ခဲ့၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်၌ကြည်ညိုသော ကောင်းမှုကုသိုလ်ကံကြောင့် တာဝတိ'သာနတ်ပြည်ဝယ် ယူဇနာ သုံးဆယ် အကျယ်အဝန်းရှိသော ရွှေဗိမာန်ကြီး၌ နတ်သမီး တထောင် အခြံ အရံရှိသော နတ်သားဖြစ်၍ "ပါလ်လေယျက နတ်သား" ဟု ထင်ရှားသော အမည်ရှိလတ်သတည်း။ ပလဲဆင်မင်း အကြောင်းပြီး၏။

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား....ခိုက်ရန်ငြင်းခုံမှု ပြုကြသည့် ထိုကောသမ္တီ ရဟန်းတို့သည် သာဝတ္ထိပြည်သို့

ဟောကြားတော်မူခြင်း (ဤဆိုလတ္တံ့သည်ကား ဝိနည်းမဟာဝါပါဠိတော်မှတည်း)-ထိုအခါ တရားစစ်မှူးကြီး ဖြစ်တော်မူသော အရှင်သာရိပုတ္တရာ မထေရ်မြတ်သည် တိုကောသမ္တီရဟန်းတို့ သာငတ္ထိပြည်သို့ လာကြ ကြောင်း သတင်းစကား ကြားသိရ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်ထံတော် မှောက်သို့သွားရောက်ဝပ်လျိုး ရှိခိုးပြီးကာ အပြစ်လွှတ်ရာအရပ်၌ ထိုင်နေပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို----

မမ္မဝါစီဟု သိကြောင်းတရား တဆယ့်ရှစ်ပါး ဓမ္မဝါစီဟု သိကြောင်းတရား တဆယ့်ရှစ်ပါးတို့ကို အဓမ္မဝါစီဟု သိကြောင်းတရား တဆယ့်ရှစ်ပါးတို့ကို ဟောကြားတော်မခြင်း

လာရောက်ကြခြင်း မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း အစဉ်သဖြင့် ခရီးဒေသစာရီ ကြွခ်ရတော်မူ၍ သာဝည္ထိပြည်မွန် ဇေတဝန်ကျောင်းတော်သို့ ဆိုက် ရောက်တော်မူလေ၏၊ ကောသမ္ဗီ ရဟန်းတို့သည် "မြတ်စွာဘုရား ရှင်သာဝတ္ထိပြည်သို့ ရောက်တော်မူပြီတဲ့" ဟူသောသတင်းစကား ကို ကြားသိကြ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ကန်တော့ရန် သာဝက္ထိ ပြည်ဖက်သို့ ခရီးထွက်ခဲ့ကြလေသည်။ (ဤဆိုခဲ့ပြီးသည်ကား ဓမ္မ ပဒအဋ္ဌကထာမှတည်း)။

ကောသမ္ဗီ ရဟန်းတို့ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ကန်တော့ရန် လာရောက်ကြခြင်း

ရတနာ ] ရဟန်းတို့ ဘုရားရှင်ကို ကန်တော့ရန် လာကြခြင်ႏွာဝ

လာကြပါကုန်သတဲ့၊ဘုန်းတော်ကြီးသောမြတ်စွာဘုရား.... အကျွန်ုပ်သည် ထိုရဟန်းတို့ အပေါ် ဝယ် အဘယ်သို့ကျင့်ရ ပါမည်နည်း"---

ဟူ၍ လျှောက်ထားလေလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ချစ်သား သာရိပုတ္တရာ···· တိုသို့ဖြစ်လျှင် သင်ချစ်သားသည် တရားလမ်း အဘိုင်းတည်လေလော့"ဟု မိန့်တော်မူ၏။ "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား… အကျွန်ုပ်သည် တရားသည် မတရားသည်ကို အဘယ်သို့ သိရပါမည်နည်း"ဟု အရှင်သာရိပုတ္တရာ မထေရ်က

- (ဂ) မြတ်စွာဘုရား လေ့ကျက်အပ်သည်ကို မြတ်စွာဘုရား
- (၇) မြတ်စွာဘုရား မလေ့ကျက်အပ်သည်ကို မြတ်စွာဘုရား လွေ့ကျက်အပ်၏ဟု ပြ၏၊
- (၆) မြတ်စွာဘုရား ဟောအပ် ပြောအပ်သည်ကို မြတ်စွာ ဘုရား မဟောအပ် မပြောအပ်ဟု ပြ၏၊
- ဘုရား ဟောအ၀ ပြောအ၀်၏ဟုပြ၏၊
- (၅) မြတ်စွာဘုရား မဟောအဝ် မပြောအဝ်သည်ကို မြတ်စွာ
- (၄) 8ိနည်းကို 8ိနည်း မဟုတ်ဟု ပြ၏၊
- (၃) 8ိနည်း မဟုတ်သည်ကို 8ိနည်းဟု ပြ၏၊
- (၂) တရားကို တရားမဟုတ်ဟု ပြ၏၊
- (၁) တရား မဟုတ်သည်ကို တရားဟု ပြ၏၊

ချစ်သား <mark>သ</mark>ာရိပုတ္တရာ.... တဆယ့်ရှစ်ပါးသော အကြောင်း တ္ခိဖြင့် အမ္မေဝါဒီပုဂ္ဂိုလ်ကို သိရမည်၊ ချစ်သားသာရိပုတ္တရာ···· ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည်----

အဓမ္မဝတ္ထုတဆယ့်ရှုစ်ပါး

လျှောက်ထားလေလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဤဆိုလတ္တံ့သော အတိုင်း အဓမ္မဝတ္ထုတဆယ့်ရှစ်ပါး, ဓမ္မဝတ္ထုတဆယ့်ရှစ်ပါးတို့ကို အစဉ်အတိုင်း ဟောကြားတော်မူလေ၏။

21

ချစ်သား သာရိပုတ္တရာ....ဤတဆယ့်ရှစ်ပါးသော အကြောင်း (၀တ္ထု) တို့ဖြင့် အဓမ္မဝါဒီ ပုဂ္ဂိုလ်ကို သိရမည်။ ဓမ္မဝတ္တု တဆယ့်ရှစ်ပါး ချစ်သား သာရိပုတ္တရာ···· တဆယ့်ရှစ်ပါးသော အကြောΣး (၀တ္ထု)တို့ဖြင့် ဓမ္မဝါဒီပိုဂ္ဂိုလ်ကို သိရမည်၊ ချစ်သားသာရိပုတ္တရာ.... ဤသာသနာတော်၌ ရဟန်းသည်— (၁) တရားမဟုတ်သည်ကို တရားမဟုတ်ဟု ပြ၏၊

(၁ဂ) မရုန့်ရင်း မကြမ်းတမ်းသော အာပတ်ကို ရုန့်ရင်းကြမ်း တမ်းသော အာပတ်ဟု ပြ၏။

- (၁၇) ရှန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသော အာပတ်ကို မရုန့်ရင်း မကြမ်း တမ်းသော အာပတ်ဟု ပြ၏၊
- (၁၆) အကြွင်းမရှိသော အာပတ်ကို အကြွင်းရှိသောအာပတ် ဟု ပြ၏၊
- (၁၅) အကြွင်းရှိသော အာပတ်ကို အကြွင်းမရှိသောအာပတ် ဟုပြ၏၊
- (၁၃) ပေါ့သောအာပတ်ကို လေးသော အာပတ်ဟု ပြ၏၊ (၁၄) လေးသောအာပတ်ကို ပေါ့သော အာပတ်ဟုပြ၏၊
- ရတနာ ] ရဟန်းတို့ ဘုရားရှင်ကို ကန်တော့ရန် လာကြခြင်း ၃၃

- (၆) မြတ်စွာဘုရား ဟောအပ် ပြောအပ်သည်ကို မြတ်စွာ ဘုရား ဟောအ၀် ပြောအ၀်သည်ဟု ပြ၏၊
- (၅) မြတ်စွာဘုရား ဟောအဝ် မပြောအဝ်သည်ကို မြတ်စွာ ဘုရား မဟောအပ် မပြောအပ်ဟု ပြ၏၊
- (၄) ၀ိနည်းဟုတ်သည်ကို ၀ိနည်းဟုတ်၏ဟု ပြ၏၊
- ဝိနည်းမဟုတ်သည်ကို ဝိနည်းမဟုတ်ဟု ပြ၏၊ (ç)
- (၂) တရားဟုတ်သည်ကို တရားဟုတ်၏ဟု ပြ၏၊

မဟာဗုဒ္ဓဝင် មុទ្ឋ 99 (၇) မြတ်စွာဘုရား မလေ့ကျက်အဝ်သည်ကို မြတ်စွာဘုရား မလေ့ကျက်အပ်ဟု ပြ၏၊ (ဂ) မြတ်စွာဘုရား လေ့ကျက်အပ်သည်ကို မြတ်စွာဘုရား လေ့ကျက်အပ်၏ဟု ပြ၏၊ (၉) မြတ်စွာဘုရား မပညတ်အပ်သည်ကို မြတ်စွာဘုရား မပညတ်အပ်ဟု ပြ၏၊ (၁၀) မြတ်စွာဘုရား ပညတ်အပ်သည်ကို မြတ်စွာဘုရား ပညတ်အပ်၏ဟု ပြ၏၊ (၁၁) အာပတ်မသင့်သည်ကို အာပတ်မသင့်ဟု ပြ၏၊ (၁၂) အာပတ်သင့်သည်ကို အာပတ်သင့်၏ဟု ပြ၏၊ (၁၃) ပေါ့သောအာပတ်ကို ပေါ့သောအာပတ်ဟု ပြ၏၊ (၁၄) လေးသော အာပတ်ကို လေးသောအာပတ်ဟု ပြ၏၊ (၁၅) အကြွင်းရှိသော အာပတ်ကို အကြွင်းရှိသောအာပတ်ဟု ပြ၏၊ (၁၆) အကြွင်း မရှိသော အာပတ်ကို အကြွင်းမရှိသော အာပတ်ဟု ပြ၏၊ (၁၇) ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသော အာပတ်ကို ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်း သော အာပတ်ဟု ပြ၏၊

(၁ဂ) မရုန့်ရင်း မကြမ်းတမ်းသော အာပတ်ကို မရုန့် ရင်း မကြမ်းတမ်းသော အာပတ်ဟု ပြ၏။ ချစ်သားသာရိပုတ္တရာ····ဤတဆယ့်ရှစ်ပါးသော အကြောင်း (၀တ္ထ၊)တို့ဖြင့် ဓမ္မဝါဒီပုဂ္ဂိုလ်ကို သိရမည်ဟူ၍ ဟောကြားတော် မူလေ၏။

( ဤ၌။ ။ ပုဂ္ဂလာဓိဋ္ဌာနဓမ္မဒေသနာနည်း ဟော ကြားသော ဘရားဖြစ်၍ (၁) တရားမဟုတ်သည်ကို တရားဟုပြခြင်း၊ (၂) တ**ရား** ဟုတ်သည်ကို တရားမဟုတ်ဟုပြခြင်း (ပေယျာလ) (၁၇) ရန့်ရ**င်းကြမ်း**  ရတနာ ] ရဟန်းတို့ ဘုရားရှင်ကို ကန်တော့ရန် လာကြခြင်း ၃၅

တမ်းသော အာပတ်ကို မရှန့်ရင်းမကြမ်းတမ်းသော အာပတ်ဟုပြခြင်း၊ (၁ဂ) မရုန့်ရင်း မကြမ်းတမ်းသော အာပတ်ကို ရှန့်ရင်းကြမ်းတမ်း သော အာပတ်ဟုပြခြင်း၊ ဤတဆယ့်ရှစ်ပါးတို့ကို အဓမ္မဝတ္ထု တဆယ့် ရှစ်ပါးဟု ခေါ်၏၊ ဘေဒကရဝတ္ထု ဆသံဃာသင်းကွဲအောင် ပြုလုပ် တတ်သော အကြောင်း=ဝတ္ထု တဆယ့်ရှစ်ပါး ဟူ၍လည်း ခေါ်၏။ ထိုတဆယ့်ရှစ်ပါးတို့တွင် တပါးပါးနှင့် ပြည့်စုံသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို အဓမ္မဝါဗီ ပုဂ္ဂိုလ်ဟု သိရမည်။

ဓမ္မဝတ္ထုဖက်၌လည်း ထိုအတူပင် (၁) တရားမဟုတ်သည်ကို တရား မဟုတ်ဟု ပြခြင်း၊ (၂) တရားဟုတ်သည်ကို တရားဟုတ်၏ဟု ပြခြင်း (ပေယျာလ) (၁၇) ရှန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသော အာပတ်ကို ရုန့်ရင်း ကြမ်းတမ်းသော အာပတ်ဟုပြခြင်း၊ (၁ဂ) မရုန့်ရင်း မကြမ်းတမ်း သော အာပတ်ကို မရုန့်ရင်းမကြမ်းတမ်းသော အာပတ်ဟုပြခြင်း၊ ဤ တဆယ့်ရှစ်ပါးတို့ကို ဓမ္မဝတ္ထု တဆယ့်ရှစ်ပါးဆတရားသော မှန်ကန်သော အကြောင်းဆဝတ္ထု တဆယ့်ရှစ်ပါးဟု ခေါ် ၏၊ ထိုတဆယ့်ရှစ်ပါးတို့တွင် တပါးပါးနှင့်ပြည့်စုံသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို ဓမ္မဝါနီပုဂ္ဂိုလ်ဟု သိရမည်၊ ဤကဲ့သို့ မြတ်စွာဘုရားရှင် ဟောကြားတော်မူလိုရင်းကို အကျဉ်းချုပ် မှတ်သား ရာ၏။

ဓမ္မှ အဓမ္မ စသည်အခွဲ

ဤအကြောံင်းဝတ္ထု တဆယ့် ရှစ်ပါးတို့တွင် သုတ္တန် နည်းအားဖြင့် ကုသိုလ်ကမ္မပထတရား ဆယ်ပါးတို့သည် ဓမ္မမည်၏။ အကုသိုလ် ကမ္မ-ပထတရားဆယ်ပါးတို့သည် အဓမ္မမည်၏။ ထို့အတူပင် သတိပဋ္ဌာန် လေးပါး၊သမ္မပ္ပဓာန်လေးပါးစသော ဗောဓိပက္ခိယတရား ၃၇-ပါးတို့သည် ဓမ္မမည်၏။ သတိပဋ္ဌာန် ၃-ပါး၊ သမ္မပ္ပဓာန် ၃-ပါး၊ ဣခ္ဓိပါဒ် ၃-ပါး၊ ဣန္ဒြေ ၆-ပါး၊ ဗိုလ် ၆-ပါး၊ ဗောဇ္ဈင် ဂ-ပါး၊ မဂ္ဂင် ၉-ပါး၊ ဤ (မဟုတ် မမှန် သော တရားအစုသည်၎င်း), ဥပါဒါန် ၄-ပါး၊ နီဝရဏ ၅-ပါး၊ အနုသယ ၇-ပါး၊ မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိတရား ဂ-ပါး၊ ဤသို့ စသော မကောင်းသော တရား အစုသည်၎င်း အဓမ္မမည်၏။

ဖော်ပြရာပါ အဓမ္မတရား အစုတို့ အနက် တစုစုကိုယူ၍ "ဤအဓမ္မ ကို ဓမ္မဟု ပြကြပြောကြကုန်အံ့၊ ဤသို့ ပြကြပြောကြသည်ရှိသော် ငါတို့ အဖို့ရာ ဆရာ၏အမျိုးကို အမှီပြု၍ အထက်တန်းကျခြင်း ဖြစ်မည့်အပြင် ငါတို့ကိုယ်တိုင်လည်း လောက၌ ထင်ရှားကြပေလိမ့်မည် "ဟု တိုင်ပင် /



ညီညွှတ်ကြကာ ထိုအဓမ္မကို ဓမ္မ"ဤကား ဓမ္မတည်း"ဟု ပြောဆိုလျှင် (၁) တရားမဟုတ်သည်ကို တရားဟုတ်၏ဟု ပြသည်မည်ကုန်၏။ ထို့အတူ ဓမ္မအစုတို့အနက်မှ တစုစုကိုယူ၍ "ဤသည် အဓမ္မတည်း"ဟု ပြောဆိုကြံလျှင် (၂) တရားဟုတ်သည်ကို တရားမဟုတ် ဟု ပြသည် မည်ကုန်၏။

[ ဗုဒ္ဓ

ဝိနည်းပရိယာယ်အားဖြင့် ဟုတ်မှန်သောဝတ္ထုဖြင့် စောဒနာပြု၍ အောက်မေ့စေ၍ ဝန်ခံသည့်အတိုင်း ပြုအပ်သောကံသည် ဓမ္မကံမည်၏။ မဟုတ်မမှန်သော ဝတ္ထုဖြင့် စောလည်း မစောဒနာပဲ အောက်မေ့လည်း မအောက်မေ့စေပဲ ဝန်ခံချက်မရရှိပဲ ပြုအပ်သောကံသည် အဓမ္မကံ မည်၏။ အဓမ္မကံကို ဓမ္မကံဟု ပြောကြားလျှင် တရားမဟုတ်သည်ကို တရားဟုတ်၏ဟု ပြသည် မည်၏။ ဓမ္မကံကို အဓမ္မကံဟု ပြောကြားလျှင် တရားဟုတ်သည်ကို တရားမဟုတ်ဟု ပြောကြားသည် ပြသည် မည်၏။ (ပြောကြားသည်ကိုပင် ပြသည်ဟု ဆိုသည်။)

သုတ္တန်နည်းအားဖြင့် ရာဂကို ပယ်ဖျောက်ခြင်း, ဒေါသကို ပယ် ဖျောက်ခြင်း မောဟကို ပယ်ဖျောက်ခြင်း (သီလ, သတိ၊ ဉာဏ်, ခန္တိ၊ ဝီရိ-သံဝရာ) သီလသံဝရ, သတိသံဝရ, ဉာဏသံဝရ, ခန္တိသံဝရ, ဝီရိယ သံဝရတည်းဟူသော သံဝရတရား ၅-ပါး၊ တဒင်္ဂပဟာန်, ဝိက္ခမ္ဘနပဟာန်, သမုစ္ဆေဒပဟာန်, ပဋိပ္ပဿဒ္ဓိပဟာန်, နိဿရဏပဟာန် တည်းဟူသော ပဟာန် ၅-ပါး၊ ရာဂ, ဒေါသ မောဟ မဖြစ်အောင် ဉာဏ်ဖြင့် ဆင်ခြင် ခြင်း ဤတရားအစုသည် ဝိနယမည်၏။ ထိုမှ အပြန်အားဖြင့် ရာဂ စသည်ကို မပယ်ဖျောက်ခြင်း, မစောင့်စည်းခြင်း, မဆင်ခြင်ခြင်း ဤတရားအစုသည် အဝိနယ မည်၏။

ို နည်းပရိယာယ်အားဖြင့် ( ဝတ္ထု, သိမ်, ဥ တ်၊ ပရိသတ်၊ တရပ် ကမ္မဝါ) ဝတ္ထု, သိမ်, ပရိသတ်, ဥ တ်, ကမ္မဝါ ဤ ၅-ပါးတို့၏ ပြည့်စုံခြင်း သည် ဝိနယမည်၏။ ထို ၅-ပါးတို့၏ မပြည့်စုံခြင်း ဖောက်ပြန် ပျက်စီး ခြင်းသည် အဝိနယမည်၏။ သုတ္တန်နည်း အားဖြင့် သတိပဋ္ဌာန် ၄-ပါး၊ သမ္မပ္ပဓာန် ၄-ပါး၊ ဗ္ဇခ္မိပါမ် ၄-ပါး၊ ဗ္ဇာန္ဒြေ ၅-ပါး၊ ဗိုလ် ၅-ပါး၊ ဗောဇ္ဈင် ၇-ပါး၊ မဂ္ဂင် ဂ- ပါး၊ ဤတရားစုကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူအပ် ပြောဆို တော်မူအပ်၏။ သတိပဋ္ဌာန် ၃-ပါး၊ သမ္မပ္ပဓာန် ၃-ပါး၊ ဗုဒ္ဓိပါမ် ၃-ပါး၊ ဗ္ဇာန္ဒိပါမ် ၄-ပါး၊ ဗိုလ် ၆-ပါး၊ ဗောဇ္ဈင် ဂ-ပါး၊ မဂ္ဂင် တော်မူအပ်၏။ သတိပဋ္ဌာန် ၃-ပါး၊ သမ္မပ္ပဓာန် ၃-ပါး၊ ဗုဒ္ဓိပါမ် ၃-ပါး၊ ဗ္ဇာန္ဒေ၆-ပါး၊ ဗိုလ် ၆-ပါး၊ ဗောဇ္ဈင် ဂ-ပါး၊ မဂ္ဂင် ၉-ပါး ဟူ၍ မြတ်စွာ ဘုရား မဟောကြားအပ်ပေ။ ရတနာ ] ရဟန်းတို့ ဘုရားရှှင်ကို ကန်တော့ရန် လာကြခြင့်နံ့ ခု၇

ဝိနည်းပရိယာယ်အားဖြင့် ပါရာဇိက ၄-ပါး၊ သံဃာဒိသိသ် ၁၃-ပါး၊ အနိယတ ၂-ပါး၊ နိဿဂ္ဂိယပါစိတ် ၃ဝ- အစရှိသည်ကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူအပ်၏။ ပါရာဇိက ၃-ပါး၊ သံဃာဒိသိသ် ၁၄-ပါး၊ အနိယတ ၃-ပါး၊ နိဿဂ္ဂိယပါစိတ် ၃၁-ပါးအစရှိသည်ကို မြတ်စွာဘုရား မဟောကြားအပ်။ ။(ဟောကြားတော်မူအပ်သော တရားအစုသည်ပင် ပညတ်တော်မူအပ်သော တရားအစုမည်၏၊ မဟောကြား အပ်သော တရားအစုသည်ပင် မပညတ်အပ်သော တရားအစု မည်၏။)

သုတ္တန်နည်းအားဖြင့် နေ့စဉ် နေ့တိုင်း ဖလသမာပတ်ကို ဝင်စား တော်မူခြင်း မဟာကရူဏာသမာပတ်ကို ဝင်စားတော်မူခြင်း , ဗုဒ္ဓစက္ခု ( = အာသယာနုသယဉာဏ်, ဣန္ဒြိယပရောပရိယတ္တိဉာဏ်နှစ်ပါး ) ဖြင့် သတ္တလောကကို ကြည့်ရှုတော်မူခြင်း အင္ဒျပွတ္တိဖြစ်သောအခါ သက်ဆိုင် ရာသုတ္တန် ့သက်ဆိုင်ရာဇာတ်ကို ဟောတော်မူခြင်း ဤအလုပ်ကိစ္စများကို မြတ်စွာဘုရား လေ့ကျက်တော်မူအပ် ( =ပြုလုပ်တော်မူအပ်) ၏၊ နေ့စဉ် နေ့တိုင်း ဖလသမာပတ်ကို မဝင်စားခြင်း ှ မဟာကရုဏာသမာပတ်ကို မဝင်စားခြင်း အစရှိသည်ကို မြတ်စွာဘုရား လေ့ကျက်တော်မမူအပ်။

ဝိနည်း ပရိယာယ်အားဖြင့် ဆိုင်ရာ ဒါယကာတို့ ပင့်လျှောက်ချက် အရ ထိုထိုမြို့ရွာ၌ ဝါကပ်ဆိုတော်မူ၍ ဝါကျွတ်လျှင် ဆိုင်ရာ ဒါယကာ တို့ကို ပန့်ကြားပြောဆိုပြီးမှ ခရီးဒေသစာရီကြွချီတော်မူခြင်း ပဝါရဏာ ပြုပြီးလျှင် ဒေသစာရီ ကြွချီတော်မူခြင်း ကိုယ်တော်ထံမှောက် ရောက် ဆိုက်လာသော အာဂန္တု ရဟန်းတို့နှင့် ''ချစ်သားတို့... ကျန်းခံ့ကြ၏ လော၊ ဇူရိယာပထမျှတကြ၏လော 'အစရှိသည်ဖြင့် အစေ့အစပ်စကား မိန့်ကြားတော်မူခြင်း၊ ဤသို့စသည်ကို မြတ်စွာဘုရား လေ့ကျက်တော် မူအပ် ( = ပြုလုပ်တော်မူအပ် )၏၊ဖော်ပြရာပါ အမှုကိစ္စတို့ကို ပြုလုပ်တော် မူခြင်းသည် မြတ်စွာဘုရား၏ အလေ့အကျက်တော်ဖြစ်၏၊ ့မံ့ပြုလုပ်

ထိုထိုဝိနည်း သိက္ခာပုခ်တို့၌ 'အနာပတ္တိ အဇာနန္တဿ=မသိသော ရဟန်းအား အာပတ်မသင့်၊ ခိုးလိုသောစိတ် မရှိသော ရဟန်းအား အာပတ် မသင့်၊ သေစေလိုသော အလိုမရှိသော ရဟန်းအား အာပတ် မသင့်" ဤသို့ အစရှိသည်ဖြင့် ဟောကြားတော်မူအပ်သော အချက် စုသည် အာပတ်မသင့်သော အချက်မည်၏။ "ဧာနန္တဿ ထေယျ-စိတ္တဿ=သိသောရဟန်းအား အာပတ်သင့်၏၊ ခိုးလိုသောစိတ်ရှိသော ရဟန်းအား အာပတ်သင့်၏၊ သေစေလိုသော အလိုရှိသော ရဟန်းအား အာပတ်သင့်၏" ဤသို့ အစရှိသည်ဖြင့် ဟောကြားတော်မူအပ်သော အချက်စုသည် အာပတ်သင့်သောအရာ အာပတ်သင့်သော အချက်စု မည်၏။

် င်းဦ

ပါရာဇိက အာပတ်, သံဃာဒိသိသ်အာပတ်, ထုလ္လစ္စည်း အာပတ်, ပါစိတ်အာပတ်, ပါရိုဒေသနီအာပတ်, ဒုက္ကဋ်အာပတ်, ဒုဗ္ထာသီအာပတ် ဟူ၍ အာပတ်ခုနစ်ပုံရှိသည့်အနက် နောက်အာပတ်ငါးပုံသည် ပေါ့သော အာပတ် မရုန့်ရင်း မကြမ်းတမ်းလှသော အာပတ် မည်၏။ ရွှေနှစ်ပုံ (ပါရာဇိကနှင့် သံဃာဒိသိသ်အာပတ်)သည် လေးသောအာပတ် ရုန့်ရင်း ကြမ်းတမ်းသော အာပတ်မည်၏။

အာပတ် ခုနစ်ပုံတို့အနက် နောက်ခြောက်ပုံသည် (ရဟန်းအဖြစ်) အကြွင်းရှိသော သာဝသေသ အာပတ်မည်၏၊ (နောက်ခြောက်ပုံတွင် တပုံပုံကို လွန်ကျူးက အပြစ်ပင် ရှိသော်လည်း ရဟန်းအဖြစ်ကား ထိုပုဂ္ဂိုလ်သန္တာန်မှာ ကြွင်းကျန်သေး၏ဟု ဆိုလိုသည်)။ ပါရာဇိက အာပတ်သည် အကြွင်းမရှိသော အာပတ်မည်၏၊ (ပါရာဇိကသိက္ခာပုဒ်ကို လွန်ကျူးလျှင် ထိုပုဂ္ဂိုလ်သန္တာန်မှာ ရဟန်း၏**အ**ဖြစ် လုံးဝအကြွင်းမရှိ တော့ဟု ဆိုလိုသည်။)

ဤသို့ ဓမ္မှ အဓမ္မ စသည် ကိုးစုံတို့ကို အထူးမှတ်သား သိရှိရာ၏၊ ဤစကားရပ်စုကို ဝိနည်းစူဠဝါအဋ္ဌကထာ သံဃဘေဒကက္ခန္ဓက အဖွင့်မှ ထုတ်နုတ် ဖော်ပြ<mark>အပ်ပါသ</mark>ည်)။

အရှင်သာရိပုတ္တရာမထေရ်ကဲ့သို့ပင် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန် မထေရ်, အရှင်မဟာကဿပမထေရ်, အရှင်မဟာကစ္စည်းမထေရ်, အရှင်မဟာစုန္ဓမထေရ်, အရှင်အနုရုဒ္ဓ မဟာ ကပ္ပိ န မ ထေရ်, အရှင်မဟာစုန္ဓမထေရ်, အရှင်အနုရုဒ္ဓ မထေရ်, အရှင် ရေဝတ မထေရ်, အရှင်ဥပါလိမထေရ်, အရှင်အာနန္ဒာမထေရ်, အရှင် ရာဟုလာ မထေရ်တို့သည်လည်း ကောသမ္ဗီ ရဟန်းတို့ သာဝတ္ထိ ပြည်သို့ လာကြကြောင်း သတင်းစကား ကြားသိကြ၍ အရှင် သာရိပုတ္တရာမထေရ် နည်းတူပင် မြတ်စွာဘုရားရှင်အား သွား ရောက်လျောက်ထားကြလေသည်၊ ထိုအခါ၌လည်း မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် ထိုမထေရ်တို့အား အရှင်သာရိပုတ္တရာ မထေရ်နည်းတူ ပင် ဓမ္မဝတ္ထု တဆယ့်ရှစ်ပါး, အဓမ္မဝတ္ထု တဆယ့်ရှစ်ပါးတို့ကို ဟောကြားတော်မူလေသည်။

ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက်ဒါယကာ အနာထပ်က်သူဌေး, ပုဗ္ဗာရုံ ကျောင်းအမကြီး ဝိသာခါတို့လည်း ထိုအတူ သတင်းကြား၍ မြတ်စွာဘုရားထံမှောက်သို့ သွားရောက် လျှောက်ထားကြလေ သည်။ ထိုအနာထဲ၀ိုဏ်, စိုသာခါတို့ကိုလည်း မြတ်စွာဘုရားရှင်

ရမည်"— ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ဂေါ့တမီ····ထိုသို့ဖြစ်လျှင် သင်သည် နှစ်ဖက်သော သံဃာ၌ တရားကို နာလေလာ့၊ နှစ်ဖက်သောသံဃာ၌ တရားနာပြီးလျှင် ထိုနှစ်ဖက်သော သံဃာတွင် ဓမ္မဝါဒီ ရဟန်းတို့၏ အမြင်,အလို, နှစ်သက်ခြင်း အယူကို သင်နှစ် သက်လေလော့၊ ဘိက္ခုနီသံံဃာက ဘိက္ခုသံံဃာအထံမှ မြှော်လင့်တောင့်တအပ်သော အမှုခပ်သိမ်းကို ဓမ္မဝါဒီ ပုဂ္ဂိုလ်တ္ရှိ အထံမှသာလျှင် မြှော်လင့် တောင့်တကြ

မိတွေးတော် မဟာပဇာပတိ ဂေါတမီ ထေရီမကြီးသည်လည်း ထိုကော်သမ္မီ ရဟန်းတို့ သာ၀တ္ထိပြည်သို့ လာနေကြကြောင်း သတင်းစကား ကြားသိရ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင် ထံတော်မှောက်သို့ သွားရောက်ရှိခိုးပြီးခါ အပြစ်လွှတ်ရာအရပ်၌ ရပ်တည်နေပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို အရှင်သာရိပုတ္တရာ မထေရ်မြတ်နည်းတူ မေးမြန်းလျှောက်ထားလေသည်၊ ထိုအခါမြတ်စွာဘုရားရှင်သည် မိထွေးတော် မဟာပဇာပတိ ဂေါတမီထေရီမကြီးကို-

ရတနာ ] ရဟန်းတို့ ဘုရားရှင်ကို ကန်တော့ရန် လာကြခြင်း ၃၉

"သူဌေးကြီး… (၀ိသ၁ခါ…) ထိုသို့ဖြစ်လျှင် သင်သည် နှစ်ဖက်သော သံဃာ၌ အလှူကို လှူလော့၊ နှစ်ဖက်သော သံံဃာ၌ အလှူကိုလှူပြီးလျှင် နှစ်ဖက်သော သံံဃာ၌ တရားကို နာလော့၊ နှစ်ဖက်သော်သံဃာ၌ တရားနာပြီး လျှင် ထိုနှစ်ဖက်သော သံဃာတွင် ဓမ္မဝါဒီ ရဟန်းတို့၏ အမြင့် အလို, နှစ်သက်ခြင်း အယူကို သင်နှစ်သက်လေ റോ?"~

အထူးအားဖြင့် ထိုကောသမ္ဗီရဟန်းတို့ သာဝင္လာပြည်သို့ ရောက် လာကြသောအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထိုကောသမ္ဗီရဟန်း တို့အား ကျောင်းတိုက် အစွန် အဖျား၌ ဆိတ်ငြိမ်အောင်ပြစေ၍ နေရာထိုင်ခင်း ပေးစေတော်မူလေသည်။ အခြားသော ရဟန်း တို့သည် ထိုကောသမ္ဗီရဟန်းတို့နှင့် အတူတကွ တပေါင်းတည်း မထိုင်ကြ မရပ်ကြရုံသာမက လာတိုင်းလာတိုင်းသော လဇ္ဇီရဟန်း တို့သည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရား....ခိုက်ရန်ငြင်းခုံမှုပြုကြသည့် ထိုကောသမ္ဗီရဟန်းတို့ဟူသည် မှာ အဘယ်သူများပါနည်း ဘုရား"ဟု မေးကြကုန်၏။ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် "ဤသူတို့ပင်တည်း"ဟု ညွှန်ပြတော်မူလေသည်။

' အနာထပိဏ်သူဌေးသည်လည်း ''ဘုန်းတော်ကြီးသောမြတ်စွာ ဘုရား....အကျွန်ုပ်သည် ထိုကောသမ္ဗီရဟန်းတို့အားကျောင်းတိုက် အတွင်းသို့ ဝင်ခွင့်ကို မပေးလိုပါဘုရား'' ဟု လျောက်ထား၍ ထို အတူပင် မြတ်စွာဘုရားရှင်က ပယ်မြစ်အပ်ရကား ဆိတ်ဆိတ်သာ နေလေ၏။

( ဤဆိုလတ္တံ့သည်ကား ဓမ္မပဒအဋ္ဌကထာမှတည်း)၊ ပသေနဒီ ကောသလမင်းကြီးသည် "ခိုက်ရန်မှုပြုလုပ်ကြသည့် ထိုကောသမြီ ရဟန်းတို့ သာဝတ္ထိပြည်သို့ လာနေကြသတဲ့" ဟူသော သတင်း စကားကိုကြားရ၍ မြတ်စွာဘုရားသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင်"ဘုန်းတော် စကားကိုကြားရ၍ မြတ်စွာဘုရားသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင်"ဘုန်းတော် စြီးသာမြတ်စွာဘုရား....အကျွန်ုပ်သည် ထိုကောသမ္မီ ရဟန်းတို့ အသို့ အကျွန်ုပ်၏ နိုင်ငံတော်အတွင်းသို့ ဝင်ခွင့်ကို မပေးလိုပါ ဘုရား" ဟု လျောက်ထားလေသော် မြတ်စွာဘုရားသည် "မြတ် သော မင်းကြီး.... ထိုကောသမ္မီရဟန်းတို့သည် သီလရှိကြသူများ ဖြစ်ကြသည်၊ တကယ်စင်စစ်တော့ အချင်းချင်းအငြင်းပွါးကြသဖြင့် သာ ငါဘုရား၏ စကားကို မနာသူကြခြင်း ဖြစ်လေသည်၊ ယခု အခါ့မှာမူ ငါဘုရားကိုကန်တော့ရန် လာကြကုန်၏၊ လာကြပါစေ မြတ်သောမင်းကြီး...."ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ဟု မိန့်တော်မူ၏။ (ဤစကားရပ်စုကား ဗိနည်းမဟာဝဝါ ပါဠိအဋ္ဌ-ကထာ ဦကာတို့မှ ထုတ်နတ်ဖော်ပြချက်များ ဖြစ်ပါသည်)။

**ç**o

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

Ч.,

ဟု မိန့်တော်မူ၍ တဖန် ကောသ<mark>မ္မကဇာတ်( == ဒီဃာဝု၀တ္ထု)ကို</mark> အကျယ်တ၀င့် ဟောတော်မူပြီးလျှင်—–

ရှေးပညာရှိ သူတော်ကောင်း ဘုရားလောင်းတို့သည် ကား အသတ်ခံအံ့ ဆဲဆဲဖြစ်ကြသည့် မိဖတို့၏ <mark>အဆုံးအမ</mark> သြဝါဒစကားကို ကြားနာကြရ၍ ထိုမိဖတို့ကို **သတ်အပ်** ကုန်သော်လည်း ထိုမိဖတို့၏ အဆုံး <mark>အမ သြဝါဒစကားကို</mark> မလွန်ဆန်မူ၍ နောက်အခါဝယ် တိုင်းကြီး နှစ်တိုင်းတို့၌ မင်းအဖြစ်ကို ပြုကြရလေကုန်ပြီ"—

"ရဟန်းတို့… သင်တို့သည် ငါကဲ့သို့သော သိမ္လ်ညှ မြတ်စွာဘုရား၏ အထံတော်၌ ရှင်ရဟန်းပြုကြပြီးလျှင် ငါ ဘုရား ကိုယ်တိုင်က ညီညွှတ်အောင် ပြုပါသော်လည်း ပါဘုရား၏ စကားကို မလိုက်နာကြသည်မှာ ကြီးလေး သော အမှုကို ပြုမှားခဲ့ကြလေပြီ။

"ထိုခိုက်ရန်ငြင်းပွါး ဘုရားစကားကို နားမထောင်ကြသည့် ထို ကောသမ္ဗီ ရဟန်းတို့ဟူသည်မှာ ဤသူတွေတဲ့၊ ထိုခိုက်ရန်ငြင်းပွါး ဘုရားစကားကို နားမထောင်ကြသည့် ကောသမ္ဗီ ရဟန်းတို့ ဟူ သည်မှာ ဤသူတွေတဲ့"ဟု လာတိုင်း လာတိုင်းသော လဇ္ဇီ ရဟန်းကောင်းတို့က လက်ညှိုးညွှန်ပြ ပြောဆိုအဝ်ကြကုန်သဖြင့် ထိုကောသမ္ဗီရဟန်းတို့သည် ရှက်နိုးလှ၍ ဦးခေါင်း မထောင်ဝံံ ကြကုန်ပဲမြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ခြေတော်ရင်း၌ ဝဝ်စင်းကြကုန်လျက် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို သည်းခံတော်မူပါရန် အကြောင်း ေ

ရတနာ ] ရဟန်းတို့ ဘုရားရှင်ကို ကန်တော့ရန် လာကြခြ<mark>င်း ၄၁</mark>

'ရဟန်းတို့… ဤသို့လျင် ဒီဃာ**၇မင်းသား ဘုရား** အလောင်းသည် မိဖတိုကို သတ်အပ်ကုန်သော်လည်း ထိုမိဖတို့၏ အဆုံးအမ ဩဝါဒကို မလွန်ဆန်မူ၍ နောက် အခါဝယ် ဗြဟ္မဒတ်မင်း၏ သမီးတော်ကိုပါ ရရှိကာ ကာသိတိုင်း ကောသလတိုင်း တည်းဟူသော တိုင်းကြီးနှစ် တိုင်းတို့၌ မင်းအဖြစ်ကို ပြုခဲ့ရလေပြီ၊ ငါဘုရား၏စကားကို

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

ç٦

[43

# ဤတွင် အခဏ်း ၂ ဂ-ပြီး၏။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဤသို့အစရှိသော များစွာသော တရား ဒေသနာဖြင့် (ပလလဲတော၌ ဝါကျွတ်တော်မူသည်မှစ၍ တဆယ့် တဝါ မဆိုမီ ကာလပတ်လုံး) လူနတ်ဗြဟ္မာ သတ္တဝါတို့ကို ကယ် ချွတ်တော်မူ၏။

ဆုံးသောအခါ၌ ထိုနေရာသို့ ရောက်လာကြသော ရဟန်းတို့သည် သောတာပတ္တိဖိုလ် စသည်တို့၌ တည်ကြလေကုန်သတည်း။ ရတနာ ] နာဋပုဏ္ဏားရွာ၌ ဧကာဒသမဝါ ကပ်တော်မူခြင်း ၂၄၃

#### နုာဠပုဏ္ဏားရွာ၌ ၁၁-ခုမြောက် ကောဒသမဝါ ကပ်တော်မူခြင်း

မြတ်စွာဘုရားသည် ဆိုအဝ်ခဲ့ပြီးသောအတိုင်း သာဝက္ထိပြည် ဇေတဝန် ကျောင်း တိုက် တော်၌ ချေချွတ် ရမည့် သတ္တာါ ရှိသလောက် သီတင်းသုံးနေတော်မူပြီး၍ ခရီးဒေသစာရီ အစဉ် သဖြင့် ကြွချီတော်မူကာ မဂဓတိုင်း ရာဇဂြိုဟ်ပြည်ကို ပတ်ခြံ၍ တည်သော တောင်၏ တောင်ဖက်၌ တည်ရှိသဖြင့် ဒက္ခိဏာဂိရိ အမည်ရှိသော ဧနပုဒ်တိုက်နယ် အဝင်အပါ ဧကနာဋ္ဌမည်သော ပုဏ္ဏားရွာသို့ ရောက်တော်မူ၍ ထိုနာဋ္ဌပုဏ္ဏားရွာကို ဂေါစရဂါမ် အမှီပြုကာ တဆယ့် တခုမြောက်သော ဧကာဒသမဝါ ကပ်ဆို သီတင်းသုံးတော်မူ၏။

ထိုသို့ မြတ်စွာဘုရားရှင် ဒက္ခိဏာဂိရိဇနပုဒ် အဝင်အပါ ဧက နာဋ္ဌပုဏ္ဏားရွာကို အမှီဂေါစရဂါမ်ပြုတော်မူကာ "ဒက္ခိဏာဂိရိ" အမည်ရှိသော ကျောင်းတိုက်ကြီး၌ သီတင်းသုံး နေထိုင်တော် မူစဉ် (၃) နံနက်ခင်း ဗုဒ္ဓလုဝ်ငန်းစဉ် (၂) ဆွမ်းစားပြီးနောက် ဗုဒ္ဓလုဝ်ငန်းစဉ်ဟူသော ဤဗုဒ္ဓကိစ္စ( = ဗုဒ္ဓလုဝ်ငန်းစဉ်)နှစ်ပါးတို အနက် နံနက်ခင်း ဗုဒ္ဓလုဝ်ငန်းစဉ် (ပုရေဘတ္တဗုဒ္ဓကိစ္စ)ကို ပြီးဆုံး စေ၍ ဆွမ်းစားပြီးနောက် ဗုဒ္ဓလုဝ်ငန်းစဉ် (ပစ္ဆာဘတ္တ ဗုဒ္ဓကိစ္စ) အစိုင်းကြီး လေးပိုင်းရှိလေရာ စတုတ္ထပိုင်းအဆုံး၌ အာသယာ-နုသယဉာဏ်, ဗူန္ဒြိယပရောပရိယတ္တိ ဉာဏ်နှစ်ပါး တည်းဟူသော ဗုဒ္ဓစက္ခဖြင့် သတ္တလောကကို ကြည့်ရှုတော်မူလတ်သော် အရဟတ္တ ဖိုလ်သို့ ရရောက်ကြောင်း ရှေးကောင်းမှုနှင့် ပြည့်စုံသော ကသိ-ဘာရဒ္ဓါဇပုဏ္ဏားကို မြင်တော်ခူ၍၎င်း, (တဖန်ဆက်၍ စဉ်းစား ဆင်ခြင်တော်မူပြန်သောအခါ)—-

> "ထိုပုဏ္ဏားလယ်ထွန်ရာအရပ်သို့ ငါဘုရားသွားရောက် လျှင် စကားနှီးနှောပြောဆိုရမှု ဖြစ်လိမ့်မည်၊ ထိုနောက် စကားနှီးနှောပြောဆိုမှု ပြီးဆုံးသော အခါ ငါဘုရား၏

'ဟု်သိမြင်တော်မူ၍၎င်း ထိုပုဏ္ဏား လယ်ထွန်ရာအရဝ်သို့ ဘုရား ကိုယ်တော်မြတ် ကြွသွားတော်မူကာ စကားနှီးနှော ပြောဆိုမှုကို ဖြစ်စေ၍"ကသိဘာရခ္ဒါဇ" မည်သော သုတ္တန်ကို ဟော့တော်မူ လေသည်။ (ဤ ကသိဘာရဒ္ဒါေသုတ္တန်ကား သံယုတ်ပါဠိတော်၌၎င်း သုတ္တ နိပါတ် ပါဠိတော်၌၎င်း လာ၏၊ ထိုတွင် ဤ မဟာဗုဒ္ဓဝင် ကျမ်း၌ကား သုတ္တနိပါတ် ပါဠိ အဋ္ဌကထာကို အမှီပြု၍ ရေးသားပေအံ့) — ဗုဒ္ဓကိစ္စ ၅-ပါးအကြောင်း ဗုဒ္ဓကိစ္စနှင့်စပ်၍ သံယုတ်အဋ္ဌကထာ အစရှိသော အဋ္ဌကထာ များစွာတို၌ မုဒ္ဓကိစ္စ ၅-ပါးဟု ဖွင့်ဆို၍သုတ္တန်ပါတ် အဋ္ဌကထင ၌ကား နောက်ပိုင်း ဗုဒ္ဓကိစ္စ ၄-ပါးကို တပေါင်းတည်းပြု၍ ပန္ဆာဘတ္တဗုဒ္ဓကိစ္စ ( = ဆွမ်းစား ပြီးနောက် ဗုဒ္ဓလုဝ်ငန်းစဉ်) ဟု အမည်တခုတည်း တ၀်ကာ ပုရေဘတ္တဗုဒ္ဓကိစ္စ, ပစ္ဆာဘတ္တ ဗုဒ္ဓကိစ္စဟူ၍ ဗုဒ္ဓကိစ္စ နှစ်ပါး ပြဆိုသည်။ အဓိပ္ပါယ်မှာမူ အတူ တူပင် ဖြစ်လေသည်။ ထိုကြောင့် သုတ္တန်ပါတ် အဋ္ဌကထာ အလို ဆိုခဲ့ပြီးသောအတိုင်း ဗုဒ္ဓကိစ္စနှစ်ပါး၊ အခြား အဋ္ဌကထာများ၊ အလိုပုံရေဘတ္တကိစ္စ, ပစ္ဆိုဘာတ္တကိစ္စ, ပုရိမယ်ာမကိစ္စ္တီ မဇ္ဈိမယ်ာမ ကိစ္စ္တ္ ပစ္ဆိမယၥမကိစ္စဟူ-၍ ဗုဒ္ဓကိစ္စ္ ( == ဗုဒ္ဓ၏ နေ့စဉ်လုပ်ငန်း) ၅-မျိုးတိုိ ရှိလေသည်။ ထိုဗုဒ္ဓကိစ္စိ ၅-ပါးတို့ကို ကြည်ညှိသဒ္ဓါ ပွါးများကြရန် အစဉ်အတိုင်း ဖော်ပြပေအံ့-(၁) ပုရေဘတ္တဗုဒ္ဓကိစ္စ=နံနက်ခင်း ဗုဒ္ဓလုပ်ငန်းစဉ် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် စောစောစီးစီး ထတော်မူ၍ **အလုပ်** အကျွေး ရဟန်းတော်အား ချီးမြှောက်ရန်, ရူပကာယကိုယ်တော် ချမ်းသာရန်အတွက် မျက်နှာတော်သစ်ခြင်း အစရှိသော ကိုယ် လက်သုတ်သင်မှုကို ပြုတော်မှုပြီးလျှင် ဆွမ်းခံဝင်ချိန် ရောက်သည်

ုဘရားဒေသနာကို ကြားနာရ၍ ထိုပုဏ္ဏားသည် ရဟန်း ပြုပြီးလျှင် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်လိမ့်မည်"—–

တိုင်အောင် ဆိတ်ငြိမ်ရာအရပ်၌ ဖလသမာပတ်ဖြင့် အချိန်ကို ကုန်လွန်စေတော်မူ၍ ဆွမ်းခံချိန် ကျရောက်သောအခါ သင်းပိုင် ကို ပြင်ဝတ်၍ ခါးပန်းကို ပန်းပြီးလျှင် သင်္ကန်းတော်ကို ရုံတော်မူ၍ သပိတ်တော်ကို ယူဆောင်တော်မူကာ တရံတခါ တပါးတည်း တရံတခါ ရဟန်းအပေါင်းခြံရံလျက် ရွှာနိဂုံးအတွင်းသို့ ဆွမ်းခံ ကြွဝင်တော်မူ၏။ ထိုသို့ ကြွဝင်တော်မူရာမှာလည်း တရံတခါ ပကတိသော ကြွဝင်ခြင်းဖြင့် ကြွဝင်၍ တရံတခါ များစွာသော တန်ခိုး ပြာဋိဟာတို့ဖြင့် ကြွဝင်တော်မူ၏၊ ကြွဝင်တော်မူပုံမှာ--မြတ်စွာဘုရားရှင် ဆွမ်းခံဝင်တော်မူလတ်သည်ရှိသော် ရွှေတော် ရွှေတော်မှ လေပြေ လေညှင်းတို့သည် တိုက်ခတ်ကြကာ မြေအပြင်ကို စင်ကြယ်စေကြလေသည်။ တိမ်တိုက်တို့သည် ရေပေါက်တို့ကို တဖွားဖွားလွှတ်ကုန်လျက် လမ်းခရီးတလျောက်ရှိ မြူမှုန်များကို သိပ်စေကြ၍ ကိုယ်တော်မြတ်၏ အထက်၌ ဗိတာန် မျက်နှာကြက်ပမာ လိုက်ပါကြကုန်၏၊ အခြားသော လေတိုက လည်း ထိုထိုအရပ်၌ ပွင့်သော ပန်းများကို ယူဆောင် တိုက်ခတ် ခဲ့ကြ၍ ကြွသွားတော်မူရာ လမ်းတလျောက်၌ ပန်းမွေ့ရာ ကြဲဖြန့် ခင်းကြကုန်၏။ပင်ကိုယ်က မြင့်မောက်နေသော မြေအရပ်တို့သည် အလိုလိုနိမ့်ကျကာ တညီတညွှတ်တည်း ဖြစ်ကြကုန်၏၊ ပင်ကိုယ်က နိန့်ဝှမ်းသော မြေအရပ်တို့သည် အလိုလိုမြင့်တက်ကာ တည် တည္ကတ်တည်း ဖြစ်ကြကုန်၏၊ ကျောက်တုံး ကျောက်ခဲ ကျောက် စရစ်များ အိုးခြမ်းကွဲများ သစ်ငုတ် ဆူးငြောင့်များသည် သူတို့ အလိုလို ဖယ်နှင့် ရှားနှင့်ကြကုန်၏။ ခြေတော်ကို မြေပေါ်သို့ ချနင်းသောအခါ မြေအပြင်သည် ညီညွှတ်ပြီးသား ဖြစ်နေလေ၏၊ သို့မဟုတ် အတွေကောင်းသော ရထားလှည်းဘီး ပမာဏရှိသည့် ပဒုမာကြာပန်းကြီးများကသော် မူလည်း ခြေတော်အောက်က အသင့်ခံလင့်ကြကုန်၏။ ထိုတိုမြို့ရွာ အဝင်ဝ တံခါးခုံအတွင်း လက်ျာခြေတော်ကို ချထားမီလျှိုင်ပင် ကိုယ်တော်မှ ရောင်ခြည်တော် ခြောက်သွယ်တို့ ကွန့်မြူး ထွက်ကြွကုန်၏၊ လေးထောင့်ပြာသာ၆ အထွတ်တစ်သော

ရတနာ ] နာဋ္ဌပုဏ္ဌားရွာ၌ ဧကာဒသမ၀ါ ကပ်တော်မူခြင်း ၄၅

| မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင် | [ 45 |
|--------------|------|
|              |      |

တိုက်အိမ် အစရှိသည့် ထိုထိုအဆောက်အဦများကို ရွှေရည်ဖြင့် သွန်းလောင်းအဝ်ကုန်သကဲ့သို့၎င်း ဆန်းကြယ်သော အဝတ်တို့ဖြင့် ရစ်ပတ်ဖုံးအုပ်အပ်ကုန်သကဲ့သို့၎င်း အရောင်ပြီးပြက် တလက်လက် ထွက်အောင်ပြုလုစ်ကြ၍ ဤမှထိုမှ ပြေးသွားကြကုန်၏၊ ဆင် မြင်း ကျေးငှက်အစရှိသော တိရန္လာန် သတ္တဝါတို့သည် မိမိ မိမိတို့၏ နေရာဌာန၌ တည်နေကြရင်းကပင် ချိုမြန်သာယာသော အသံကို တွန်ကြ မြည်ကြ ဟံကြကုန်၏၊ ထိုအတူပင် စည်စောင်းအစရှိသော တူရိယာမျိုးတို့သည်လည်း လူတို့က မတီးအပ်ပဲ သာယာသော အသံကို မြည်ကြကုန်၏၊ လူတို့ကိုယ်ဝယ် ဝတ်ဆင်ထားအစ်သည့် ပုတီး နားဋောင်း လက်ကောက် လက်ကြပ် စသော အဆင် တန်းဆာတို့ကလည်း အလိုလို သာယာသော အသံကို မြည်ကြ ကုန်၏၊ ထိုအမှတ်သင်္ကေတဖြင့် လူတို့သည် "ယနေ့ မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် ငါတို့မြို့ရွာသို့ ဆွမ်းခံ ကြွဝင်တော်မူလာပြီ" ဟု သိရှိ ကြကုန်၏။

ç©

ထိုလူတို့သည် အဝတ်ကောင်း အရံကောင်းကို ဝတ်ကြရုံကြ ကုန်လျက် နံ့သာပန်း စသည်တို့ကို လက်စွဲကြကာ မိမိ မိမိတို့၏ အိမ်မှ အသီး အသီး ထွက်ကြ၍ မြိုလယ်လမ်းမသို့ တစုတရုံး သွားရောက်ကြလျက် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို နံ့သာပန်းစသည်တို့ဖြင့် ရိုသေစွာ ပူဇော်ရှိခိုးကြပြီးလျှင် ''အရှင်တို့ဘုရား···· တပည့်တော် များအား ရဟန်းတော်ဆယ်ပါး ပေးကြပါကုန်၊ တပည့်တော် များအား ရဟန်းတော်နှစ်ကျိပ် ပေးကြပါကုန်၊ တပည့်တော်

များအား ရဟန်းတော်တရာ ပေးကြပါကုန် စသည်ဖြင့် မိမိတို တတ်နိုင်ကြသလောက် တောင်းယူကြပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ သပိတ်တော်ကိုလည်း ယူဆောင်ကြ၍ နေရာတော် ခင်းကြပြီး ရှိသေစွာ ဆွမ်းပြုစုလုပ်ကျွေးကြလေသည်။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဆွမ်းဘုဉ်းပေးခြင်းကိစ္စပြုပြီးလတ်သော် ထိုလူများ၏ အတွင်းအဇ္ဈာသယဓာတ်နှင့် လိုက်လျောအောင် ကြည့်ရှုတော်မူပြီးလျှင် အချိုသရဏဂုံ သုံးပါး၌ တည်အောင်, အချို ငါးပါးသောသီလတို့၌ တည်အောင်, အချို့သောတာပတ္တိ- ရတနာ ] နာဋပုဏ္ဏားရွာ၌ ဧကာဒသမဂါ ကပ်တော်မူခြင်း ၄၇

ဖိုလ် သကဒါဂါမိဖိုလ် အနာဂါမိဖိုလ်တို့တွင် တပါးပါး၌ တည်အောင်, အချိုရဟန်းပြု၍ အရဟတ္တဖိုလ်၌ တည်ကြအောင် တရားဟောတော်မူလေ၏။ ဤနည်းဖြင့် လူများ အပေါင်းကို အကျိုးရအောင် ချီးမြှောက်တော်မူပြီးမှ ကျောင်းသို့ ပြန်ကြွတော် မူလေသည်။

ကျောင်းတော်သို့ ရောက်သောအခါ နံ့သာတန်ဆောင်းဝန်း အတွင်း အသင့် ခင်းထားအပ်သော ဘုရားနေရာတော်၌ ရဟန်း တို့၏ ဆွမ်းကိစ္စပြီးဆုံးချိန်ကို ငံ့လင့်တော်မူကာ ထိုင်နေလေသည်။ ထို့နောက်မှ ရဟန်းတို့၏ ဆွမ်းကိစ္စပြီးဆုံးသောအခါ၌ အလုပ် အကျွေး ရဟန်းသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်အား (ရဟန်းတို့၏ ဆွမ်း ကိစ္စ ပြီးစီးပါကြောင်း) ကြားလျောက်လေသည်။ ထိုအခါမှာမှ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဂန္ဓကုဒ္ဓီကျောင်းတော်သို့ ဝင်ကြွတော် မူလေသည်။

> (ဤကား ပုရေဘတ္တဗုဒ္ဓကိစ္စဆနံနက်ခင်း ဗုဒ္ဓလုပ်ငန်းစဉ် ဖြစ်သည်။ ဤအရာ၌ မဖော်ပြအပ်သော ဗုဒ္ဓကိစ္စအသေးစိတ်လုပ်ငန်းစဉ်များလည်း ကျန်ရှိသေး၏၊ ထိုလုပ်ငန်းစဉ်များကို မဇ္ဈိမပဏ္ဏာသပါဠိတော် ဗြဟ္မာ-ယုသုတ်၌ ဟောတော်မူအပ်သည့်နည်း အတိုင်းမှတ်ယူရာ၏)။

ဗုဒ္ဓ**လုပ်ငန်းစ**ဉ် ထိုနောက်မှ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် နံနက်ခင်း ဆွမ်းကိစ္စပြုပြီး လတ်ရကား ဂန္ဓကုဒ္ဓိ ကျောင်းတော်၏အနီး အလုပ်အကျွေး

(၂) ပစ္တဲ့၁ဘတ္တဗုဒ္ဓကိစ္စ=ဆွမ်းစားပြီးနောက်

ရဟန်း ခင်းထားအပ်သောနေရာ (ရဟန်းတော်တို့ ညီမူဆည်း က်ပ်ရာ) ၌ ထိုင်နေတော်မူကာ ခြေတော်တို့ကို ဆေးကြောတော် ခြေဆေးအင်းပျဉ်၌ ရပ်တည်တော် မူရင်းကပင် ရဟန်း မူ၍ သံဃာကို----"ရဟန်းတို့····အပ္ပမာဒ တရားဖြင့် သိက္ခာသုံးပါးကို ပြည့်စုံအောင် ကြီးကုတ်အားထုတ်ကြကုန်လော့၊ လောက ၌ မြတ်စွာဘုရားရှင် ဖြစ်ပွင့်တော်မူရာ အခါကာလကို ရခဲလှ၏၊ လူ့အဖြစ်ကိုလည်း ရခဲလှ၏၊ သဍ္ဓါတရားနှင့်

ုန်ဦ

>

ပြည့်စုံခြင်းကိုလည်း ရခဲလှ၏၊ ရှင်ရဟန်းအဖြစ်ကိုလည်း ရခဲလှ၏၊ သူတော်ကောင်းတရား နာကြားရခြင်းကိုလည်း (နာကြားရန်အခွင့်ကိုလည်း) ရခဲလှ၏"----ဟု အပ္ပမာဒ ဩဝါဒ ဒေသနာဖြင့် ဆုံးမတော်မူလေသည်။ ထိုအစည်း အဝေး၌ အချိုရဟန်းတို့က မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ကမ္မဋ္ဌာန်းတရား လျောက်ထားမေးမြန်းကြံလေသည်၊ မြတ်စွာ

ကမ္မဋ္ဌာန်းတရား လျှောက်ထားမေးမြန်းကြလေသည်၊ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် ထိုရဟန်းတို့အား စရိုက်အင်္ဘာလျော်သော ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ပေးတော်မူလေသည်။ ထိုနောက်မှ ရဟန်းအားလုံး ပင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ရိုသေမြတ်နိုး ရှိခိုးကြပြီးနောက် မိမိ မိမိ တို့၏ နေ့သန့်ရာဌာန ညဉ့်သန့်ရာဌာနတို့သို့ အသီးအသီး ဖဲသွား ကြလေသည်၊ အချိုက တောအရဝ်သို့, အချိုက သစ်ပင်ရင်းသို့, အချိုက တောင်စသည်တို့တွင် တပါးပါးသောအရဝ်သို့ အချိုက

စတုမဟာရာဇ် နတ်ပြည်သို့, အချိုက တာဝတိံသာ နတ်မြည်,

ယာမာနတ်ပြည်, တုသိတာနတ်ပြည်, နိမ္မာနရတိနတ်ပြည်, ပရ

နိမ္ခိတ၀သ၀တ္တီနတ်ပြည်သို့ ဖဲသွားကြလေသည်။

ထိုနောင်မှ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဂန္ဓကုဋီကျောင်းတော်သို့ ဝင်၍ အလိုဘော်ရှိလျှင် လက်ျာနံတောင်းဖြင့် သတိသမ္မဇဉ် လက်မလွှတ်ပဲ တခဏမျှ မြတ်သော လျောင်းစက်မှုပြုတော်မူ၏၊ ထိုနောက် သက်သာစေအဝ်ပြီးသော ကိုယ်တော်ရှိကာ လျောင်း တော်မူရာမှ ထပြီးလျှင် (နေ့၏) ဒုတိယဝိုင်း၌ သတ္တလောကကို ကြည့်ရှုဆင်ခြင်တော်မူ၏။ (နေ့၏) တတိယဝိုင်း၌မူ ဂေါစရဂါစ် အမှီပြု၍နေရာ ထိုထိုမြို့ရွာ၌နေထိုင်ကြသူ လူများအပေါင်းတို့သည် နံနက်ခင်း အလှူပေးကြပြီးနောက် မွန်းလွဲသောအခါ အဝတ် ကောင်း အရုံကောင်း ဝတ်ရုံကြလျက် နံ့သာပန်းစသည်တွေကို လက်စွဲကြကာ ကျောင်းတိုက်တော်အတွင်း၌ တရားနာရန် လာ ရောက် စည်းဝေး ကြလေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရောက်ဆိုက်လာသော ပရိသတ်အား သင့်လျော်လျောက်ပတ် သော တန်ခိုးပြာဋီဟာဖြင့် ကြွတော်မူကာ တရားသတင် ( = တရားဟောရာ တန်ဆောင်းဝန်း)ဝယ် ခင်းထားအဝ် မြတ်သော

ထိုသို့ မြတ်စွာဘုရားရှင် ရေသုံးသပ်တော်မူချိန်မှာပင် အလုပ် အကျွေး ရဟန်းသည်လည်း ဘုရားနေရာတော်ကို ယူဆောင်ခဲ့၍ ဂန္ဓကုဋိ ပရိဝုဏ် အတွင်း၌ ခင်းထားလေ၏။ မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် ကိုယ်တော်ကို ရေသုံးသပ်တော်မူပြီးလျှင် ကောင်းစွာ တပ်ဆိုးအပ်သည့် နှစ်ထပ်သင်္ကန်းကို ဝတ်တော်မူ၍ ခါးပန်းကို ပန်းပြီးလျှင် ကိုယ်ဝတ်စံပယ်တင် (လက်ကန်တော့ထိုး) တော် မူလျက် တပါးတည်းပင် ထိုဂန္ဓကုဋီ ပရိဝုဏ်အတွင်း ခင်းထား အပ်သော ဘုရားနေရာတော်၌ တခဏမျှ အပန်းဖြေကာ ထိုင် နေတော်မူလေသည်။ ခဏကြာသောအခါ ရဟန်းတို့သည် ထိုထိုနေ့သန့်ရာ ညဉ့် သန့်ရာ အရပ်တို့မှ အသီး အသီး လာရောက်ကြကာ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်အား ဆည်းကပ်ခစားကြကုန်၏။ ထို အစည်းအဝေး၌ အ၍သော ရဟန်းတို့က ပြဿနာမေးလျှောက်ကြ၍ အ၍သော

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဤသို့ပစ္ဆာဘတ္တကိစ္စ = ဆွမ်းစားပြီး နောက် နေ့ပိုင်းဗုဒ္ဓလုပ်ငန်းစဉ်ကို ရွက်ဆောင်ပြီးပြေလတ်သော် ကိုယ်တော်ကို ရေချိုးတော်မူလိုလျှင် ဗုဒ္ဓါသန = ဘုရားနေရာ တော်မှ ထခဲ့၍ အလုပ်အကျွေးရဟန်း ချိုးတော်ရေ စီမံရာဌာနသို့ ကြွရောက်ပြီးလျှင် အလုပ်အကျွေး ရဟန်း၏လက်မှ ရေသနုပ်ကို ယူတော်မူ၍ ရေချိုးအိမ်သို့ ဝင်တော်မူလေသည်။

(၇) ပုရိမယ ၁မဗုဒ္ဓကိစ္စ≕ညဉ့်ဦးယံပိုင်း ဗုဒ္ဓလုပ်ငန်းစဉ်

အရှည်ပမ်ဒဏနှင့် သင့်လျော်လျောက်ပတ်သော တရားစက်ား တောကြားတော်မူပြီးနောက် အခါကိုသိတော်မူကာ ပရိသတ်ကို လွှတ်လိုက်လေသည်။ လူအပေါင်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ရှိခိုးပြီးလျှင် ဖဲသွားကြလေ၏။ (ဤကား ပစ္ဆာဘတ္တဗုဒ္ဓကိစ္စဆွမ်းစားပြီးနောက် နေ့ပိုင်းဗုဒ္ဓလုပ် ငန်းစဉ်တည်း)။

ရတနာ] နာဠပုဏ္ဏားရွာ၌ ဧကာဒသမဝါက်တော်မူခြင်း ၄၉

ဘုရားနေရာတော်၌ ထိုင်နေတော်မူကာ အချိန်ကာလအတိုင်း

(၄)မရွိမယာမဗုန္မကိစ္စ=သန်းခေါင်ယံပိုင်း ဗုန္မလုပ်ငန်းစဉ် ညဉ့်ဦးယံပိုင်း ဗုန္မလုပ်ငန်းစဉ် ပြီးဆုံးသဖြင့် ရဟန်းတော်များ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ရှိခိုး ဝတ်ပြု၍ ဖဲသွားကြလေသော် ဇာတိ ဓတ် စကြဝဋ္ဌာပေါင်း တိုက်တသောင်း၌ နေထိုင်ကြသော နတ်ဗြဟ္မာတို့သည် အခွင့်ရကြသဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင် အထံ တော်သို့ ဆည်းကပ်ကြပြီးလျှင် မိမိတို့ စီရင် ဆင်ခြင် စဉ်းစားခဲ့ ကြသည့် အမေးပုန္တာ ပြဿနာများကို အယုတ်သဖြင့် အက္ခရာ လေးလုံးမျှရှိသည့် ပြဿနာကိုသော်လည်း မေးမြန်းလျောက်ထား ကြလသည်၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထိုထို နတ်ဗြဟ္မာတို့ မေး လျောက်အစ်သမျှသော ပြဿနာများကို တခုမကျန်ဖြေရင်းတော်

္ (ဤကား ပုရိမယာမဗုဒ္ဓကိစ္စဆည့်ဦးယံပိုင်း ဗုဒ္ဓလုပ်ငန်းစဉ်တည်း)။

ရဟန်းတို့က ကမ္မဋ္ဌာန်းတရား မေးမြန်း လျောက်ထားကြလေ သည်။ အချူသော ရဟန်းတို့က တရားနာဖို့ရန် ( == တရားဟော ပါမည့် အကြောင်း ) တောင်းပန် လျောက်ထားကြလေသည်။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထိုပြဿနာ မေးလျောက်သော ရဟန်း, ကမ္မဋ္ဌာန်းတရား မေးလျောက်သော ရဟန်း, တရားနာရန် (တရား ဟောပါမည့် အကြောင်း ) တောင်းပန် လျောက်ထားကြ<mark>သော</mark> ရဟန်းအားလုံးတို့၏ လိုလားတောင့်တချက်ကို ပြည့်စုံအောင် ချီးမြှောက်တော်မူလျက် ညဉ့်ဦးယံ အချိန်ပိုင်းကို ကုန်လွှန်စေ တော်မူလေသည်။

ეი

သုတ္တနိပါတ်အဋ္ဌကထာ၌ ဇွင့်ပြပုံမှာ....မိုးသောက်ယံအချိန်ပိုင်း ကို လေးပိုင်းပိုင်း၍ ပဋ္ဌမအချိန်ပိုင်း၌ စင်္ကြံကြွတော်မူသည်၊ ဒုတိယ အချိန်ပိုင်း၌ ဂန္ဓကုဒ္စီကျောင်းတော်သို့ဝင်၍ လက်ျာနံတောင်းဖြင့် သတိသမ္ပစဉ် လက်မလွှတ်ပဲ မြတ်သော လျောင်းစက်မှုကို ပြုတော် မူသည်၊ တတိယအချိန်ပိုင်း၌ အရဟတ္တဖိုလ်သမာပတ်ကို ဝင်စား တော်မူသည်၊ စတုတ္ထ အချိန်ပိုင်း၌ မဟာကရဏာ သမာပတ်ကို ဝင်စားတော်မူပြီးလျှင် အပ္ပရဇက္ခသတ္တဝါ, မဟာရဇက္ခသတ္တဝါ စသည်တို့ကို လင်းလင်းထင်ထင် မြင်နိုင်ဖို့ရန် ဖော်ပြရာပါ, ဗုဒ္ဓ စက္ခုတော်အစုံဖြင့် သတ္တလောကကို ကြည့်ရှုတော်မူလေသည်။ (ဤကား ပစ္ဆိမယာမဗုဒ္ဓကိစ္စ=မိုးသောက်ယံပိုင်း ဗုဒ္ဓလုပ်ငန်းစဉ်တည်း)။ ဗုဒ္ဓကိစ္စ ၅-ပါး အကြောင်းပြီး၏။

ကုန်လွန်စေတော်မူသည်၊ ဒုတိယပိုင်းအချိန်၌ ဂန္ဓကုရွိ ကျောင်း တော်သို့ဝင်၍ လက်ျာနံတောင်းဖြင့် သတိသမ္ပဇဉ် လက်မလွတ်ပဲ မြတ်သော လျောင်းစက်မှုကို ပြုတော်မူလေသည်။ တတိယပိုင်း အချိန်၌ လျောင်းတော်မူရာမှ ထပြီးလျှင် ထက်ဝယ်ဖွဲ့ခွေ ထိုင်နေ တော်မူ၍ ရှေးရှေးဘုရားရှင်တို့၏ အထံ၌ ဒါန သီလ အစရှိသော အားဖြင့် အဓိကာရ ( = အထိကရ) ကုသိုလ်ထူး ပြုခဲ့ဘူးသော ပုဂ္ဂိုလ်များကို ပိုင်းခြားထင်ထင် လင်းလင်းမြင်ရန် အာသယာ-နုသယဉာဏ်, ဗူန္ဒြယပရောပရိယတ္တိဉာဏ် တည်းဟူသော ဗုဒ္ဓ စက္ခုတော်အစုံဖြင့် သတ္တလောကကို ကြည့်ရှုတော်မူလေသည်။ ။

ဤကား သံယုတ်အဋ္ဌကထာ သီလက္ရွန်အဋ္ဌကထာ စသည်တို၌

ဖွင့်ပြချက်တည်း။

ရတနာ] နာဋပုဏ္ဏားရွာ၌ ဧကာဒသပေါ ကပ်တော်မူခြင်း ၅၁

အပ်သည့် ရူပကာယကိုယ်တော်မြတ် အပင်အပန်း အနွှမ်းအနယ်

ပြေပျောက်စေရန် တပိုင်းတပုံ အချိန်ကို စင်္ကြံ ကြွသွားခြင်းဖြင့်

ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ကိုယ်တော်မြတ် သီတင်း သုံးတော်မူရာ တိုထိုအရဉ်ဌာနတို့၌ နေ့စဉ်ပင်ဖော်ပြရာပါ ဗုဒ္ဓ-ကိစ္စ ဗုဒ္ဓလုပ်ငန်းစဉ် ၅-ရပ်တို့ကို ရွက်ဆောင်ကြိုးကုတ် ပြုလုပ် တော်မူမြ ဓမ္မတာဖြစ်လေသည်၊ ယင်းသို့ ရွက်ဆောင်ပြုလုပ်တော်

ထိုနေ့ကား ဧကနာဠရွာသား ကသိဘာရဒွါဖမည်သော ပုဏ္ဏား၏ လယ်ထွန်မင်္ဂလာအခမ်းအနား ကျင်းပသောနေ့ဖြစ်၏၊ (ထိုပုဏ္ဏားကို အနွယ်အားဖြင့် ဘာရဒွါအေနွယ်ဖြစ်သောကြောင့် ၎င်း, အလုပ်အကိုင် အားဖြင့် လယ်ထွန်မှုဖြင့် အသက်မွှေး ဝမ်း ကျောင်း ပြုသောကြောင့်၎င်း ကသိဘာရဒွါဖ ပုဏ္ဏား ဟူ၍ ခေါ်၏)။ထိုကသိဘာရဒွါဖပုဏ္ဏား၏ လယ်ထွန်မျိုးချသည့် ပဋ္ဌမ နေ့ အစီအစဉ်မှာ—

### ကသိဘာရချွံ**ါဗပုန္ဆား၏** လယ်ထွန်မင်္ဂလာ **အခမ်း**အနား

မူမြဲ ဓမ္မတာအတိုင်း ယခု ၁၁-ခုမြောက် ဧကာဒသမဝါ ကပ်ဆို တော်မူရာ ဒက္ခဏာာဂိရိ ကျောင်းတိုက်ကြီး၌ သီတင်းသုံးတော်မူ သော အခါမှာလည်း ဗုဒ္ဓကိစ္စတို့ကို ပြုလုပ်တော်မူခဲ့ရာ တနေ့ သောအခါဝယ် ပစ္ဆိမယံကိစ္စ ဗုဒ္ဓလုပ်ငန်းစဉ် အဝင်အပါ "ဗုဒ္ဓ စက္ခုဖြင့် သတ္တလောကကို ကြည့်ရှုတော်မူခြင်း" တည်းဟူသော ဗုဒ္ဓကိစ္စကို ပြုံတော်မူလတ်သည်ရှိသော် အရဟတ္တဖိုလ်၏ ဥပ-နိဿယည်း ပစ္စည်း အတောက်အပံ့ အဓိကာရ ကောင်းမှုနှင် ပြည့်စုံသော ကသိဘာရဒွါဇပုဏ္ဏားကို သဗ္ဗညုတ်ရွှေဥာဏ်တော် ဖြင့် သိမြင်တော်မူ၍ ဆက်၍တဖန် ဆင်ခြင်တော်မူပြန်သော် "ယနေ့ ကသိဘာရခွါဖပုဏ္ဏားလယ်ထွန်မင်္ဂလာမှု ပြုံလိမ့်မည်၊ ထိုပုဏ္ဍား လယ်ထွန်ရာ အရပ်သို့ ငါဘုရားကြွရောက်လျှင် စကား နှီးနှော် ပြောဆိုရမှု ဖြစ်လိမ့်မည်၊ ထိုနောင်စကားနှီးနှောပြောဆို မှုအဆုံး၌ ငါဘုရား၏ တရားဒေသန်ဘကို ကြားနာရ၍ ထိုပုဏ္ဏား သည် ရဟန်းပြု၍ အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်လိမ့်မည်"ဟု လင်းလင်း ထင်ထင် သိမြင်တော်မူကာ အချိန်ကို စောင့်ဆိုင်းငံ့လင့်၍ ဒက္ခ-ဏာဂိရိ ကျောင်းတိုက်ကြီးအတွင်း ဂန္ဓကုဒ္ဓိ ကျောင်းတော်၌ သီတင်းသုံး နေထိုင်တော်မူ**လျက်**ရှိ၏။

ဝန်ဆောင် နွှားဗိုက်ပေါင်း ကောင်ရေ(၃ဝဝဝ) သုံးထောင် တို့ကို အသင့်ပြင်ဆင်ထားရှိသည်၊ အားလုံးသော နွှားတို့မှာ ရွှေဦးချိုစွပ်များ လှပစ္စာ စွပ်၍ထားအပ်သည့်ပြင် ငွေခွါစွပ်များ ရတနာ] ကသိဘာရခွါဇပုဏ္ဏားအကြောင်း ၅၃

လည်း အသင့်စွစ်၍ ထားအစ်ကုန်၏၊ အားလုံးသော နွှားတို့ သည်ပင် ပန်းဖြူများ နံ့သာလက်ငါးချောင်းရာများဖြင့် တန်းဆာ ဆင်အစ်ပြီး ဖြစ်သည့်ပြင် ဦးခေါင်း, ခြေလေးဖက်တည်းဟူသော အင်္ဂါငါးသွယ် တင့်တယ်လှပ၍ နွှားကောင်းလက္ခဏာတို့နှင့် ပြည့်စုံသော နွှားတို့ချည်းဖြစ်ကုန်၏၊ အချိုနွှားတို့မှာ မျက်စဉ်း ဓာတ်ကျောက်ရောင် ညိုမှောင်သော အဆင်းရှိကြကျန်၏၊အချိုမှာ ဖလ်ရောင်ပမာ ဖြူစွာသော အဆင်းရှိကြ၍ အချိုမှာ သန္တာ အသွေး နီတွေးသော အဆင်းရှိကြလျက် အချိုမှာ မသာရဂလ် ကျောက်အလား ပြောက်ကျားသော အဆင်းရှိကုန်၏။

ထို့အတူ လယ်ထွန်ယောက်ျား အလုပ်သမား(၅၀၀) ငါးရာ တ္ခိသည် အလုံးစုံပင် အသစ်စက်စက် အဝတ်ဖြူများကို ဝတ်ဆင် ထားကြကုန်လျက် နံ့သာပန်းတို့ဖြင့် တန်းဆာ ဆင်အပ်ပြီးလျှင် လက်ျာ ပခုံးစွန်းတို့၌ တည်တညွတ် တည်း ပန်းခွေကြီးများကို စွစ်ထားကြသည့်ပြင် တကိုယ်လုံး ဆေးဒန်းမြင်းသီလာ လိမ်းကုံ ထားသဖြင့် အရောင်တလက်လက် ထွက်လျက်ရှိကုန်၏၊ ထွက်ချီ သောအခါမှာ ထွန်တုံး ဆယ်ခုဆယ်ခုလျှင် တစုတစု ဖြစ်ကာ ထွက်ခ်ီကြကုန်၏၊ ထွန်တုံးဦး ထွန်တုံးဖျား ထမ်းပိုးကြီး နှင်တံများ ကိုလည်း ရွှေပြားကွဲပ်၍ ထားအုပ်ကုန်၏၊ ထွန်တုံး(၅၀၀)ငါးရာ ရှိသည့် အနက် ပဌမအဦးဆုံး ထွန်တုံး၌ ဝန်ဆောင် နွှားဗိုက် ရှစ်ကောင် ဟ-အပ်၍ ကျန်သော ထွန်တိုးတို့၌ လေးကောင်စီ လေးကောင်စီ က•အပ်ကုန်၏၊ကြွင်းသောနွှားတို့ကိုကား ပင်ပန်း သောန္ထားများနှင့် အလဲအလှယ်ပြုလုပ်ရန် အပိုအရံ ယူဆောင် အပ်ခဲ့ကုန်၏။ ထွန်တုံးဆယ်ခု တစု တစု၌ မျိုးလှည်း တစီး တစ်းကျံစီ ပါရှိ၍ လယ်သမ်ားတယောက်စီ တယောက်စီသာ အလှည့်အလည် ထွန်ယက်ရ၏၊ တယောက်စီ တယောက်စီသာ လျှင် အလှည့်အလည် ပျိုးကြံရလေသည်။

ကသိဘ၁ရဒ္ဓါဇ မြေဝိုင်ရှင် ပုဏ္ဏားကိုယ်တိုင်ကား ရွှေဦး ကပင် မုတ်ဆိတ်ကြင်စွယ်ကို ပြုပြင်စေပြီး၍ ရေချိုးပြီးလျှင် အလွန် မွှေးကြိုင်သော နံ့သာတို့ဖြင့် ကိုယ်ကိုလိမ်းကျံကာ အဖိုးငါးရာတန်

မဟာဗုဒ္ဓဝင်

ງ9

ခါးဝတ်ကို ဝတ်၍ အဖိုးတထောင်တန် အပေါ် ရုံကို လက်ဝဲတဖက် ပခုံးထက်၌ တင်လျက် (=လောပတ်တင်လျက်) လက်ချောင်း တချောင်း တချောင်းလျှင် လက်စွပ်နှစ်ကွင်းစီ နှစ်ကွင်းစီအားဖြင့် လက်စွဝ် ကွင်းပေါင်း နှစ်ဆယ်တို့ကို စွဝ်လျက်၎င်း, နားနှစ်ဖက် တို၌ ခြင်္သေ့ခံတွင်းပုံဟန် နားဍောင်းတို့ကို ဝတ်ဆင် ပန်လျက်၎င်း, ဦးခေါင်း၌ ဗြဟ္မာမင်း၏ ဦးရစ်နှင့်တူသော ဦးရစ်ခေါင်းပေါင်း ကို ပေါင်းထုပ်လျက်၎င်း, ရွှေပန်းခိုင်ကို လည်၌ဝတ်ဆင်လျက်၎င်း ပုဏ္ဏားအပေါင်းခြံရံလျက် အလုပ်ကိစ္စကို စမံခန့်ထားလေသည်။

ထိုနောင်မှ အိမ်ရှင် ပုဏ္ဏေးမကြီးသည် နှိုဃနာအိုးပေါင်း များစွာ ကျိုချက်စေပြီးလျှင် လှည်းကြီးများပေါ်၌ တင်ဆောင် စေ၍ နံ့သာရေမိုး ချိုးပြီးနောက် အဆင်တန်းဆာစုံ ဝတ်ရုံ ဆင်မြန်းလျက် ပုဏ္ဏေးမအပေါင်း ခြံရံကာ အလုပ်ဌာနသို့ သွား ရောက်လေသည်။

ပုဏ္ဏား၏ အိမ်မှာလည်း နေရာတိုင်းမှာပင် နံ့သာတို့ဖြင့် ကောင်းစွာ လိမ်းကျံအပ်၏၊ နေရာအန္တံ ပေါက်ပေါက်များကြဲဖြန့် ထားအပ်၏၊ ရေပြည့်အိုး ငှက်ပျောပင်ရှင်, တံခွန် ကုက္ကား မုလေးပွါးတို့ဖြင့် တန်းဆာဆင်အပ်လျက် နံ့သာပန်းစသည်တို့ဖြင့် ပူဇော်သက္ကာမှု ပြုအပ်ပြီးဖြစ်၏၊ လယ်ကွက်မှာလည်း ထိုထိုနေရာ တို့၌ တံခွန်လုံးတခွန်ပြား အလံများကို မားမားစိုက်ထူ၍ ထားအပ် ပေ၏၊ အခြံအရံများ အလုပ်သမားများနှင့် တကွ အလုပ်ဌာနသို့ လာရောက် စုဝေးသော ပရိသတ်ကား (၂ ၅ဝဝ ) နှစ်ထောင့် ငါးရာရှိ၍ လူတိုင်းလူတိုင်း အဝတ်သစ်ကို ဝတ်ဆင်ကြသည့်ပြင် ထိုလူပေါင်း နှစ်ထောင့်ငါးရာတို့အတွက် ဃနာနို့ဆွမ်း ဘောဇဉ် ကို စီရင်အပ်ပြီးဖြစ်လေသည်။

အလုပ်ဌာန၌ အားလုံးအသင့်စုံညီသောအခါ ပုဏ္ဏားကြီးသည် မိမိစားနေကျရွှေခွက်ကို သန့်စင်အောင်ဆေးကြောစေ၍ နူံဆနာ အပြည့်ထည့်ပြီးလျှင် ထောပတ် ပျား တင်လဲတို့ဖြင့် မွှမ်းမံပြင်ဆင် စီရင်ပြီးနောက် ထွန်**တုံ**းနတ်အား ပူဇော်ခြင်းအမှု ပြုစေလေသည်၊ ပုဏ္ဏေးမကြီးသည် လယ်သမားငါးရာတို့အား ရွှေခွက် ငွေခွက် ရတနာ] ကသိဘာရဒ္ဓါဇပုဏ္ၾားအကြောင်း ၅၅

ကြေးဖြုခွက် ကြေးနီခွက်တို့ကို အသီးအသီး ပေးစေပြီးလျှင် မိမိ ကိုယ်တိုင် ရွှေယောက်ချိုကို စွဲကိုင်ကာ နို့ဆနာဖြင့် အစဉ်အတိုင်း လောင်းထည့်ကျွေးမွှေးကာ သွားလေ၏၊ ပုဏ္ဏားကြီးသည်ကား ဗလိနတ်စာပူဇော်မှုပြုစေပြီးနောက် ရွှေသည်းကြိုးအနီ (သဲကြိုးနီ) တပ်သော ဘိနဝ်တို့ကို စီးနင်း၍ ရွှေတောင်ဝှေး အနီကြီးကို စွဲကိုင်ကာ "ဤသူ၏ခွက်၌ နို့ဆနာကို ထည့်ပေးကြလော့၊ ဤသူ၏ ခွက်၌ ထောပတ်ကို ထည့်ပေးကြလော့၊ ဤသူ၏ခွက်၌ သကာကို ထည့်ပေးကြလော့"ဟု လိုအပ်သလို စီမံလျက် လှည့်လည်နေဆဲ ဖြစ်၏။

ဤကား ကသိဘာရဒ္ဒါဇ မြေပိုင်ရှင်ပုဏ္ဏားကြီး၏ လယ်ထွန် မင်္ဂလာ ကျင်းပရာဌာန၌ အခမ်းအနား အစီအမံတည်း။

မြင်္ဘစ္စၥဘုရားရှင် ကြွရောက်တော်မူခြင်း ထိုအခါ မြတ်စွာ ဘု ရားရှင် သည် ဂ န္မ ကု ရွိ ကျောင်း တော် ၌ နေတော်မူရင်းကပင် ပုဏ္ဏား၏ နို့ဃနာထမင်း ကျွေးပွဲ ဖြစ်နေ သည်ကို သိမြင်တော်မူကာ "ဤအချိန်ကား ပုဏ္ဏားကို ဆုံးမရန် အချိန်တန်ပြီ"ဟု ဆင်ခြင်တော်မူပြီးလျှင် သင်းပိုင်ကို ပြင်ဝတ်၍ ခါးပန်းကို ပန်းတော်မှုလျက် သင်္ကန်းတော်ကို ရုံပြီးလျှင် သ8တ် တော်ကို ယူဆောင်တော်မူ၍ ဂန္ဓကုဋ်ကျောင်းတော်မှ တပါး တည်း ထွက်ကြွတော်မူကာ ကသိဘာရခွါစ ပုဏ္ဏား၏ လယ်ထွန် မင်္ဂလာပွဲကျင်းပရာအရပ်သို့ ကြွရောက်တော်မူလေသည်။ (ဤ၌။ ။မြတ်စ္ခာဘုရားရှင် ဆွမ်းခံကြွတော်မူလိုလျှင် ပဒုမာကြာ ပန်းပွင့် အစုံရှိရာသို့ ပိတ္ခန်းသည် သူ့အလိုလို လာရောက်သကဲ့သို့ ဣန္ဒ နီလာ ကျောက်ညိုရောင်အဆင်းရှိသော (စတုမဟာရာဇ် နတ်မင်းကြီး လေးဦးတို့ လျူဒါန်းဆက်ကပ်ထားအပ်သော) ကျောက်သပိတ်တော် သည် သပိတ်ရှိရာသို့ မြတ်စွာဘုရားရှင်က သွားရောက်၍ယူမနေ့ရ**ပဲ သူ့** အလိုလို လက်တော်နှစ်ဖက်၏ အလယ်သို့ ရောက်ရှိလာလေသည်။ ဤ၌။ ။ "ရဟန်းတော်များ ဘုရားရှင်နောက်သို့ အဘယ့်ကြောင့် မလိုက်ပါကြသနည်း"ဟု မေးမြန်းဖွယ်ရှိ၏၊ အဖြေကား....မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် ကိုယ်တော်မြတ် တပါးတည်းသာ ကြွရောက်တော်မူလိုလျှင်

43

နံနက် ဆွမ်းခံချိန်၌ တံခါးကိုပိတ်၍ ဂန္ဓကုဋီကျောင်းတော်အတွင်းသို့ ဝင်၍ နေတော်မူ၏၊ ထိုအခါ ရဟန်းတို့သည် ထိုအထိန်းအမှတ်ဖြင့် "ယနေ့ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် တပါးတည်းသာ မြှိရွာအတွင်းသို့ ကြွဝင်တော်မူလို၏၊ ကေန်ပင် `ခံချချွတ်သင့်သော သတ္တဝါတယောက် ယောက်ကို မြင်တော်မူလေဗြီ" ဟု သိရှိကြကာ မိမိ မိမိတို့၏ သပိတ် သင်္ကန်းများကို ယူဆောင်ကြကာ ဂန္ဓကုဋီကျောင်းတော်ကို လက်ျာရစ် လှည့်လည်ကြ၍ ဆွမ်းခံ လှည့်လည်ကြကုန်၏၊ ထိုကသိဘာရဒ္ဒါဇပုဏ္ဏား ကြီးကို ချေချွတ်မည့်နေ့၌လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဖော်ပြရာပါ အတိုင်း ပြုတော်မူသည်၊ ထို့ကြောင့် ရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရားရှင် နောက်သို့ မလိုက်ပါကြကုန်၊ ဤကား အဖြေတည်း။)

မြတ်စွာဘုရားရှင် ကြွရောက်တော်မူချိန်၌ ကသိဘာရဒ္ဒါဇ ပုဏ္ဏားကြီး မိမိ၏ အခြွေအရံများကို နို့ဃနာထမင်း ကျွေးမွေး နေဆဲဖြစ်လေသည်၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် နို့ဃနာ ထမင်း ကျွေးမွှေးရာ အရပ်သို့ ကြွသွား၍ သင့်လျောက်ပတ်ရာ အရပ်၌ ရပ်တည်တော်မူလေ၏။

(ဤ၌။ ။န္ဒိဃနာထမင်း ကျွေးမွှေးရာအရပ်သို့ မြတ်စွာဘုရားရှင် ကြွရောက်၍ ရပ်တည်တော်မူခြင်းမှာ .... ပုဏ္ဏားကြီးအား ချီးမြှောက် ရန်သာ ကြွတော်မူခြင်းဖြစ်သည်၊ မှန်၏ – မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အထီး ကျန်သော ယောက်ျားကဲ့သို့ စားသောက်လိုသည့်အတွက် ကျွေးမွေးရာ အရပ်သို့ ကြွရောက်သည်မဟုတ်။ ခဲ့ျဦးအံ့.... မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ဆွေတော် မျိုးတော်တို့ကား မယ်တော်ဖက်မှရှစ်သောင်း ခမည်းတော် ဖက်မှ ရှစ်သောင်း အားဖြင့် တသိန်းခြောက်သောင်းတို့ ရှိကုန်၏၊ ထိုဆွေတော်မျိုးတော်များသည် မိမိ မိမိတို့၏ စည်းစိမ်အားဖြင့် အမြဲ မပြတ် နိဗဒ္ဓဆွမ်းအလျကို လျှုဒါန်းနိုင်ကြကုန်၏။ စင်စစ်သော်ကား မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဆွမ်းရေးအတွက် ရဟန်းပြုသည်မဟုတ်၊အဟုတ် သော်က**ား အ**သင်္ချေများစွာ ကပ်ကမ္ဘာတို့ပတ်လုံး စွန့်ခြင်းကြီးငါးပါး တို့ကို စွန့်ကြဲတော်မူလျက် ပါရမီတော်တို့ကို ဖြည့်ကျင့်တော်မူပြီး**လျှင်** ်သံသရာဝဋ်မှ ငါကိုယ်တိုင် ကျွတ်လွတ်ပြီးလျှင် ဝေနေယျတို့ကိုလည်း ငါနှင့်ထပ်တူ လွတ်စေမည်၊ ငါကိုယ်တိုင်က ဣန္ဒြေခြောက်ပါးကို ယဉ်ကျေး အောင် ဆုံးမပြီးလျှင် ဝေနေယျတို့ကိုလည်း ငါနှင့်ထပ်တူ ယဉ်ကျေး စေမည်၊ ငါကိုယ်တိုင်က ကိုလေသာ အပူခပ်သိမ်း ငြိမ်းအေးပြီးလျှင် ေနေယျတို့ကိုလည်း ငါနှင့်ထပ်တူ ငြိမ်းအေးစေမည်။ ငါကိုယ်တိုင်က

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ကသိဘာရဒွါဇပုဏ္ဏားမြင်လောက်ရာ, စကားကို ကြားလောက်ရာ မြင့်သောအရပ်၌ ရပ်တည်တော်မူပြီး လျှင် သက်ဝန်းကျင် အတောင်ရှစ်ဆယ် အရပ်သို့ တိုင်အောင် နေအထောင် လအထောင် အရောင်တို့ထက် လွန်ကဲ တောက် ပြောင်သော ရွှေရည်နှင့် ဆေးဒန်းရွှေဝါနှစ်ပါး ရောစပ်ထားသည့် အယောင် ပီတမည်သော ကိုယ်တော်ရောင်ကို လွှတ်လိုက်လေ သည်၊ ယင်း ကိုယ်တော်ရောင်ဖြင့် လွှမ်းမိုး အုပ်ခြံအပ်လေသော ကြောင့် ပုဏ္ဏား၏ အလုပ်ရုံ နံရံများ, ပတ်ဝန်းကျင် သစ်ပင်များ, ထွန်အပ်ပြီးသည့် မြေစိုင်ခဲစသည်များမှာ ရွှေသားရွှေတုံးကြီးများ

ခန္ဓာ, ကိလေ နှစ်ထွေသော ပရိနိဗ္ဗာနဓာတ်ကို ရရှိပြီးလျှင် ဝေနေယျ တို့ကိုလည်း ငါနှင့်ထပ်တူ ရစေမည်''ဟု နှလုံးသွင်း ရည်ရွယ်ချက်ဖြင့် ရဟန်းပြုတော်မူခဲ့လေသည်။ **သို့ရကား** ကိုယ်တော်တိုင်က သံသရာဝဋ်မှ လွတ်တော်မူပြီး ဖြစ်သောကြောင့် ဝေနေယျတို့ကိုလည်း ကိုယ်တော် ထပ်တူ လွတ်စေလိုတော်မူသောကြောင့်၎င်း ကိုယ်ကော်တိုင်က ဇူနြေ ခြောက်ပါးကို ယဉ်ကျေး**အောင် ဆုံး**မတော်မူပြီး ဖြစ်သောကြောင့် ဝေနေယျတို့ကိုလည်း ကိုယ်**တော်ထ**ပ်တူ ယဉ်ကျေးစေတော်မူလိုသော ကြောင့်၎င်း ကိုယ်တော်တိုင်က ကိလေသာ အပူခပ်သိမ်း ငြိမ်းအေး တော်မူပြီးဖြစ်သောကြောင့် ဝေနေယျတို့ကိုလည်း ကိုယ်တော်ထပ်တူ ငြိမ်းအေးစေတော်မူလိုသောကြောင့်၎င်း ကိုယ်တော်တိုင်က ပရိနိဗ္ဗာန ဓာတ်နှစ်မျိုးကို စိုးမိုးရရှိတော်မူပြီးဖြစ်သောကြောင့် ဝေနေယျတို့ကို လည်း ကိုယ်တော်ထပ်တူ ရစေတော်မူလိုသောကြောင့်၎င်း လောက၌ လှည့်လည်တော်မူသည်ဖြစ်၍ ကသိဘာရခွါဇပုဏ္ဏားအား ချီးမြောက်မှု ပြုတော်မူရန် နို့ဃနာထမင်း ကျွေးရာအရပ်သို့ ကြွရောက် ရပ်တည်တော် မူခြင်း ဖြစ်သည်)။

ရတနာ] ကသိဘာရခွါဇပုဏ္ဏားအကြောင်း ၅**၇** 

ကဲ့သို့ ဖြစ်၍ နေလေကုန်၏။ ထိုအခါ နို့ဃနာထမင်း စားနေကြသည့် လူအပေါင်းတို့သည် အတုမရှိသော ဗုဒ္ဓအသရေတော်ဖြင့် ပြောင်ပြောင်ဝင်းဝင်း ထွန်းလင်းတောက်ပလျက် ရဝ်တည်တော်မူနေသော မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကို ဖူးမြော်ကြရ၍ လက်ခြေတို့ကို ဆေးကြောကြပြီးလျှင် လက်အုပ်ကိုယ်စီ မြှောက်ချီကြလျက် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ဝန်းကျင် ပတ်ခြံ ရံလျက်တည်ကြလေကုန်၏။ ယင်းသို့ လူအပေါင်း ပတ်ခြံ မကၥခ်ံဒီ၀၄

ეი

ရံလျက်တည်နေသော မြတ်စွာဘုရားကို ပုဏ္ဏားကြီးမြင်လေသော် "ငါ၏ အလုပ်ပျက်အောင် တမင်သက်သက် လာရောက်နှောက် ယွက်ခြင်း ဖြစ်သည်"ဟု ကြံစည် အောက်မေ့ကာ နှလုံး မသာ မယာ ဖြစ်သောကြောင့်၎င်း, မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ လက္ခဏာ တော်ကြီးငယ်နှင့် ပြည့်စုံတော်မူခြင်းကို ရှုကြည့်၍ "ဤရဟန်း ဂေါတမသည် အကယ်၍ စီးပွါးဖြစ်ထွန်းရေး အလုပ်ကို လုပ် ဆောင်ခဲ့လျင် ဗျွေးဒိပ်တကျွန်းလုံး၌ လူတကာ၏ ဦးခေါင်းထက် ဝယ် ပတ္တမြားဦးလျှောင်ကျင်သဖွယ် ဖြစ်ပေလိမ့်မည်၊ ဤရဟန်း ဂေါတမအဖိုရာ မည်သည့်အကျိုးစီးပွါးမဆို ပြီးမြောက်ပြည့်စုံနိုင် မည်သာဖြစ်၏၊ ထိုသို့ဖြစ်ပါလျက် ဤရဟန်းဂေါတမသည် ပျင်း ရသည့်အတွက် အလုပ်အကိုင်များကို မလုပ်ဆောင်ပဲ လူအများ၏ လယ်ထွန်မင်္ဂလာသတင် စသည်တို့၌ ဆွမ်းခံ၍ စားသောက်ပြီး လျှင် ကိုယ်ခန္ဓာ ကြံ့ခိုင်ရေးကိုသာ အသားပေးလျက် လှည့်လည် ကျက်စား သွားလာနေဘိ၏"ဟု အကြံမှား အစည်မှား ဖြစ်သော ကျောင့်၎င်း ပုဏ္ဏားကြီးသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို—

> "အိုရဟန်း····ငါသည် လယ်ထွန်မှု မျိုးကြဲမှုကို ပြုပေ၏၊ လယ်ထွန် မျိုးကြဲပြီးလျှင် စားသောက် နေထိုင်ပေ၏။ (ငါသည် သင်ကဲ့သို့ လက္ခဏာကြီးငယ်တို့နှင့် ပြည့်စုံသူ မဟုတ်စေကာမူ ငါ၏အလုပ်များကားမပျက်စီးခဲ့ပါကုန်။) အိုရဟန်း···· သင်သည်လည်း ငါကဲ့သို့ပင် လယ်ထွန်မှု မျိုးကြဲမှုကို ပြုပါတော့လော၊ လယ်ထွန်မျိုးကြံပြီးလျှင် ငါကဲ့ သို့ပင် ချမ်းသာစွာ စားသောက် နေထိုင်ပါတော့လော။ (ဤသို့ လက္ခဏာကြီးငယ်တို့ ပြည့်စုံသော သင့်အဖို့ရာ အဘယ်မည်သော အကျိုးစီးပွါးသည် မပြီးမြောက် မပြည့် စုံပဲ ရှိနိုင်အံ့နည်း)"—

[43

ဟူ၍ မထီမဲ့မြင်စကား ပြောကြားလေ၏။ ။ (တနည်းအားဖြင့် ဤ ကသိဘာရဒွါ ေပုဏ္ဏားကြီးသည် "ကဝိလဝတ် နေပြည်တော်ဝယ် သာကီဝင်မင်းတို့၏ ရွှေနန်းတော်၌ ဘုန်းကံကြီးမားသည့် သိဒ္မတ္ထ မင်းသား ထင်ရှားဖြစ်ပေါ် သည်တဲ့၊ ထိုမင်းသားသည် စကြဝတေး ရတနာ] ကသိဘာရခွါဧပုဏ္ဏားအကြောင်း ၅၉

မင်းစည်းစိမ်ကို ပယ်စွန့်၍ ရဟန်းပြုပြီတဲ့" ဟူသော သတင်းစကား ကို ရှေးကပင် ကြားသိထားသူ ဖြစ်လေသည်၊ ထိုကြောင့် ယခု အခါ၌"ထိုသိဒ္ဓထ္ထမင်းသားဟူသည် ဤရဟန်းပင်တည်း" ဟုသိ၍ "စကြဝတေးမင်း စည်းစိမ်ကို ပယ်စွန့်၍ (ရဟန်းပြသော သင့်မှာ) ယခုလို ပင်ပန်းနွမ်းနယ်ရသေးသတဲ့လား" ဟု စွပ်စွဲရှုတ်ချမှု ပြုလို သည်ဖြစ်၍ ဤကဲ့သို့ ပြောဆိုခြင်းဖြစ်သည်။ ။တနည်းလည်း ဤ ပုဏ္ဏားသည် ထက်မြက်သော ပညာရှင်တယောက်ဖြစ်၏၊ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကို စွပ်စွဲရှုတ်ချလို၍ ထိုသို့ ပြောဆိုသည်မဟုတ်၊ စင်စစ် သော်ကား မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ရှုပကာငယ်နှင့် ပြည့်စုံပုံကို မျက် မှောက်ထင်ထင် တွေ့မြင်ရ၍ ပညာတော်နှင့် ပြည့်စုံချင်းကို ချီးမွှမ်း လိုသည်ဖြစ်၍ စကားစ ဖြစ်စေရန် ဤကဲ့သို့ ပြောဆိုလေသည်။)

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဆုံးမ ချေချွတ်ရမည့် (ကသိ-ဘာရဒွါဇ ပုဏ္ဏား တည်းဟူသော ) ဝေနေယျ-က လယ်သမား မျိုးကြဲသမားဖြစ်၍ ထိုဝေနေယျ၏ အလိုအဇ္ဈာသယနှင့် လိုက် လျော ညီညွှတ်စွာ နတ်ဗြဟ္မာနှင့် တကွသော သတ္တလောကကြီး၌ ကိုယ်တော်မြတ်၏ အမြတ်ဆုံး အထက်တန်း အကျဆုံးသော လယ်သမားကြီး မျိုးကြဲသမားကြီး ဖြစ်ကြောင်းကို ပြတော်မူကာ တရားဟောတော်မူလိုသည် ဖြစ်၍——

> " ပု ဏ္ဏား …..ငါ ဘု ရား သည် လည်း သင် ကဲ့ သို့ ပင် လယ်လည်း ထွန်၏၊ မျိုးလည်း ကြဲချ၏၊ လယ်ထွန် မျိုး ကြဲပြီးလျှင် ချမ်းသာစွာ စားသောက်နေထိုင်ပေ၏"----

ထိုအခါ ကသိဘာရစ္ခါဇ ပုဏ္ထားသည် "ဤ ရကန်းကါတမ သည် ငါသည်လည်း သင်ကဲ့သို့ပင် လယ်လည်း ထွန်၏၊ ျိုးလည်း ကြဲချ၏ဟူ၍ ပြောဆို၏၊ သို့သော်လည်း ထို ရဟန်း**ဂေါတမ၏** ထမ်းပိုး, နှင်တံ အစရှိသော အကြမ်းစားလယ်ထွန်ပစ္စည်း ဘဏ္ဍာ များကို မတွေ့မမြင်ရချေ၊ ထိုရဟန်းဂေါတမသည် မုသားစကား ကိုပင် ပြောလေသလော၊ မပြောလေသလော"ဟု ကြံစည်

ဟူ၍ မိန့်ဆိုတော်မူလေ၏။

ရြန္ပ

စဉ်းစားပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ခြေတော်အပြင်မှ အစပြုကာ အထက်ဆံတော်ဖျားတိုင်အောင် စုံစမ်းကြည့်ရှုလတ်သည်ရှိသော် အင်္ဂဝိဇ္ဇာ တတ်ကျွမ်းသူ ဖြစ်သောကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ်တို့၏ လက္ခဏာတော် ကြီးများနှင့် ပြည့်စုံပုံကို ကောင်းစွာထင်ထင် သိမြင်ရ၍ " ဤသို့ သော မဟာပုရိသ လက္ခဏာတော်ကြီးများနှင့် ပြည့်စုံသော ပုဂ္ဂိုလ်မြတ်အဖွဲ့ရာ မုသားစကားပြောဆိုရန် အကြောင်းမရှိချေ၊ အရာမဟုတ်ချေ"ဟု ဆင်ခြင်မိ၍ ထိုခဏမှာပင် များစွာ မြတ်နိုး တနာ ဖြစ်ရှိပြီးလျင် မြတ်စွာဘုရားရှင် အပေါ်၌ ရိုင်းပြစွာ "သမဏ = ရဟန်း" ဟု ပြောဆိုခြင်းကို ပယ်စွန့်၍ အနွယ်တော် အားဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ပြောဆိုလိုသည်ဖြစ်၍—

> "အကျွန်ုပ်တို့သည် အရှင်ဂေါတမ၏ ထမ်းပိုးကို၎င်း, ထွန်တုံးကို၎င်း, ထွန်သွှားကို၎င်း, နှင်တံကို၎င်း, ခိုင်းနွှား တွကို၎င်း မမြင်ကြရပါကုန်၊ ထိုသို့ဖြစ်လျက် အရှင်ဂေါ-တမသည် 'ပုဏ္ဏား….ငါဘုရားသည်လည်း သင်ကဲ့သို့ပင် လယ်လည်း ထွန်၏၊ မျိုးလည်း ကြဲချ၏၊ လယ်ထွန်မျိုးကြဲ ပြီးလျင် ချမ်းသာစွာ စားသောက်နေထိုင်ပေ၏' ဟု ပြော ဆိုဘိ၏"—-

ဟူ၍ ပြောဆိုပြီးနောက် ကသိဘာရခွါဇ ပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကို-----

စာဖြေဂါထာ (၁) သဒ္ဓါ ဗိဇံ တပေါ ဝုဋ္ဌိ၊ ပညာ မေ ယုဂနင်္ဂလံ။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ပုဏ္ဏား၏ မပြည့်မစုံ မေး လျှောက်ချက်ကို အဖြေ ငု-ဂါထာ, နိဂုံး ၁-ဂါထာ = ပေါင်း ၄-ဂါထာတို့ဖြင့် ပြည့်စုံစွာ ဖြေကြားတော်မူလေသည်။ ထိုဂါထာ တို့ပါင္မိအနက် အဓိပ္ပါယ်ကား----

ဟူသော ဂါထာဖြင့် မေးလျှောက်လေ၏။

နိုင်ကြောင်း (ထမ်းပိုးထွန်တုံး-အစရှိသော) အဆောက် အဦပေါင်းကို။ နှ စ ပဿာမ = ငါတို့မမြင်ကြရကုန်ပါ။ ယထာ = အကြင် အခြင်းဖြင့် ဖြေရှင်းအပ်သည်ရှိသော်။ တေ = အရှင်ဂေါတမ၏။ ကသိ = လယ်ထွန်နိုင် ကြောင်း အဆောက်အဦပေါင်းကို။ ဇာနေမု = ငါတို့ ထင်စွာ သိနိုင်ကုန်ရာ၏။ တထာ = ထိုအခြင်းအရာဖြင့်။ (၀ါ) ငါတို့ ထင်ထင် သိမြင် နိုင်လောက် အောင်။ ပုစ္ဆိတော = သိလိုရေးဖြင့် မေးလျောက်အပ်သော အရှင် ဂေါတမသည်။ နော = ငါတို့ကို။ ကသိ = လယ်ထွန် နိုင်ကြောင်း (အရှင်ဂေါတမ၏)အဆောက်အဦပေါင်းကို။ မြူတိ = အဖြေစကား မိန့်ကြားပါလော့။—

ရတနာ] ကသိဘာရဒ္ဒါဇပုဏ္ဏားအကြောင်း ၆၁

(ဗြာဟ္မဏ = ဘာရခ္ဓါဇန္တယ်ဖွား အိုပုဏ္ဏား....)။မေ = ငါဘုရား၏။ သဋ္ဌါ = အာဂမ, အဓိဂမ,ဩကပ္ပန္,ပသာ-ဒသဒ္ဓါတရား ဤ လေးပါးသည်။ (သဒ္ဓါလေးမျိုး အကြောင်းကို ပါထိက၀ဂ္ဂအဋ္ဌကထာ၊ မျက်နှာ ၂၁၂-စသည်၌ရှ )။ ဗိဇံ = လယ်ကိုထွန်လျင်း အကြောင်းရင်း မှန်လေ့ မျိုးစေ မည်၏ (က)။

ဟိရီ ဤသာ မနော ယောတ္ထံး သတိ မေ ဖာလပါစနံ။ 🤉 (၂)

## မဟၥဗုဒ္ဓဝင်

[43

မေ = ငါဘုရား၏။ တပေါ = ဗူန္ဓြေခြောက်ခု စောင့် စည်းမှုသည်။ ဝုဋ္ဌိ = သဋ္ဌါမျိုးထူး ပင်သန်နူးအောင် ကျေးဇူးများလျှင်း မိုးရွာခြင်းမည်၏။ (ခ)

မေ = ငါဘုရား၏။ ပညာ=၀ိပဿနာ ဥာဏ်ပညာနှင့် တကွ မဂ်ပညာလေးပါး ဤ တရားအစုသည်။ ယုဂနင်္ဂလံ = ထမ်း၀ိုးနှင့် ထွန်တုံးမည်၏။ (ဂ)

မေ = ငါဘုရား၏။ ဟိရီ = မကောင်းမှုမှ ရှက် ကြောက်မှုဟိရီ,ဩတ္တပ္ပတရားနှစ်ခုသည်။ ဤသာ = ထွန် သန် အစုံမည်ပေ၏။ (ဃ)

မေ = ငါဘုရား၏။ မနော = စိတ်ကို အဦးထား သမာဓိတရားသည်။ ယော်တ္တံံ=ချည်ကြီး,ဗွဲ့ကြိုး,ထွန်ညင်း ကြိုး သုံးမျိုးမည်ပေ၏။ (င)

မေ = ငါဘုရား၏။သတိ = ၀ိပဿနာဥာဏ်ပညာနှင့် ယှဉ်သော သတိ, မဂ်ပညာနှင့်ယှဉ်သောသတိသည်။ ဖ**ာ-**လပါစနံ = ထွန်သွားနှင့် နှင်တံမည်ပေ၏။ (စ)

(ဤ၌ မှတ်ဖွယ်အထူးကား .... ပုဏ္ဏားသည် ထမ်းပိုး,ထွန်တုံးအစ ရှိသော လယ်ထွန်ကြောင်း အဆောက်အဦဘဏ္ဍာကိုသာ မေးလျှောက် ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်ကား ရှေ့ပိုင်းတရားချင်း သဘောတူသဖြင့် (အမေးစကား၌ မပါဝင်သော်လည်း) လိုအပ်သည်ကို ဖြည့်စွက်ကာ ဥပမာတင်ထား၍ ဟောကြားမှုသည် ဘုရားရှင်တိုင်း၏ အာနုဘော်ဖြစ် သောကြောင့် ထိုအာနုဘော်ကို ပြတော်မူလျက် ရှေ့ပိုင်းတရားချင်း သဘောတူသဖြင့် လိုအပ်သည်ကို ဖြည့်စွက်ကာ ဥပမာတင်ထား ဟော ကြားတော်မူလိုသည်ဖြစ်၍ "ငါဘုရား၏ သဒ္ဓါတရားသည် မျိုးစေ့ မည် ၏ " ဟု ဟောတော်မူသည်။ ဤ၌ "ရှှေပိုင်း တရားချင်း သဘော တူမှု ဟူသည် အဘယ်နည်း၊ ပုဏ္ဏားက မြတ်စွာဘုရားရှင် ထမ်းပိုး,ထွန်တုံး အစရှိသော လယ်ထွန် ကြောင်း အဆောက်အဦ ဘဏ္ဍာကိုသာ မေးအပ်သည် မဟုတ်လော၊ သို့ပါလျက် ပုဏ္ဏားမမေးအပ်သည့် မျိုးစေ့နှင့် သဘောတူသဖြင့် အသစ် ဖြည့်စွက်ကာ ဥပမာတင်ထားလျက် သဒ္ဓါတရားကို အဘယ့်ကြောင့်

Gj

ရတနာ] ကသိဘာရခွါဖပုဏ္ဏားအကြောင်း ၆၃

ဟောကြားတော် မူသနည်း၊ ဤသို့ မမေးအပ်သည့်တရားကို ထည့်သွင်း ဖြေကြားတော်မူခဲ့သော် ဤ တရားစကားသည် ရွှေနောက် အဓိပ္ပါယ် မႀက်စပ်သောတရားစကား ဖြစ်လေရာသည် မဟုတ်လော။ (=-ပုဏ္ဏား က ထမ်းပိုး ထွန်တုံးစသည့် လယ်တွန်အဆောက်အဦဘဏ္ဍာကိုသာ မေး အပ်ပါလျက် အဘယ့်ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်က မမေးအပ်သည့် သဒ္ဓါမျိုးစေ့စသည်ကို အပိုထည့်သွင်း၍ ဖြေကြားတော်မူပါသနည်း၊ ယင်းသို့ အပိုထည့်စွက် ဖြေကြားနေသဖြင့် ရွှေနောက် အဓိပ္ပါယ် မႀက်စပ်သော တရားစကား ဖြစ် လေ ရာသည် မဟုတ်လော)" ဟု မေးဖွယ်ရှိ၏။

အဖြေကား ... ဘုရားရှင်တို့မှာ ရွှေနောက်အဓိပ္ပါယ်မဆက်စပ်သော တရားစကား ဟောကြားမှုဟူ၍ မရှိပေ၊ ဘုရားရှင်တို့သည် ရွှေပိုင်း သဘောတူသော တရားကို အသစ်ဖြည့်စွက်ကာ ဥပမာတင်ထား၍ ဟောကြားတော်မူကြမြ ဓမ္မတာဖြစ်သည်။

ဤ၌ ဤဆိုလတ္တံ့သောအတိုင်း ရွှေနောက်အဓိပ္ပါယ် ဆက်စပ်မှုကို သိမုတ်ရာ၏——

သိမှတ်ရန်မှာ .... ဤ ကသိဘာရဒွါဧပုဏ္ဏားက မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ထမ်းပိုး ထွန်တုံး အစရှိသော လယ်ထွန်ကြောင်း အဆောက်အဦဘဏ္ဍာ နှင့်စပ်၍ လယ်ထွန်ုမှုကို မေးမြန်းအပ်လေသည်၊ အမေးခံရသောမြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် မေးမြန်းသူ ထိုပုဏ္ဏားအား သနား စောင့်ရှောက်တော် မူသောအားဖြင့် "ဤအရာစုကိုကား ပုဏ္ဏားသည် မမေးအပ်ချေ" ဟု ခြွင်းချန်မှုကို လုံးဝပြုတော်မမူပဲ ( ပုဏ္ဏား၏ အမေး၌ မပါသည့် ( ၁ ) မူလတရား ( ၂ ) ဥပကာရတရား ( ၃ ) သမ္ဘာရတရား ( ၄ ) ဖလတရား ဤတရားလေးပါးနှင့်တကွ လယ်ထွန်မှုကို သိစေခြင်းငှါ အရင်းမူလတရားမှစ၍ ပြတော်မူလိုသဖြင့် "သစ္ဓါဗီဗံ = သစ္ဓါကရားသည် မျိုးစေ့မည်၏" ဟု ဟောတော်မူသည်။ (ဉာဏ်ပညာ မကျယ်ဝန်းသဖြင့် ပုဏ္ဏားက အပြည့်အစံ မမေးတတ်သော်လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင်ကမူ ကရုဏာတော် ကြီးမားသဖြင့် လိုနေသည့် တရားများကိုပါ ဖြည့်စွက် တော်မူကာ ဖြေကြားတော်မူ၏ဟု ဆိုလိုသည်)။

တင်ရှားစေဦးအံ့ ... မျိုးစေ့ရှိမှ လယ်ထွန်မှုကို ပြုရသည်၊ မျိုးစေ့ မရှိလျှင် လယ်ထွန်မှုကိုမပြုရ၊ မျိုးစေ့ရှိသလောက်သာ လယ်ထွန်မှု ပြုသည်၊ မျိုးစေ့ရှိသည်ထက် ပိုလွန်၍ လယ်ထွန်မှုကို ပြုရိုးထုံးစံမရှိ၊ ထို့ကြောင့် မျိုးစေ့သည် လယ်တွန်မှု၏ မူလအဓိက အကြောင်းရင်းဖြစ် မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

ဗုဒ္ဓ

သည်။ယင်းသို့ မျိုးစေ့သည်သာ လယ်ထွန်ခြင်း၏ မူလအဓိကအကြောင်း ရင်းဖြစ်သောကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အကြောင်းရင်းမှ စ၍ လယ်ထွန်မှုကို ပြတော်မူလိုရကား ပုဏ္ဏားမေးအပ်သည့် လော ကီ လယ်ထွန်မှု၏ အခြေခံ မူလ အဓိကအကြောင်းရင်းဖြစ်သော မျိုးစေ့နှင့် သဘောချင်းတူသဖြင့် ကိုယ်တော်မြတ်၏ ဓမ္မလယ်ထွန်မှု၏ အခြေခံ မူလ အဓိက (ရှေပိုင်း) အကြောင်းရင်းတရားကို ထည့်သွင်းဖော်ပြကာ ဥပမာတင်ထား ဟောကြားတော်မူလိုသည်ဖြစ်၍ "သဒ္ဒါဗီဇ = ငါဘုရား၏ သဒ္ဒါတရားသည် မျိုးစေ့မည်၏ 'ဟု ဟောကြားတော်မူ၏။ (ဤဆိုအပ် ပြီးသော အတိုဝ်း ရွှေပိုင်း မူလတရားချင်း သဘောတူမှု = လောကီ လယ်ထွန်မှု၏ ရွှေပိုင်း မူလအကြောင်းရင်းတရားကား မျိုးစေ့ဖြစ်၏၊ ဓမ္မလယ်ထွန်မှု၏ ရွှေပိုင်း မူလအကြောင်းရင်းတရားကား သဒ္ဒါတရား ဖြစ်၏—ဟူသော လေးနက်သည့်အဓိပ္ပါယ်ကို သိမှတ်ရာ၏)။

ဤ၌ တဖန် ထပ်၍ ''ပုဏ္ဏားမေးအပ်သည်ကိုသာ ရှေးဦးစွာဖြေပြီးမှ မမေးအပ်သည်ကို နောက်မှ ဖြေဆိုသင့်၏၊ သိုပါလျက် အဘယ့်ကြောင့် ပုဏ္ဏားမမေးအပ်သည်ကို နောက်မှ ဖြေဆိုမှုမပြုပဲ ရှေးဦးစွာ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကဖြေကြားတော်မူအပ်သနည်း''ဟူ၍ မေးမြန်းဖွယ်ရှိပြန်၏။

အဖြေ အကျဉ်းကား.... ( ၁ ) ပုဏ္ဏားအား ကျေးဇူးများသော ကြောင့် သင္ဓါတည်းဟူသော မျိုးစေ့ကို နောက်မှ ဟောသင့်သော်လည်း ရှေးဦးစွာ ဟောတော်မူသည်။ ( ၂ ) ဣန္ဒြေကို စောင့်စည်းမှုတည်းဟူ သော မိုးရွာခြင်းနှင့် သင္ဓါတရားတည်းဟူသောမျိုးစေ့တို့မှာ အကြောင်း အကျိုးအနေနှင့် ဆက်စပ်နေသောကြောင့် ဣန္ဒြေစောင့်စည်းမှု တည်း ဟူသော မိုးရွာခြင်းကို နောက်မှ ဟောသင့်သော်လည်း သင္ခါမျိုးစေ့၏ အခြားမဲ့၌ ကပ်၍ ဟောတော်မူသည်။

.69

အဓိပ္ပါယ်အကျယ်ကား... ( ၁ ) ဤပုဏ္ဏားကား ပညာရှိသူ ဖြစ်၏ သို့သော် မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိမျိုး၌ လူဖြစ်လာရသောကြောင့် သဒ္ဓါတရား ခေါင်း ပါးလျက် ရှိ၏။ သဒ္ဓါတရား ခေါင်းပါး၍ ပညာကြီးမားသောသူသည် သူတပါးတို့အား (အယုတ်သဖြင့် ဆရာသမားတို့အားသော်မှ) ယုံကြည် စိတ်ချကာ မိမိကျင့်ကြံသင့်သည့်တရားကို ကျင့်ကြံမှုမပြုသဖြင့် မဂ်ဖိုလ် တရားထူးကို မရနိုင်။ ဤကသိဘာရဒ္ဒါဇ ပုဏ္ဏား၏ ကိုယ်သန္တာန်မှာ ကိလေသာ အနောက်အကျကင်းသည့်ပသာဒသဒ္ဓါတရားမျှသော်လည်း (မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိမျိုး၌ လူဖြစ်လာရသောကြောင့်) အားနည်းလျက်ရှိချေ၏။ သို့ရကား ထိုပုဏ္ဏား၏ အားနည်းလှသော သဒ္ဓါတရားသည် အားကြီး ရတနာ] ကသိဘာရဒ္ဓါဇပုဏ္ဏားအကြောင်း ၆၅

သော ပညာနှင့် တွဲဖက်လျက် မဂ်ဖိုလ်တရားထူး ရမှု တည်းဟူသော အကျိုးထူးကို မပြီးစေနိုင်၊ ဆင်ကြီးနှင့်တွဲဖက်ကာ ထမ်းပိုးတခု၌ က-အပ်သော နွှားကဲ့သို့ ရှိချေ၏။ ထို့ကြောင့် ထိုပုဏ္ဏားအား သင္ဓါတရား သည် မဂ်ဖိုလ် ရောက်အောင် ကျေးဇူးပြုမည့်တရား ဖြစ်လေသည်၊ ထို့ကြောင့် ထိုပုဏ္ဏားကို ( လိုနေသော ) သင္ဓါတရား၌ တည်စေတော် မူလိုသဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် နောက်မှ ဟောသင့်သည့် သင္ဓါ မျိုးစေ့ကို တရားဟောနည်း၌ အတုမရှိ ကျွမ်းကျင် လိမ္မာတော်မူသော ကြောင့် ရှေးဦးစွာ ဟောတော်မူ၏။

(၂) မိုးရွာခြင်းသည် မျိုးစေ့အား ကျေးဇူးများလှ၏၊ ထိုမိုးရွာ ခြင်းကို မျိုးစေ့၏ အခြားမဲ့၌ ဟောအပ်မှသာ အကြောင်း အကျိုး ဆက်စပ်မှု ပြည့်စုံပြီးစီးနိုင်မည် ဖြစ်သောကြောင့် နောက်မှ ဟောသင့် သော်လည်း မိုးရွာခြင်းတည်းဟူသော ဤအနက်ကို ရွှေ၌ (သဒ္ဓါမျိုးစေ့ ၏ အခြားမဲ့၌) ဟောတော်မူအပ်သည်။ (ဤမိုးရွာခြင်းကိုသာ မဟုတ် သေး၊ မြတ်စ္ဒာဘုရားရှင်သည် ထွန်သန်ကြိုး-စသည်ကိုလည်း သူ့နေရာနှင့် သူ ဟောသင့်သောနေရာ့မှာ ဟောတော်မူအပ်လေသည်)။ ။(ဤ၌ သဒ္ဓါတရား၏ လက္ခဏာစသည်ကို ကျမ်းဂန်တို့မှ ထုတ်နုတ် မှတ်ယူကုန် ရာ၏။)

သင္ခါနှင့် မျိုးစေ့တို့၌ ဥပမာ ဥပမေယျ စပ်ပာပ်၍ မှတ်ရန်မှာ.... ပုဏ္ဏား၏ လေခကီ လယ်ထွန်မှုဆိုင်ရာ အခြေခံ မူလ အကြောင်းရင်း ဖြစ်သော ပကတိ မျိုးစေ့သည် ( ၁ ) အောက်၌ အမြစ်တွယ်ခြင်း ( ၂ ) အထက်၌အညွှန့်တက်စေခြင်း အလုပ်ကိစ္စနှစ်ပါးကို ပြုလုပ်သကဲ့သို့ ဤအတူ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ဓမ္မလယ်ထွန်မှုဆိုင်ရာ အခြေခံ မူလ အကြောင်းရင်းဖြစ်သော သဒ္ဓါမျိုးစေ့သည် ( ၁ ) အောက်၌ သီလ အမြစ်တွယ်ခြင်း ( ၂ ) အထက်၌ သမထဝိပဿနာ အညွှန့်တက်စေခြင်း အလုပ်ကိစ္စနှစ်ပါးကို ပြုလုပ်ပြီးပြေစေ၏။

ပကတိမျိုးစေ့သည် အမြစ်ဖြင့် မြေအရသာ ရေအရသာကို စုတ်ယူ၍ ပင်စည်ရိုးတံဖြင့် ကောက်စပါး၏ရင့်ကျက်မှုကို ယူဘ္ဆိရန် ကြီးပွါးသကဲ့သို့ ထို့အတူ ဤသခ္ခါမျိုးစေ့သည် သီလအမြစ်ဖြင့် သမထဝိပဿနာအရသာ ကို စုတ်ယူ၍ အရိယမဂ် တည်းဟူသော ပင်စည်ရိုးတံဖြင့် အရိယဖိုလ် တည်းဟူသော ကောက်စပါး၏ရင့်ကျက်မှုကို ရယူဘ္ဍိရန် ကြီးပွါးလေ သည်။ မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

ရြဒီ

ပကတိမျိုးစေ့သည် လယ်မြေကောင်း၌ တည်၍ အမြစ် အညွှန့်, အရွက်, ရိုးတံ, အနှံတို့ဖြင့် ကြီးထွားပြန့်ပြောခြင်းသို့ ရောက်ရှိကာ နို့ ရည်ကိုဖြစ်စေ၍ များစွာသော သလေးစပါး သီးတို့ဖြင့် ပြည့်သော သလေးကောက်စပါးနှံကိုဖြစ်စေသကဲ့သို့ ထိုအတူ ဤသဒ္ဒါမျိုးစေ့သည် စိတ်အစဉ်တည်းဟူသော လယ်မြေကောင်း၌တည်၍ သီလဝိသုဒ္ဒိ – အစရှိ သော လောကိဝိသုဒ္ဓိ ခြောက်ပါးတို့ဖြင့် ကြီးထွား ပြန့်ပြောခြင်းသို့ ရောက်ရှိကာ ဉာဏဒဿနဝိသုဒ္ဓိ – အရိယမဂ်တည်းဟူသော နို့ရည်ကို ဖြစ်စေ၍ များစွာသော ပဋိသမ္ဘိဒါဉာဏ် အဘိညာဏ်တို့ဖြင့် ပြည့်သော အရဟတ္တဖိုလ် တည်းဟူသော ကောက်စပါး သီးနံ့ကို ဖြစ်စေ၏။ ထို့ ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ''သဒ္ဓါ ဗီဇံ – ငါဘုရား၏ သဒ္ဓါတရား သည် မျိုးစေ့မည်၏ '' ဟူ၍ ဟောတော်မူ၏။ (က)

"ငါဘုရား၏ ဣန္ဒြေခြောက်ခု စောင့်စည်းမှုသည် မိုးရွှာခြင်းမည်၏" ဟူသော စကားရပ်၌ ။ ။ မိုးရွာခြင်း တည်းဟူသော အထောက်အပံ့ ကို ရရှိသဖြင့် ပုဏ္ဏား၏မျိုးစေ့ ထို မျိုးစေ့ကြောင့် ပေါက်ပွါးလာသော ကောက်ပင်များသည် အခါခပ်သိမ်း မညှိုးမနွမ်းပဲ စည်ကား ပြည့်စုံ သကဲ့သို့ ထို့အတူ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ဣန္ဒြေခြောက်ခု စောင့်စည်းမှု တည်းဟူသော အထောက်အပံ့ကို ရရှိသဖြင့် သဒ္ဓါမျိုးစေ့ ထိုသဒ္ဓါမျိုး စေ့လျှင် အကြောင်းရင်းရှိကြသည့် သီလ သမာဓိပညာ တရားတို့သည် အခါခပ်သိမ်း မညှိုးမနွမ်းပဲ စည်ကားပြည့်စုံကြကုန်၏။ ထိုစကားရပ်ဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်—

"ပုဏ္ဏား.... သင်မျိုးစေ့ကို စိုက်ပျိုးကြဲချအပ်ပြီးနောက် မိုးရွာလျှင် ကောင်း၏ အကယ်၍ မိုးမရွာလျှင် ရေအသစ်သွန်းလောင်း၍ ပေးအပ် သကဲ့သို့ ထိုအတူ ငါဘုရားသည် ဟိရီ ဩတ္တပ္ပတည်းဟူသော ထွန်သန်၌ ဝိပဿနာပညာ မဂ်ပညာတည်းဟူသော ထမ်းပိုးထွန်တုံးများကို သမာဓိ တည်းဟူသော မဂ်ပညာတည်းဟူသော ထမ်းပိုးထွန်တုံးများကို သမာဓိ တည်းဟူသော ဝန်ဆောင်နွှား= ခိုင်းနွားတို့ကို ယှဉ်ကပြီးလျှင် ဝီရိယ တည်း ဟူသော နှင်တံဖြင့် ထိုးဆွမောင်းနှင်၍ မိမိ၏စိတ်အစဉ်တည်း ဟူ သော လယ်မြေကောင်း၌ ထွန်ယက်၍ သစ္ခါမျိုးစေ့ကို စိုက်ပျိုးအပ်လေ သည်၊ ယင်း စိုက်ပျိုးအပ်ပြီးသော သစ္ဓါမျိုးစေ့၌ မိုးရေမရှိသော ဟူ၍ ဘယ်သော အခါမျှ မရှိချေ။ ငါ ဘုရား၏ 'ဣန္ဒြေခြောက်ခု စောင့်စည်းမှု' တည်းဟူသော မိုးရေသည်ကား အမြဲမပြတ် ငါဘုရား၏ စိတ်အစဉ်တည်း ဟူသော လယ်မြေကောင်း၌ ရွာသွန်းလျက်ရှိပေ၏" ဟူသော လေးနက် သည့့်အဓိပ္ပါယ်ကို ညွှန်ပြတော်မူ၏။ ( ခ ) ရတနာ] ကသိဘာရခွါဇပုဏ္ဏားအကြောင်း ၆၇

" ငါဘုရား၏ ၊ ဝိပဿန္းပညာ မဂ်ပညာသည် ၊ ကမ်းပိုးနှင့် ထွန်တုံး မည်၏ ဟူသော စကားရပ်၌။ ။ ပုဏ္ဏား၏ ထမ်းပိုး ထွန်တိုးနှင့် မြတ်စွာဘုရား၏ ဝိပဿနာပညာ မဂ်ပညာတို့ တူကြကုန်၏၊ ထမ်းပိုး သည် ထွန်သန်၏ မှီရာဖြစ်၏၊ ရွှေကဖြစ်၏၊ ထွန်သန်နှင့် တစပ်တည်း ဖွဲ့စပ်သပ်၏၊ ကြိုးတို့၏ မှီရာဖြစ်၏၊ ဝန်ဆောင်နွှား---ခိုင်းနွှားတို့ တပေါ်င်း တည်းသွားအောင် ရွက်ဆောင်ကျေးဇူးပြု၏။ ထို့အတူ ပညာသည် လည်း ဟိရီ ဩတ္တပ္ပအမှူးပြုသည့် များစွာသော အပြစ်မရှိသည့် တရား တို့၏ အားကြီးသော မိုရာဥပနိဿယည်း ဖြစ်၏၊ အပြစ်မရှိသော တရား တ္မိ၏ ရွှေသွားခေါင်းဦးလည်း ဖြစ်၏၊ ထွန်သန်နှင့်တူသည့် ်ဟိရီ ဩတ္ထပ္ပ တရားတို့နှင့်ကင်း၍ မဖြစ်နိုင်ရဲကား ထိုဟိရီ ဩတ္တပ္ပ တည်းဟူသော ထွန်သန်နှင့် ပညာထမ်းပိုးကို တစပ်တည်း ဖွဲ့စပ်အပ်၏။သမာဓိတည်းဟူ သောကြီး၏ မီရာပစ္စည်းအကြောင်း ဖြစ်သောကြောင့် သမာဓိကြိုးတို့၏ မှီရာလည်း ဖြစ်၏၊ ပညာသည် အလွန်အားထုတ်ခြင်း, အလွန် ဆုတ် နှစ်ခြင်း နှစ်ပါးကို တားမြစ်တတ်သောကြောင့် ဝီရိယတည်းဟူသော ဝန်ဆောင်နွှား=ခိုင်းနွှားတို့ကို တညီတညွတ် တပေါင်းတည်း အသွား မုန်အောင် ရွက်ဆောင်ကျေးဇူးပြု၏။

ထွန်သွားတပ်၍ထားသော ထွန်တုံးသည် ထွန်ယက်သောအခါ မြေ စိုင်ခဲများကို ဖြိုခွဲ၍ ပစ်၏၊ သစ်မြစ်ကြီး ီသစ်မြစ်ဖွှားများကို ဖြိုခွဲဖျက် ဆီးပစ်၏။ ထို့အတူ သတိတည်းဟူသော ထွန်သွားတပ်အပ်သည့် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်၏ ဟာာထွန်တုံးသည်လည်း ဝိပဿနာအလုပ် အားထုတ် ထွန်ယက်သောအခါ၌ ထိုထို တရားတို့၏သန္တတိအခဲ့သမူဟအခဲ့ ကိစ္စ အခဲ့ အာရုံအခဲ တည်းဟူသော အခဲကြီး လေးခဲ (=ဆနုလေးမျိုး) တို့ကို ဖြိုခွဲ၍ပစ်၏၊ ခပ်သိမ်းသော ကိလေသာသစ်မြစ်ကြီး သစ်မြစ်

ဖွားများကို ဖြိုခွဲဖျက်ဆီးပစ်၏။ ထို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ်ငါဘုရား၏ င်ပဿနာပညာ မဂ်ပညာ နှစ်ပါးသည် ထမ်းပိုးနှင့် ထွန် င်္ကႏမည်၏ " ဟု ဟောတော်မူလေသည်။ ( ဂ ) " ဟိရီ ဤသာ= ငါဘုရား၏ ဟိရီတရားသည် ထွန်သန်မည်၏" ဟူသော စကားရပ်၌၊ ျဟိရီနှင့်သြတ္တပ္ပတရားသည် အတူတက္ခဖြစ်ဖော် ဖြဉ်ဖက်ဖြစ်သောကြောင့် ဟိရီတရားကိုယူသဖြင့် ဩတ္တပ္ပတရားကိုလည်း ယ္ခ်အပ်ခလသည်။ထို့ကြောင့် "ငါဘုရား၏ မကောင်းမှုမှ ရှက်ကြောက်မှု= ဟိရီ,ဩဘ္တပ္ပတရားနှစ်ခုသည်ထွန်သန်အစုံ မည်၏"ဟု မြန်မာပြန်ဆိုခဲ့ ောက္ခဲ။

မဟာဗုဒ္ဓဝင

မြဒ္မ

ပုဏ္ဏား၏ ပကတိထွန်သန်သည် ထမ်းပိုးနှင့် ထွန်တုံးကို ဆောင်ယူ တားသကဲ့သို့တို့အတူ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ဟိရီ ဩတ္တပ္ပတရား (ထွန်သန်) ာစုံသည် (ထိုတရားနှစ်ပါးရှိမှ ပညာနှစ်မျိုး ရှိနိုင်သောကြောင့်) လောကီ ဝိပဿနာ ပညာ, လောကုတ္တရာ မဂ်ပညာ တည်းဟူသော ထမ်း ပိုးနှင့် ထွန်တုံးကို ဆောင်ယူထားပေ၏။ ထမ်းပိုးနှင့်ထွန်တုံးသည် ထွန် သန်နှင့် ဖွဲ့စပ်အပ်မှသာ ( ရှေးဖော်ပြရာပါ ) မိမိဆိုင်ရာကိစ္စကို ပြုလုပ် နိုင်၏၊ တုန်လည်း မတုန်လှုပ် လျော့လည်းမလျော့ (တင်းတင်းကြပ်ကြပ် ရှိ၏။) ထို့အတူ ဟိရီ သတ္ထပ္ပ တည်းဟူသော ထွန်သန်အစုံနှင့် တွဲယှက် ဖွဲ့စပ်အပ်မှသာ ပညာနှစ်ပါးသည်( ရှေး ဖော်ပြရာပါ ) မိမိဆိုင်ရာ ကိစ္စကို ပြုံလုပ်နိုင်၏၊ တုန်လည်း မတုန်လှုပ်၊ လျော့လည်း မလျော့၊ အဟိရိက အနောတ္တပ္ပ အကုသိုလ်များနှင့် ရောယှက်မှုမပြုပဲ တင်းကြပ်စွာ တည်ရှိ ပေ၏၊ ထိုကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ငါဘုရား၏ မကောင်း မှုမှ ရှက်ကြောက်မှု ဟိရီ ဩတ္တပ္ပ တရားနှစ်ခုသည် ထွန်သန့်အစုံမည်၏" ဟူ၍ ဟောတော်မူသည်။ (သ)

"မနော ယောတ္တံ ဆစိတ်သည် ကြိုးမည်၏"ဟူသောစကားရပ်၌။ ။ စိတ်ကိုခေါင်းတပ်၍ သမာဓိကို ဟောတော်မူလိုရင်းဖြစ်သည်၊ထိုကြောင့် "ငါဘုရား၏ စိတ်ကိုအဦးထား သမာဓိတရားသည် ချည်ကြိုး, မွဲကြိုး, ဘွန်ညင်းကြိုး သုံးမျိုးမည်၏"ဟု မြန်မာ ပြန်ဆိုခဲ့ပေသည်။ ကြိုးသည် (၁)ထွန်သန်နှင့်ထမ်းပိုးကို ဖွဲ့နှောင်သော ထွန်ညင်းကြိုး၊ (၂) ထမ်းပိုးနှင့် ခိုင်းနွားတို့ကို ဖွဲ့နှောင်သော ဗွဲကြိုးဆထမ်းပိုးကြိုး၊ (၃) မောင်းနှင်သူနှင့် ခိုင်းနွားတို့ကို စွဲနှောင်သော ဗွဲကြိုးဆောမ်းပိုးကြိုး၊ (၃) မောင်းနှင်သူနှင့် ခိုင်းနွားတို့ကို ဆက်စပ်မိအောင် ဖွဲ့နှောင်သော နွားချည်ကြိုးဟူ၍ ထုံးမျိုးရှိ၏၊ ပုဏ္ဏား၏ ကြိုးသုံးမျိုးသည် ထွန်သန်, သမ်းပိုး ခိုင်းနွားတို့ကို တခုတခြားစီ မဖြစ်စေပဲ တစပ်တည်းဖြစ်အောင် ပြုံလျက် မိမိဆိုင်ရာ ကိစ္စတို့ကို ပြီးစေသကဲ့သို့ ထို အတူ မြတ်စွာဘုရား ရှင်၏ သမာဓိကြိုးသည့်လည်း အလုံးစုံသော ထို့ဟိုရီ ဩတ္တပ္ပ တည်း

ျမန္မေ ဆိုလေရ ကျက်မှုကျမ္မေ ဆိုလိုလိုလ်လေနေရာ ရောရှိကျန္တာ တည်း ဟူသော ထွန်သန်, ပညာ တည်းဟူသော ထမ်းပိုး, ဝီရိယ တည်း ဟူသော ခိုင်းနွှား ဤ တရားအစုကို အာရုံတခုတည်း၌ မပြန့်လွှင့် အောင် ရွက်ဆောင်ပြုလုပ်ခြင်းဖြင့် ဖွဲ့နှောင်၍ မိမိတို့ဆိုင်ရာကိစ္စများကို ပြီးစေလေသည်၊ထို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ''ငါဘုရား၏စိတ်ကို အဦးထား သမာဓိ တရားသည် ချည်ကြိုး, ဗွဲကြိုး, ထွန်ညင်းကြိုး သုံးမျိုးမည်၏"ဟူ၍ ဟောတော်မူသည်။ (င) "ငါဘုရား၏ ဝိပဿနာဉာဏ်ပညာနှင့်ယှဉ်သော သတို့မဂ်ပညာနှင့် ယှဉ်သောသတိသည် ထွန်သွားနှင့်နှင်တံမည်၏"ဟူသောကေားရပ်၌။ ။

ကာယဂုတ္တော ၀စိဂုတ္တော၊ အာဟာရေ ဥဒရေ ယတော။

အဖြေဂါထာ (၂)

ပကတိနှင်တံသည် ခိုင်းနွှားတို့အား ထိုးဆွရိုက်ပုတ်အံ့သော ဘေးကို ပြလျက် ဆုတ်နစ် ရှပ်နားခွင့်ကိုလည်း မပေး၊ လမ်းမှား သွားခြင်းကို လည်း တားမြစ်၏၊ ထို့အတူ သတိတည်းဟူသော နှင်တံသည် ဝီရိယ ခိုင်းနွှားတို့အား အပါယ်ကျမည့်တေးကိုပြလျက် ပျင်းရိဆုတ်နစ်ရပ်နား ခွင့်ကိုလည်းမပေး၊ ကာမဂုဏ်တည်းဟူသော မကျက်စားသင့်သည့်အရာ ၌ စိတ်၏ လှည့်လည်ကျက်စားမှုကို တားမြစ်၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းအလုပ်၌ ယှဉ်စေလျက် လမ်းမှားသွားခြင်းကို တားမြစ်၍ ကမ္မဋ္ဌာန်းအလုပ်၌ သူရားရှင်သည် "ငါဘုရား၏ ဝိပဿနာဉာဏ်ပညာနှင့် ယှဉ်သောသတိ မှင် ပညာနှင့်ယှဉ်သော သတိသည် ထွန်သွားနှင့် နှင်တံမည်၏" ဟူ၍ ဟော တော်မူသည်။ (စ)

ပကတိ ထွန်သွားသည် ထွန်တုံးကို စောင့်ရှောက်၍ ထိုထွန်တုံး၏ရွှေမှ သွားသကဲ့သို့ ထို့အတူ သတိသည်လည်း ကုသိုလ်တရားတို့၏ အဖြစ် သနစ်အလားတို့ကို စဉ်းစားဖွေရှာလျက်၎င်း အာရုံ၌ထင်လင်းလျက်၎င်း ပညာထွန်ထုံးကို စောင့်ရှောက်၏၊ထို့ကြောင့် များစွာသောပါဠိတော်တို့ ၌ သတိကို အစောင့်အရှောက် တရားအနေဖြင့် မြတ်စွာဘုရား ဟော ကြားအပ်လေသည်၊ ထို သတိတည်းဟူသော ထွန်သွားသည် မမေ့ မပျောက်သော အနေအားဖြင့် ပညာထွန်ဟုံး၏ ရွှေမှလည်း သွား၏၊ မှန်၏—သတိက ရွှေသွားပြုကာ လေ့လာအပ်ပြီးသော တရားအစု၌ နောက်က လိုက်ကာ ပညာသည် ထိုးထွင်း၍သိရ၏။

ရတနာ္] ကသိဘာရခွါဇပုဏ္သားအကြောင်း ၆၉

မကၥမ်ဒီ၀င်

[43

ဝစ်သုစရိုက်လေးပါးဟူသော စည်းစောင်းရန်းဖြင့် လုံခြုံ စေ၏။ (ဤစကားရပ်စိုဖြင့် ပါတိမောက္ခ သံဝရသီလကို ဟောတော် မူအပ်၏ )။ အာဟာရေ 😑 သုံးစွဲအပ်စွာ ပစ္စည်းလေးဖြာ၌။ ယတော = အနေသန ၂ ၃-ပါး မဖြစ် ပွါးအောင် ကောင်းစွာစောင့်စည်းပေ၏။ (ဤဖြင့်အာဇီဝ ပါရိသုဒ္ဓိသိလကိုဟောတော်မူအပ်၏) ။ ဥဒရေ == ၀န်း၌။ ယတော် = နှိုင်းနှိုင်းရှည်ရှည် စားသုံးသော အားဖြင့် ကောင်းစွာစောင့်စည်း၏။ (ဤဖြင့် ဘောဇနေမတ္တညျတာ ကို အဦးငာဘးကာ ပစ္စယသန္ခ်သာတသီလကို ဟောတော် မူအ၀်၏)။သစ္စံ — သစ္စေန = အရိယဝေါဟာ ရှစ်ဖြာ အပြား မှန်ကန်သော စကားဖြင့်။ နိဒ္ဒါနံ == (အနရိယ ဝေါဟာရရှစ်ပါး ပေါင်းမြက်များကို) ပယ်ရှားရိတ်ဖြတ် အမြစ်ပြတ် သုတ်သင်ခြင်းကို။ ကရောမိ ≕ ငါပြု၏။ သောရစ္စံ=နဗ္ဗာန်မည်တောင်း တရားကောင်း၌ နှစ်ခြိုက် မွေ့လျော် ပျော်ပိုက်မှုတည်းဟူသော အရဟတ္တဖိုလ်သည်။ မေ 😑 လူသုံးပါးတို့ဆရာ ဘုရားငါ၏။ ပမောစနံ 🚍 ထွန်တုံးကိုချွံတ် လယ်ကိုလွှတ်၍ တန့်ရပ်နားနေ အပြီးတိုင် အပန်းဖြေခြင်းတည်း။

(ဤ၌ ဆိုလိုရင်းကား … ပုဏ္ဏား… သင်သည် မျိုးကြဲပြီးလျှင် ကောက်စပါးကို စောင့်ရှောက်ရန် ဆူးအရံကိုဖြစ်စေ, သစ်ပင်အရံကို ဖြစ်စေ, တံတိုင်းမျဉ်းတား ဝါးအရံကို ဖြစ်စေ ပြုလုပ်၏။ ထိုသို့ပြုလုပ် သဖြင့် နွား ကွဲ၊ သမင် အပေါင်းတို့သည် ဝင်ခွင့်ကို မရရှိကြပဲ သင်၏ ကောက်စပါးကို မဖျက်ဆီးနိုင်ကုန်သကဲ့သို့ ထို့အတူ ငါဘုရားသည် လည်း သင္ခါမျိုးစေ့ကို စိုက်ပျိုးပြီးလျှင် ကုသိုလ်အမျိုးမျိုး တည်းဟူ သော ကောက်စပါးကို စောင့်ရှောက်ရန် ပါတိမောက္ခသံဝရသီလ, အာဇီဝပါရိသုဒ္မိသီလ, ပစ္စယသန္ဒိဿိတသီလ တည်းဟူသော တံတိုင်း အကာအရံကြီး သုံးထပ်ကို ပြုလုပ်၏။ ထိုသို့ပြုလုပ်သဖြင့် ရာဂ, ဒေါသ, မောဟ အစရှိသည့် အကုသိုလ်တရား နွား ကွဲ၊ သမင်များသည် ဝင် ရောက်ခွင့်ကို မရရှိကြပဲ ငါဘုရား (လယ်သမားကြီး)၏ ကုသိုလ်အမျိုး မျိုးတည်းဟူဘော ကောက်စပါးကို မဖျက်ဆီးနိုင်ကြကုန် ။ ရတနာ] ကသိဘာရဒ္ဓါဇပုဏ္ဏားအကြောင်း ၇၁

ု ပုဏ္ဏား .... သင်သည် အပြင်အပ ဗာဟိရလယ်ထွန်မူကို ပြုပြီးလျှင် ကောက်စပါးကို ဖျက်ဆီးတတ်သည့် ပေါင်းမြက်သစ်ပင်များကို လက်ဖြင့် ဖြစ်စေ တံစဉ်(တင်)ဖြင့်ဖြစ်စေ နုတ်မှုရိတ်မှု သုတ်သင်မှု ပြုသကဲ့သို့ ထိုအတူ ငါဘုရားသည်လည်း ကိုယ်တွင်းအဇ္ဈတ္တိက ဓမ္မလယ်ထွန်မှုကို ပြုပြီးလျှင် ကုသိုလ်တရား ကောက်စပါးမျှားကို ပျက်ပြားအောင် ဖျက်ဆီးတတ်ကြသည့်-မမြင်သည်ကို မြင်သည်ဟုပြောခြ**င်း** မကြားသည်ကို ကြားသည်ဟုပြောခြင်း<sub>ရ</sub> မတွေ မရောက်သည်ကို တွေ့ရောက်သည်ဟုပြောခြ**င်း** မသိသည်ကို သိသည်ဟုပြောခြ<mark>င်း</mark> မြင်သည်ကို မမြင်ဟုပြောခြင်း ကြားသည်ကို မကြားဟုပြောခြ**င်း**္ တွေ့ရောက်သည်ကို မတွေ့ရောက်ဟုပြောခြင်း သိသည်ကို မသိဟုပြောခြ**င်း**— ဤအနရိယ ဝေါဟာရရှစ်ပါး မုသားပေါင်းမြက်ပင်များကို— မမြင်သည်ကို မမြင်ဟုပြောခြ**င်း** မကြားသည်ကို မကြားဟုပြောခြင်း မတွေ့ မရောက်သည်ကို မတွေ့မရောက်ဟုပြောခြင်း မသိသည်ကို မသိဟုပြောခြင်း မြင်သည်ကို မြင်သည်ဟုပြောခြ**င်း** ကြားသည်ကို <mark>ကြားသ</mark>ည်ဟုပြောခြင်း<sub>,</sub>

တွေ့ရောက်သည်ကို တွေ့ရောက်သည်ဟုပြောခြ**င်း** သိသည်ကို သိသည်ဟုပြောခြင်း— ဤအရိယ ဝေါဟာရရှစ်ပါး သစ္စာစကား တည်းဟူသော လက်တံစဉ် ဖြင့် နုတ်မှု ရိတ်ဖြတ်မှု သုတ်သင်မှုကို ငါပြု၏။ ပုဏ္ဏား....သင်၏ ထွန်တုံးကိုချွတ် လယ်ကိုလွှက်၍ တန့်ရပ်နားနေ အပန်းဖြေခြင်းသည် တဖန် ညနေချမ်း၌ဖြစ်စေ နောက်တနေ့၌ဖြစ်စေ နောက်နှစ်၌ဖြစ်စေ လယ်ထွန်မှုကို ပြုရပြန်သောကြောင့် အပြီးအပိုင် ထွန်တုံးချွတ်ရ ပိတ်ရမှု လယ်ကိုလွှတ်ရမှု တန့်ရပ်နားနေ အပြီးတိုင်

မကၥရံဒီဝ၄

ြုန်ဦ

အပန်းဖြေရမှု မဟုတ်ပေ။ ငါဘုရား၏ ထွန်တုံးကိုချွတ် လယ်ကိုလွှတ်၍ တန့်ရပ်နားနေ အပန်းဖြေခြင်းသည်ကား ထိုကဲ့သို့မဟုတ်ချေ။ မှန်၏— အိုပုဏ္ဏား.... ငါဘုရားမှာ အရဟတ္တဖိုလ်သို့ မရောက်မီ အကြား ထွန်တုံးကိုချွတ် လယ်ကိုလွှတ်၍ တန့်ရပ် နားနေ အပန်းဖြေမှုဟူ၍မရှိ ခဲ့ချေ၊ ထင်ရှားစေဦးအံ့ – အိုပုဏ္ဏား....ငါဘုရား (=လယ်သမားကြီး) သည် ဒီပင်္ကရာ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ လက်ထက်တော်အခါမှ အစပြု၍ ပညာတည်းဟူသောထွန်၌ သမ္မပ္ပဓာန်လို့လ ဝီရိယတန်ဆောင် နွှားကြီး လေးကောင်တို့ကို ယှဉ်က၍ လေးအသင်္ချေကမ္ဘာတသိန်းကြာ အခါ ကာလတို့ပတ်လုံး ကြီးစွာသော ကိုယ်တွင်းအဇ္ဈတ္တိက ဓမ္မလယ်ထွန်မှုကို ပြုခဲ့ရာ အရဟတ္တမဂ်ဉာဏ် သဗ္ဗညုတဉာဏ်သို့ မရောက်မခြင်း (=ဘုရား မဖြစ် မခြင်း)ထွန်တုံးကိုချွတ် လယ်ကိုလွှတ်၍ တန့်ရပ်နားနေ အပန်း ဖြေမှု မပြုခဲ့ပေ။

အို ပုဏ္ဏား.... ငါဘုရားသည် ဖော်ပြရာပါ လေးအသင်္ချေကမ္ဘာ တသိန်းကြာ မရပ်မနား တရားလယ်ထွန်မှုကို ပြုလုပ်ပြီးကာ မဟာဗောဓိ ပင် အပရာဇိတ ရွှေပလ္လင်၌ ထိုင်နေတော်မူကာ အလုံးစုံသော ဘုရား ကျေးဇူး ဂုဏ်အထူးတို့ဖြင့် ခြံရံအပ်သည့် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်ရှိပြီး သည့်အခါကျမှသာ ကြောင့်ကြခပ်သိမ်း အပြီးတိုင် အေးငြိမ်းခြင်းသို့ ရောက်သဖြင့် ပညာထွန်တုံးမှ ဝီရိယန္ဇားကြီးများကိုချွတ်ကာ စိတ် သန္တာန်အစဉ်တည်းဟူသော လယ်ကိုလွှတ်၍ အရဟတ္တဖိုလ် သမာပတ် အချိန်ရသမျှ ဝင်စားလတ်၍ တန့်ရပ်နားနေ အပြီးတိုင် အပန်းဖြေမှုကို ငါပြုအပ်ပေသည်။ ငါဘုရားအဖို့ရာ ယခုတဖန် လယ်ထွန်ယက်ရန် ကိစ္စ , လုံးဝမရှိတော့ပြီ''ဟု'ဆိုလိုရင်းဖြစ်သည် )။

အဖြေဂါထာ (၇)

ရတနာ] ကထိသာရခ္ပါစပုက္ထားအကြောင်း ၇၁

ဝီရိယ် = သမ္မပွဓာန်လုံ့လ ဝီရိယလေးပါးသည်။ ့ရ ဓာရယှံ = ပဌမထမ်းဝိုး မူလထမ်းဝိုးတို၌ အသီးအသီး က-အဝ်သည့် ဝန်ဆောင်နွား လေးကောင် (နှစ်ရှဉ်း) မည်၏။ (တံ = ထိုငါဘုရား၏ ကာယိက, ေလာာက ဝီရိယ နွားတရှဉ်းသည်။ ဝါ-သမ္မပွဓာန်လုံ့လ ဂီရိယ နွား နှစ်ရှဉ်းသည်)။ ယောဂတွေမာဓိဝါတနံ = ကာမယောဂ စသည်လေးတန် အနှိပ်စက်မခံရသည့် နိုဖ္ငာန်သို့ရောက် အောင် ရှေးရှထမ်းဆောင်နိုင်သည်ဖြဖ်ချ်။ ယတ္တ = အကြင် နိုဗ္ဗာန်သို့။ ဝန္တာ = ငါကဲ့သို့သောလယ်သမား အရောက်သွား၍။ န သောစတိ = စိုးရိမ်ရခြင်း အလျှင်း မရှိ။ တံ = ထိုစိုးရိမ်ကင်းရာ နိဗ္ဗုတာသို့။ အနိုပ်တွံ = နောက်သို့ပြန်ကြံ့ တဖန် မတုံ့ပဲ။ ဂန္ဆတိ = ပညာ ဥာဏ် စွမ်းပကားဖြင့် ရောက်အောင်သွားပေ၏။

(အဓိပ္ပါယ်ကား....ပုဏ္ဏား၏ထွန်ဦး၌ က-အပ်သည့် ဇန်ဆောင်နွှား တရှဉ်းတို့ ရုန်းဆောင် ဆွဲငင်အပ်သော ထွန်တုံးသည် မြေစိုင်ခဲကိုလည်း ဖြိုခွဲ၏၊ မြစ်ကြီး မြစ်ဖွားတို့ကိုလည်း ပယ်ရှားဖျက်ဆီး၏၊ ထို့အတူ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ကာယိက္ စေတသိက ဝီရိယ နွားတရှဉ်းတို့ အပြင်း ရုန်းဆောင်ဆွဲငင်အပ်သည့် ပညာထွန်တုံးသည် ရှေးဖော်ပြရာပါ သန္တတိ မြေစိုင်ခဲ့ သမူဟမြေစိုင်ခဲ့ ကိစ္စမြေစိုင်ခဲ့ အာရုံမြေစိုင်ခဲတည်း ဟူသော ဃနုလေးမျိုး=မြေစိုင်ခဲလေးမျိုးကိုလည်း ဖြိုခွဲဖျက်ဆီး၏၊ ကိလေသာ တည်းဟူသော မြစ်ကြီး မြစ်ဖွား များကိုလည်း ပြိုခွဲဖျက်ဆီး၏၊

(တနည်း) ပုဏ္ဏား၏ထွန်တခု၌ ပဋမထမ်းပိုးဝယ် က-အပ်သော နွားတရှဉ်း မူလထမ်းပိုးဝယ် က-အပ်သောနွှားတရှဉ်းဟူ၍ နွားနှစ်ရှဉ်း (=လေးကောင်) ရှိသကဲ့သို့ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ဓမ္မတွန်၌လည်း ဘမ္မပ္ပဓာန်လံ့လ ဝီရိယလေးပါးတည်းဟူသော နွှားနှစ်ရှဉ်း ( = လေး ကောင် ) ရှိလေရာ ပုဏ္ဏား၏ ထမ်းပိုးအစုံ၌ က-အပ်သည့် ပန်ဆောင် နွားနှစ်ရှဉ်းသည် အပြင်းရုန်းဆောင်မှု ပြုသည်ဖြစ်၍ ဖြစ်ပြီးဖြစ်လင္တံ သော ပေါင်းမြက်ကို ဖျက်ဆီးခြင်းကိစ္စ ကောက်စပါး၏ ပြည့်စုံခြင်းကိစ္စ ဤကိစ္စနှစ်ပါးကို ပြီးစေသကဲ့သို့ ထို့အတူ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ သမ္မပ္ပဓာန် လံ့လ ဝီရိယလေးပါးတည်းဟူသော ဝန်ဆောင်နွားကြီး နှစ်ရှဉ်းသည် သင်၏ နွှားနှစ်ရှဉ်းသည် သင်ကဲ့သို့သော လယ်သမား၏ စိုးရိမ် ကင်းငြိမ်းရာအရပ်သို့ ရောက်အောင်သွားနိုင်သည်မဟုတ်၊ ငါဘုရား၏ သမ္မပ္ပဓာန်လုံ့လ ဝီရိယနွားနှစ်ရှဉ်းသည်ကား ငါကဲ့သို့သော လယ် သမား၏ စိုးရိမ်မှုကင်းငြိမ်းရာ နိဗ္ဗာန်အရပ်သို့ မဆုတ်မနစ် ရောက် အောင် သွားပေ၏ဟု ဆိုလိုသည်။)

ဧဝမေသာ ကသီကဋ္ဌာ၊ သာ ဟောတိ အမတပ္ဖလာ။

တေံ ကသိိ ကသိတ္မာနံ၊ သဗ္ဗဗုက္ခာ ပမုစ္စတိ။ (၅)

နိဂုံး ဂါထၥ

အိုပုဏ္ဏား....သင်၏ဝန်ဆောင် နွားနှစ်ရှဉ်းသည် သင်မောင်းနှင်ရာ အရွှေအရပ် အနောက်အရပ် စသည်သို့ ရှေးရှုသွားရောက်သကဲ့သို ထို့ အတူ ငါဘုရား၏ သမ္မပွဲဓာန်လုံ့ လ ဝီရိယန္ဒားနှစ်ရှဉ်းသည် ငါမောင်း နှင်ရာ နိုဗ္ဗာန်သို့ ရှေးရှုရုန်းဆောင်ကာ အဖြောင့်သွားပေ၏။ ယင်းသို့ ရုန်းဆောင်ကာ သွားရောက်ကြရာဝယ် ထူးခြားချက်ရှိသည်မှာ သင်၏ တွန်တုံးကို ရုန်းဆောင်သော နွားနှစ်ရှဉ်းသည် လယ်၏အစွန်း (ကန်သင်း)သို့ရောက်လျှင် တဖန်ပြန်၍ တံ့လှည့်ပေ၏။ ငါဘုရား၏ သမ္မပွဲဓာန်လံ့လ ဝီရိယန္ဒားနှစ်ရှဉ်းသည်ကား ဒီပင်္ကရာမြတ်စွာဘုရား လက်ထက်တော်မှစ၍ နောက်သို့ပြန်မတုံ့ပဲ နိဗ္ဗာန်သို့ဦးတည်ကာ အမြဲ တစေ သွားလျက် ရှိပေ၏။

အပြင်းကြိုးကုတ် အားထုတ်ရုန်းဆောင်သည်ဖြစ်၍ ဖြစ်ပြီးဖြစ်လတ္တံ့ သော အကုသိုလ်ကို ပယ်ရှားခြင်း ကိစ္စ္ဘ ကုသိုလ်၏ ပြည့်စုံခြင်းကိစ္စ ဤ ကိစ္စနှစ်ပါးကို ပြီးစေ၏။

မလာဗုဒ္ဓဝင်

ထိုအခါ ကသိဘာရဒ္ဓါဇ ပုဏ္ဏားသည် အလွန်နက်နဲသည့် တရားဒေသနာကို ကြားနာရ၍ "ငါ၏လယ်ထွန်ခြင်းအတွက် ရရှိ အပ်သော ကောက်စပါးသီးနှံကို စားရသော်လည်း နောက် တနေ့ရောက်လျှင်ပင် ဆာလောင်မွတ်သိပ်မြဲ ဆာလောင်မွတ်သိပ် ရလေသည်။ ဤအရှင်ဂေါတမ၏ ဓမ္မလယ်ထွန်ခြင်းကား နိဗ္ဗာန် တည်းဟူသော အမြိုက်သီးကို သီးပေ၏။ ထိုတရားလယ်ထွန်မှု၏ အမြိုက်သီးကို စားသုံးရသည် ရှိသော် ခပ်သိမ်းသော ဆင်းရဲ ဒုက္ခမှ အပြီးတိုင် လွှတ်မြောက်နိုင်၏" ဟု လင်းလင်းထင်ထင် သိမြင်ပြီးလျှင် အလွန်ပင် ကြည်ညိုရကား ကြည်ညိုသူတိုင်း၏ ပြုမြံသောအပြုံအမှုကို ပြုလိုသည်ဖြစ်၍ မိမိ စားသုံးနေကျဖြစ်သည့် အဖိုးတသိန်းတန် ရွှေခွက်ထည်း၌ နူသနာထမင်းကို လောင်းထည့် ပြီးလျှင် ထို၏အထက်၌ ထောပတ် ပျား တင်လဲ စသည်တို့ဖြင့် စားသုံးချင်စဖွယ် မွှခ်းမံပြင်ဆင်၍ ရွှေခွက်၏ အပေါ်မှ ဘွဲ့ဖြု ပိတ်လွှာဖြင့် ဖုံးပြီးနောက် ကိုယ်တိုင်ပင် မ-ချီကာ ယူဆောင်ခဲ့၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို—

ဤသို့ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ကသိဘာရဒ္ဒါဇပုဏ္ဏားအား အရဟတ္တဖိုလ်အထွတ်တပ်သဖြင့် နိဗ္ဗာန်ကိုအဆုံးပြုကာ တရား ဒေသနာနိဂုံး ဆုံးစေတော်မူလေသည်။

သာ ဩဇာခိုင်ဖြီး နိဗ္ဗံာန်တည်းဟူသောအသီးကို သီးစေ နိုင်သည်မဟုတ်။ အပိစ=ၿင်စစ်သော်ကား။ယော ကော-စိ8 = ဗြဟ္မာလူနတ် အမှတ်မထင် အကြင်အကြင်သူသည် လည်း)။ ဧတံ ကသိ°=တိုသန္တာန်ကိုယ်တွင်း ဓမ္မလယ်ထွန် ခြင်းကို။ ကသိတွာန = သမ္မပ္ပဓာန်လုံ့လ စီရိယန္ထားက၍ ကာလမပျက် ထွန်ယက်သည်ရှိသော်။ သဗ္ဗဒုက္ခာ = စပ် သိမ်းဥဿို အလုံးစုံသောဆင်းရဲဒုက္ခမှ။ပမုစ္စတိ = နိဗ္ဗုိုး ဝိုင် အပြီးသတ်ကျွတ်လွှတ်နိုင်၏။

ရတနာ] ကသိဘာရဒ္ဒါဧပုဏ္ဏားအကြောင်း ၇၅

"အရှင်ဂေါတမသည် နို့ဃနာကို စားသုံးတော်မူပါ လော့၊ အရှင်ဂေါတမသည် နိဗ္ဗာန်တည်းဟူသော အသီး

## မဟၥမုဒ္ဓဝင်

အနှံ အကျိုးရှိသည့် ဓမ္မလယ်ထွန်မှုကို ပြုတော်မူသော ကြောင့် လယ်ထွန်ယောက်ျားပါတည်း"—–

[석원

ဟုပြောဆိုလျှောက်ထားကာ ရှိသေစွာဆက်ကပ်လေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ကသိဘာရဒွါဇပုဏ္ဏားကို—–

> ဂါထာဘိဂ်ိတံ မေ အဘောဇနေယို၊ သမ္ပဿတံ ဗြာဟ္မဏ နေသ ဓမ္မော။ ဂါထာဘိဂ်ိတံ ပန္ဒန္တိ ဗုဒ္ဓါ၊ ဓမ္မေ သတိ ဗြာဟ္မဏ ဝုတ္တိရေသာ။

ဗြာဟ္မဏ == ဘာရခ္ခါန္ကေယ်ဖွား အိုပုဏ္ဏား....။ဂါထာ-ဘိဂီတံ 🗕 ဂါထာတိုဖြင့်သီဆိုအပ် ရရှိလတ်သော ဘော ဇဥ်ကို။ မေ = ငါဘုရားသည်။ အဘောဇနေယုံ = စား သုံးခြင်းငှါ အလျှင်းပင် မထိုက်ချေ။ ဧသ<del>----</del>ဧသော == ဂါတာတို့ဖြင့် သီဆိုအပ် ရရှိလတ်သောဘောဇဉ်ကို စား သုံးခြင်းသည်။ သမ္ပဿတံ=အသက်မွေးစင်ကြယ်မှုကို ရှု မြင်ကုန်သော ဘုရားရှင်တို့၏။ န ဓမ္မော 💳 အလေ့ အလာ သဘောဓမ္မတာ မဟုတ်ချေ။ (တသ္မာ == ထို့ကြောင့်)။ ဗုဒ္ဓါ == အဆူဆူသောဘုရားရှင်တို့သည်။ ဂါထာဘိဂီတံ= ဂါထာတို့ဖြင့် သီဆိုအပ် ရရှိလတ်သော ဘောဇဉ်ကို။ ပန္ဒန္တိ == ပယ်တော်မူကုန်၏။ ဗြာဟ္မဏ == ဘာရခွါဇ နွယ်ဖွား အိုပုဏ္ဏား····။ ဓမ္မေ == အသက်မွေးခြင်း စင် ကြယ်မှုတရားသဘောသည်။ သတိ 😑 ရှိလတ်သေဉ်။ ဆော=ဤကောင်းကင်၌ လက်ကို ဆန့်သည့်အလား တစုံတခုသောအမျိုး၌မျှ ငြိကပ်ကွယ်တာမှု မထားပဲ လေးပါးပစ္စည်း တရားသဖြင့် ရှာမှီးခြင်းသည်။ ၀ုတ္တိ 💳 အဆူဆူသော ဘုရားရှင်တို့၏ စင်ကြယ်သော အသက် မွေးခြင်းတည်း။—— ဟူသော ဤဂါထာကို မိန့်ဆိုတော်မူလေ၏။

ရတနာ] ကသိဘာရဒွါ်ဇပုဏ္ဏားအကြောင်း ၇၇

(ဤ၌။ ။''ဂါထာတို့ကို သီဆို၍ ရအပ်သောဘောငဉ်ဟု ဆိုရ အောင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် နို့ ဆနာဆွမ်းကိုရရှိဘို့ရန် တရားဂါထာ တို့ကို ရွက်ဆိုဟောကြားတော်မူအပ်ပါကုန်သလော''ဟု မေးဖွယ်ရှိ၏။ အဖြေကား...နို့ ဆနာဆွမ်းကိုရရှိဘို့ရန် တရားဂါထာတို့ကို ဟောကြား အပ်ကုန်သည်မဟုတ်ပါ၊ စင်စစ်သော်ကား နံနက်စောစောကစ၍လယ်၏ အနီး၌ ရပ်တည်၍ ငာယောက်ချိုသော ဆွမ်းကိုမျှလည်း မရရှိပဲ တဖန် ကိုယ်တော်မြတ်၏ ဓမ္မလယ်ထွန်မှုပြုလုပ်ပုံကို ထင်စွာဖော်ပြသည့် တရား ဂါထာသုံးပုခ်တို့ဖြင့် ဘုရားရှင်၏ ကျေးဇူးဂုဏ်တို့ကို ပြည့်စုံစွာဖော်ပြ၍ ရရှိအပ်သော ဤနို့ဆနာသွမ်းဘောဇဉ်သည် ကခြေသည်များ က-ကြ သံဆိုကြ၍ ရအပ်သောပစ္စည်းနှင့်တူချေ၏။ ထို့ကြောင့် ''ဂါထာတို့ဖြင့် သီဆိုအပ် ရရှိလတ်သောဘောဇဉ်''ဟု ဟောတော်မူအပ်လေသည်။ ထိုသို့သော ဘောဇဉ်မျိုးသည် ဘုရားရှင်တို့အား မအပ်စပ်ပေ၊ ထို့ ကြောင့် ''စားသုံးခြင်းငှါ အလျှင်းပင်မထိုက်'' ဟု ဟောတော် မူသည် ။

ဤဂါထာ၌ စကားဝါကျ လေးပိုဒ်ပါရှိရာ ရွှေသုံးပိုခ်ပါ စကားရပ် များဖြင့် "မသဒ္ဓါ မကြည်ညို မလှူလိုသော ပုဏ္ဏားကို ဂါထာသီချင်း သီဆိုခြင်းဖြင့် လှူလိုအောင် ပြုလုပ်ပြီးလျှင် ရဟန်းဂေါတမသည် ဘောဇဉ်ကိုခံယူ၏၊ ဤ ရဟန်းဂေါတမ၏ တရားဒေသနာသည် ဆွမ်း အာမိသကို ရရှိရန် ရည်သန့်ခြင်း အကြောင်းရင်းရှိ၏" ဟု ပညာမဲ့သူ လူအပေါင်းတို့ ကွဲရဲ့မည့်တေး စွပ်စွဲမည့်ဘေးမှ ကိုယ်တော်မြတ်ကို လွတ် စေတော်မူကာ ဒေသနာ၏ စင်ကြယ်မှုကို ပြတော်မူ၏။ စတုတ္ထစာပိုခ်ပါ စကားရပ်ဖြင့် ကိုယ်တော်မြတ်၏ အသက်မွေးမှု စင်ကြယ်ခြင်းကို ပြတော် မူ၏။ )

ဤသို့ မြတ်စွာဘုရား မိန့်ကြားတော်မူ<mark>အပ်သည်ရှိသော် ကသိ-</mark>

ဘာရဒ္ဒါဇပုဏ္ဌားကြီးသည် ''အရှင် ဂေါတမသည် ငါ၏ နို့ဃနာ ကို ပယ်တော်မူ၏၊ ဤဘောဇဉ်သည် မအ၀်စပ်သော ဘောဇဉ် ဖြစ်သတဲ့၊ ငါကား ဘုန်းကံမဲ ့သူဖြစ်စွာ့တကား၊ အလှူဒါနကို ပေးလှူရန် အခွင့်ကို မရခဲ့ချေတကား"ဟု နှလုံးမသာယာခြင်းကို ဖြစ်စေပြီးနောက် ''ဤ နို့ဆနာကို အလှူမခံလျှင်လည်း အခြား တပါးသော ငါ၏လှူဖွယ်ဝတ္ထုကို အရှင်ဂေါတမသည် အလှူခံပါမူ ကောင်းလေစွာ့"ဟူ၍လည်း ဆက်၍ တဖန် ကြံစည်ပြန်လေ၏။ ထိုအကြောင်းကို သိတော်မူ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ''ငါဘုရား

အန္ဒေန ပါနေန ဥပဋ္ဌဟဿု၊ ခေတ္တံ ဟိ တံ့ ပုညပေက္ခဿ ဟောတိ။ (၇) (ဗြာဟ္မဏ 😑 ဘာရခွါဇန္တယ်ဖွား အိုပုဏ္ဏား …။) အညေန = န္ရွိဃနာမှတပါးသော။အန္ဓေန စ = ဆွမ်းဖြင့် ၎င်း။ ပါနေန စ = အဖျော်ဖြင့်၎င်း။ ကေဝလိနံ = ဘုရား ဘုန်းဂုဏ် အလုံးစုံနှင့် ကုံလုံပြည့်ဝဘော်မူသော။ မဟေသိိ — မြတ်သောသီလစသော ကျေးဇူးအပေါင်းကို ရှာလေ့ ရှိတော်မူသော။ ကုက္ကုစ္စ ဝူပသန္တံ == ကုက္ကုစ္စခပ်သိမ်း ငြိမ်းတော်မူပြီးသော။ ခီဏာသဝံ = အာသဝေါကုန်ခန်း ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်မြတ်ကို။ ဥပဋ္ဌဟဿု == ဆည်းကပ်ထံပါး ခစားပြုစုလော့။ (မြတ်စွာဘုရားသည် ပုဏ္ဏားက ပေးလှူလို စိတ်ကို ဖြစ်စေအပ်သော်လည်း ဤသို့သာ ပရိယာယ်အား မိန့်ကြားတော်မူ၏၊ပေးလော့ ဆောင်ခဲ့လော့ဟု တိုက်ရိုက် ်ပြောကြားတော်မမူ။) တံ = ထိုအံ့ဖွယ်ရှစ်ဖြာ ဘုရား သာသနာသည်။ ပုည်ပေက္ခဿ = ကုသိုလ်တရား လိုလ်ား သော သင်၏။ ခေတ္တံ ဟိ—–ခေတ္တံ စဝ == ကောင်းမှုမျိုးကို စိုက်ပျိုးကြဲချရာ လယ်ယာမြေကောင်းကြီးသည်သာလျင်။ တောတိ = ဖြစ်ပေ၏။-----ဟူသော ဤဂါထာကို ဟောကြားတော်မူလေ၏။

သည် အချိန်ပိုင်း ဤမျဖြင့် ဤပုဏ္ဏားကို သဒ္ဓါကြည်ညိုဖြစ်စေမည်" ဟု ဆွှမ်းခံချိန်ကို ပိုင်းခြားပြီးမှ လာခဲ့ပေပြီ၊ ပုဏ္ဏားသည်လည်း ယခုအခါ နှလုံးမသာယာမှုကို ပြုလေပြီ၊ ယခုအခါ ထိုနှလုံး မသာယာမှဖြင့် ငါဘုရားအပေါ်၌ စိတ်ကိုများ ပြစ်မှားလိုက်လျင် မြတ်သောနိဗ္ဗာန်တရားကို ထိုးထွင်း သိမြင်ခြင်းငှါ စွမ်းနိုင်ရှာ တော့မည်မဟုတ်"ဟု ဆင်ခြင်တော်မူပြီးလျင် ပုဏ္ဏား၏ သဒ္ဓါ တရား ဖြစ်ပွါးစေခြင်းငှါ ထိုပုဏ္ဏားတောင့်တအပ်သည့် စိတ်နှလုံး ကို ဖြည့်စွမ်းတော်မူလိုသည်ဖြစ်၍----

အညေန စ ကေ၀လိနံ မဟေသိ'၊

ခ်ီဏာသ၀ံ ကုက္ကုစ္စ**ူ**ပသန္တံ။

ထိုအခါ ကသိဘာရဒွါဇပုဏ္ဏားသည် "ဤနို့ဃနာကို မြတ်စွာ ဘုရားအတွက် ဆောင်ယူအဝ်ခဲ့ပေသည်၊ သို့ရကား ငါသည် ထို နို့ဃနာကို မိမိသဘောအတိုင်း အခြား တစုံတယောက်သော သူအား မပေးထိုက်ချေ"ဟု ကြံစည်ပြီးလျင် "အရှင်ဂေါတမ… ထိုသို့ဖြစ်လျင် အကျွန်ုဝ်သည် ဤနို့ဃနာကို အဘယ်သူအား လှူရ ပါမည်နည်း"ဟု မေးလျောက်လေသည်။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "အို ပုဏ္ဏား…နတ်, မာရ်နတ်,ဗြဟ္မာနှင့်တကွသော လူ့လောက၌ ငါဘုရားကို၎င်း, ငါဘုရား၏ တပည့်သားကို၎င်း ဖယ်ထား၍ စားအပ်သော ထိုနို့ဃနာ ကောင်းစွာ ကြေကျက်ခြင်းသို့ ရောက် မည့်သူကို (တလူမျှ) ငါဘုရား မြင်တော်မမူ၊ ထိုကြောင့်ရကား အိုပုဏ္ဏား…သင်သည် ထို နို့ဃနာကို စိမ်းရှင်သည့်မြက်မရှိရာ၌ သော်မူလည်း စွန့်လော့၊ ပိုးမရှိသောရေ၌သော်မူလည်း မျှော လော့"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ကသိဘာရဒ္ဒါဧပုဏ္ဏားအကြောင်း

୧୯

ရတနာ ]

(ဤ၌။ ။"အဘယ့်ကြောင့် ဤ နို့ ဃနာသည် နတ်နှင့် လူတွင် ဘယ်သူတဦးတယောက်အားမျှ ဧကြကျက်ခြင်းသို့ မရောက်ရာသနည်း" ဟု မေးဖွယ်ရှိ၏။ အဖြေကား...ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသော လူ့ အစာ၌ သိမ်မွေ့ နူးညံ့သော နတ်သြဇာကို ထည့်ထားသောကြောင့် မကြေ ကျက်။ ခွဲ့ဦးအံ့...ဤ ယခု ကသိဘာရဒွါစပုဏ္ဏား၏ နို့ ဃနာ၌ မြတ်စွာ ဘုရားကို ရည်ညွှန်း၍ ခပ်ယူအပ်လျင်ပင် နတ်တို့သည် နတ်သြဇာကို ထည့်ကြလေသည်။ (နတ်သြဇာချည်းသက်သက်ဖြစ်လျှင် နတ်တို့စားက ကြေကျက်နိုင်၏၊ နို့ ဃနာချည်း သက်သက်ဖြစ်လျှင် လူတို့စားက ကြေကျက်နိုင်၏။ )

ယခုမူကား ထိုနို့ ဆနာအစာသည် ရှန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသော လူ အစာ၌ သိမ်မွေ့ နူးညံ့သော နတ်ဩဇာကို ထည့်၍ ထားသောကြောင့် နတ်တို့အားမကြေကျက်နိုင်။ မှန်၏—နတ်တို့သည် နူးညံ့သိမ်မွေ့ သော ကိုယ်ရှိကြကုန်၏၊ သို့ရကား ထိုနတ်တို့အား ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသော လူ့ အစာ(နို့ ဆနာ)သည် ကောင်းစွာ မကြေကျက်နိုင်။ လူတို့စားလျှင် လည်း ထိုနို့ ဆနာသည် နတ်ဩဇာပါနေသောကြောင့် မကြေကျက်နိုင်။ မှန်၏—လူတို့သည် ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသောကိုယ် ရှိကြကုန်၏၊ သို့ရကား

[43

ထိုလူတို့အား သိမ်မွေ့နူးညံ့သော နတ်ဩဇာသည် ကော**င်းစွာမကြေ** ကျက်နိုင်။

မြတ်စွာဘုရား၏ အဖိုမှာမူကား ပင်ကိုယ်ပကတိ ပါစကဝမ်းမီးဖြင့် ပင် ထိုနတ်ဩဇာရောသည့် နို့ ဆနာသည် ကြေကျက်နိုင်၏။ (ဧကေ ဆရာတို့ကား ကိုယ် တော်အား ဉာဏ်တော်အား အစွမ်းကြောင့် ကြေကျက်နိုင်၏ဟု ဆိုကြကုန်၏။)မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သားရဟန္တာ ပုဂ္ဂိုလ်၏ အဖွဲမှာလည်း ထိုနတ်ဩဇာရောသည့် နို့ ဆနာသည် သမာဓိ စွမ်းအားကြောင့်၎င်း အထိုင်းအရှည်ကိုသိခြင်းကြောင့်၎င်း ကြေကျက် နိုင်၏။ ဘုရားရဟန္တာမှတပါး အခြားပုဂ္ဂိုလ်များ အဖွဲမှာမူ တန်ခိုး ကုဒ္ဓိရှင်တို့အားသော်မှလည်း မကြေကျက်နိုင်။ ( တနည်း ) ဤ၌ အကြောင်းကို မကြံစည်သင့်၊ ဤ အရာကား မြတ်စွာဘုရားတို့၏ အရာသာဖြစ်၏။)

ထိုအခါ ကသိဘာရဒ္ဝါဇပုဏ္ဏားသည် ထိုန္ရိဃနာကို **ပိုးမရှိ** သောရေ၌ မျှောလေ၏။ ထိုအခါ ရေ၌ ပစ်ချအဝ်လျှင်ပင် ထို န္ဒိဃနာသည် တရှဲရှဲမြည်၏၊ ရှဲရှဲ ရှဲရှဲ ဟူသော အသံကို ပြု၏။ ထက်ဝန်းကျင်မှ အခုးထွက်၏၊ ထက်ဝန်းကျင်မှ များစွာ အခိုး ထွက်၏၊ လောကဥပမာအားဖြင့် တနေ့လုံး မီးဖုတ်အပ်သော ထယ်သွား (သံတုံး) ကို ရေ၌ ပစ်ချအဝ်သည်ရှိသော် တရုဲရဲ ပြည်သကဲ့သို့ ရှဲရဲ ရှဲရဲ့ ဟူသောအသံကို ပြုသကဲ့သို့ ထက်ဝန်းကျင်မှ အခိုးထွက်သံကဲ့သို့ ထက်ဝန်းကျင်မှ များစွာ အခိုးထွက်သကဲ့သို့ သို့အတူပင် ထိုန္ရိဃနာသည် ရေ၌ပစ်ချအဝ်လျှင်ပင် တရုဲရဲ့မြည်၏၊ ရဲရဲ့ ရဲရဲ့ ဟူသော အသံကိုပြု၏၊ ထက်ဝန်းကျင်မှ အခိုးထွက်၏၊

"အိုအရှင်ဂေါတမ....အလွန်နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေစွ**ာ့၊** အိုအရှင်ဂေါတမ----အလွန်နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေစွာ့၊ အို အရှင်ဂေါတမ-----လောကဥပမာအားဖြ**င့်** မှောက်၍ထား

ဟူ၍ လျှောက်ထား ပြောဆိုလေ၏။ ကသိဘာရဒ္ဓါဇ ပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အထံ၌ ရှင်အဖြစ် ရဟန်းအဖြစ်ကို ရရှိပြီးနောက် ရဟန်းဖြစ်၍ မကြာမြင့်မီ ပင် အရှင်ဘာရဒ္ဓါဇသည် တပါးတည်း ဆိတ်**ငြိမ်ရာ့**သို့ ကပ်၍ မမေ့မလျော့ ပြင်းစွာအားထုတ်ကာ နိဗ္ဗာန်သို့ စိတ်ကို စေလွှတ် လျက်ရဟန်းတရား ပွါးများကြိုးကုတ် အားထုတ်နေလတ်သော်

အိုအရှင်ဂေါတမ....အကျွန်ုပ်သည် အရှင်ဂေါတမထံ၌ ရှင်အဖြစ်ကို ရပါရစေ၊ ရဟန်းအဖြစ်ကို ရပါရစေ"—

အပ်သော ဝတ္ထုကို လှန်လိုက်သကဲ့သို့၎င်း, ဖုံးအုဝ်ထား သောအရာဝတ္ထုကို ဖွင့်လှစ်လိုက်သကဲ့သို့၎င်း, မျက်စိလယ် လမ်းမှားသော သူအား လမ်းမှန်ကို ပြောကြားလိုက် သကဲ့သို့၎င်း, 'မျက်စိအမြင်ရှိသော သူတို့သည် အဆင်း အမျိုးမျိုးတို့ကို မြင်ကြပေလိမ့်မည် 'ဟု အမိုက်မှောင်၌ ဆီမီးတန်ဆောင်ကို ထွန်းညှိထားသကဲ့သို့၎င်း ထိုအတူ ပင် အရှင်ဂေါတမသည် အကျွန်ုဝ်အား များစွာသော အကြောင်းဖြင့် တရားတော်ကို ထင်ရှားစွာ ဟောပြတော် မူအပ်ပါပေပြီ၊ အို အရှင်ဂေါတမ… ထို အကျွန်ုဝ်သည် အရှင်ဂေါတမကို၎င်း, တရားတော်ကို၎င်း, ရဟန်းသံဆာ တော်ကို၎င်း ကိုးကွယ်လည်းလျောင်းပုန်းအောင်းရာဟူ၍ ဆည်းကဝ် သိမှတ်ပါ၏။

ရတနာ] ကသိဘာရဒွါဇပုဏ္ဏားအကြောင်း ဂၥ

ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ၁၁-ခု မြောက် ဖြစ်သော ဧကာဒသမ ဝါလပတ်လုံး ဧကနာင္မပုဏ္ဏားရွာ၌ သီတင်းသုံး နေထိုင်တော်မူကာ ကသိဘာရခွါ်ဖပုဏ္ဏား အစရှိသော ကျွတ် ထိုက်သော ဝေနေယျသတ္တဝါတ္စီအား ကသိဘာရခွါေသုတ္တန် အစရှိသော တရားဒေသနာတို့ကို ဟောကြားတော်မူကာ ဆုံးမ ချေချွတ်တော်မူ၍ ဝါကျွတ်သောအခါ ထိုဧကနာဋပုဏ္ဏားရွှာမှ ထွက်ကြွတော်မူကာ ခရီး ဒေသစာရီ လှည့်လည်ကြွသွား၍ တရား ရေအေး အမြိုက်ဆေးကို လူနတ်တို့အား တိုက်ကျွေးတော်မူလျက် အစဉ်သဖြင့် ဝေရဥ္စာပြည်သို့ ရောက်တော်မူ၍ ထိုဝေရဥ္စာပြည်၏ အနီး နှင္မေရမည်သောဘီလူး သိမ်းဆည်းစိုးအုပ်အပ်သည့် တမာ ပင်ကြီးအနီး၌ ဂုဏ်အားဖြင့် အရိယ်ာဇာတ် မြင့်မြတ်ကြီးမား၍ အရေအတွက်အားဖြင့် ငါးရာ အတိုင်းအရှည်ရှိသော ရဟန်း တို့နှင့်တက္က နေထိုင်တော်မူဆဲဖြစ်၏။ **၀၀ရဥ္ပပုဏ္ဏား ဘုရားရှင်ထံမှောက်** ရောက်ရှိလာခြင်း ထိုအခါ ဝေရဥ္စပုဏ္ဏားသည် (ဤဆိုလတ္တံ့သော အတိုင်း) သတင်းကောင်းစကား ကြားသိလေ၏—"အချင်းတို…သာကီ ဝင်မင်းမျိုးမှ ရဟန်းပြသည့် သာကီဝင်မင်းသား ရဟန်းဂေါတမ သည် ငါတို့နေရာ ဤဝေရဥ္စာပြည်၏အနီး နဋ္ဌေရမည်သောဘီလူး သိမ်းဆည်းစိုးအုပ်အပ်သည့် တမာပင်၏ အနီး၌ များမြတ်သော ရဟန်းငါးရာနှင့်အတူ သီတင်းသုံး နေထိုင်ဆဲ ဖြစ်တော်မူ၏၊ ထို အရှင်ဂေါတ်မ၏ ကောင်းသော ကျော်စောသတင်းသည် ဤသို့ ဘဝဂ်မဆံွန္ခံ၍တက်၏-ထိုမြတ်စွာဘုရားသည် ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက် သော အကြောင်းကြောင့်လည်း **အရဟံ** မည်တော်မူ၏။

ဝေရဥ္ကာပြည်၌ ၁၂-ခုမြောက် ဒွါဒသမဝါ ကစ်တော်မူခြင်း

အခဏ်း-၃၀

[43

0

ရတနာ] ဝေရဥ္စာပြည်၌ ဒွါဒသမဝါ ကပ်တော်မူခြင်း ဂ၃ အလုံးစုံသော တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင် မှန်ကန်စွာ သိ တော်မူသော အကြောင်းကြောင့်လည်း **သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓ** မည်တော်မူ၏။ အသိဥာဏ် == ၀ိဇ္ဇာ,အကျင့် == စရဏနှင့် ပြည့်စုံတော် မူသော အကြောင်းကြောင့်လည်း **ခိဇ္ဇာစရဏာသမ္ပန္**န မည် တော်မူ၏။ ကောင်းသော စကားကို ဆိုတော်မူတတ်သော အကြောင်းကြောင့်လည်း **သုဂ**်တ မည်တော်မူ၏။ လောက သုံးပါးကို ၀ိုင်းခြား သိမြင်တော်မူသော အကြောင်းကြောင့်လည်း **လောက<sup>8</sup>ရု**မည်တော်မူ၏။ ဆုံးမထိုက်သူကို ဆုံးမတော်မူတတ်သည့် အတုမဲ့လွန် မြတ်သော ပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်တော်မူသော အကြောင်းကြောင့် လည်း အနု**တ္တရောပုရိ**သဒမ္မသဒၡ**ထိ** မည်တော်မူ၏။ နတ်လူတို့၏ ဆရာ ဖြစ်တော်မူသော အကြောင်း ကြောင့်လည်း **သတ္တခုဓခဝ**မနူ**ဿခ**န္ မည်တော်မူ၏။ သစ္စာလေးပါး တရားတို့ကို ကိုယ်တိုင်သိ၍ သူတပါး တို့ကို သိစေတော်မူသော အကြောင်းကြောင့်လည်း ဖုဒ္ဓ မည်တော်မူ၏။

ထိုမြတ်စွာဘုရားရှင်သည် နတ်နှင့်တကွ မာရ်နှင့်တကွ ဗြဟ္မာ နှင့်တကွသော ဤ ဩကာသလောကကို၎င်း, ရဟန်းပုဏ္ဏားနှင့် တကွ မင်းများ လူများနှင့်တကွသော ဤသတ္တလောကကို၎င်း ကိုယ်တိုင် ထူးသောဉာဏ်ဖြင့်သိ၍ မျက်မှောက်ပြုလျက်ဟောကြား တော်မူ၏။

ဟု ဘဝဂ်မဆံ့ နွံ၍တက်၏။

ဘုန်းတော်ခြောက်စုံ ကျေးဇူးဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံတော်မူ သော အကြောင်းကြောင့်လည်း **ာဂဂါ** မည်တော်မူ၏– 09

ထိုမြတ်စွာဘုရားရှင်သည် စ,လယ်,အဆုံး သုံးပါးအစုံ ကောင်း ခြင်းဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံလျက် အနက်သဋ္ဌါနှင့် ပြည့်စုံသော တရား စကားကို ဟောကြားတော်မူ၏။ (အသစ်ဖြည့်ရန်မလို) အလုံးစုံ ပြည့်စုံသော ( ပယ်နတ်ရန် အပြစ်မရှိ ) ထက်ဝန်းကျင် စင်ကြယ် သော မြတ်သောအကျင့်ကို ပြတော်မူ၏။ ထိုသို့သဘောရှိသော ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို ဖူးမြော်ရခြင်းသည် ကောင်းမြတ်သည်သာ တည်း" ဟု သတင်းကောင်းစကား ကြားသိလေ၏။

ထိုအခါ ဝေရဉ္စပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရာ**းရှင်**ထံသို့ သွား ရောက်ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်နှင့်အတူ ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ စကား ပြောကြားလေ၏၊ ဝမ်းမြောက်ဖွယ် အမှတ်ရဖွယ်စကား ပြောကြား ပြီးဆုံးစေပြီးနောက် အပြစ်ခြောက်ပါး ကင်းလွှတ်ရာ တခုသောနေရာ၌ ထိုင်နေပြီးသော် ဝေရဉ္စပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကို—

> "အိုအရှင်ဂေါတမ…ဤစကားကို အကျွန်ုပ် ကြားဘူး ပါသည်—"ရဟန်းဂေါတမသည် အိုကုန် ကြီးကုန် ရင့်ကုန် ရှေးမှီကုန် အဆုံးအရွယ်သို့ရောက်ကုန်သော ပုဏ္ဏားတို့ကို ရှိလည်းမခိုး ခရီးဦးလည်းမကြို ထိုင်ရန်နေရာဖြင့်လည်း မဖိတ်'ဟု ကြားဘူးပါသည်၊ အိုအရှင်ဂေါတမ … ထို အကျွန်ုပ် ကြားဘူးသော စကားသည် ကြားဘူးသည့် အတိုင်း မှန်နေပါသည်။ အရှင်ဂေါတမသည် အိုလည်းအို ကြီးလည်းကြီး ရှင့်လည်းရင့် ရှေးလည်းမှီ အဆုံးအရွယ်သို့

ရြဒီ

မသင့်လျော်သည်သာတည်း"—– မသင့်လျော်သည်သာတည်း"—– ဟု ကွဲရှဲရှတ်ချစကား ပြောကြားလေသည်။ ထိုအခါ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် မိမိကို မြွောက်ပင့်ခြင်း == အတ္တုက္ကံသနဒေါသ, သူ့ကိုနှိပ်ခြင်း=ပရဝမ္ဘနဒေါသ ဤဒေါသနှစ်ပါးသို့ မကပ်ရောက် မူ၍ မဟာကရုဏာ သိဒါရေဖျန်း အေးချမ်းသောနှလုံးတော်ဖြင့်

လည်း ရောက်ကြသည့် ပုဏ္ဏားတို့ကို ရှိလည်းမခိုး ခရီးဦး လည်း မကြို ထိုင်ရန်နေရာဖြင့်လည်း မဖိတ်၊ အိုအရှင် ဂေါတမ ···· ထိုသို့ ရှိခိုးမှုစသည်ကို မပြုခြင်းသည် လုံးဝ

"(၁) အရှင်ဂေါတမသည် အရသာကင်းသော သဘေရှိသူ ဖြစ်၏" — ဟု ဆို၏။ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် တိုပုဏ္ဌား၏စိတ်နှလုံး နူးညံ့လာစေရန်အတွက် ဖြောင့်ဖြောင့်ကြီး ဆန့်ကျင်ဖက်အဖြေကို မပေးပဲ အခြားတနည်းတလမ်းဖြင့် ကိုယ်တော်မြတ်အား "အရ သာ ကင်းသော သဘောရှိသူ"ဟု ပြောဆိုရန် နည်းပရိယာယ် အကြောင်း ရှိသည်ကို ပြတော်မူလိုသည်ဖြစ်၍ — "အိုပုဏ္ဌား…ငါဘုရားကို 'ရဟန်းဂေါတမသည် အရ သာကင်းသော သဘောရှိသူဖြစ်၏'ဟု ပြောဆိုနိုင်ရန် နည်းပရိယာယ် အကြောင်းရှိပေ၏၊(ထိုအကြောင်းကား) အိုပုဏ္ဌား…ရူပါရုံ၌သာယာခြင်း,သဒ္ဓါရုံ၌ သာယာခြင်း, ဂန္ဓာရုံ၌သာယာခြင်း,ရသာရုံ၌သာယာခြင်း,ဖောဋ္ဌဗ္ဗာရုံ၌

် ဤသို့ မြတ်စွာဘုရားရှင်က မိန့်ကြားအဝ်ပါသော်လည်း ဝေရဉ္စ ပုဏ္ဏားသည် ပညာမဲ့သူ ဖြစ်သောကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ လောကဝယ် အကြီးမြတ်ဆုံးပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်ကြောင်းကို မရိဝ်မိမသိနိုင်ပဲ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ထိုသို့ အမှန်အတိုင်း မိန့်ကြားအဝ်သည့် စကားကိုပင် မခံမရပ်နိုင်ဖြစ်ကာ----

ဟု မိန့်တော်မူလေ၏။

၇ ပြတော် မူလိုယ်ညံဖြစ်၍ — "အိုပုဏ္ဏား ···· နတ်နှင့်တကွ မာရ်နှင့်တကွ ဗြဟ္မာနှင့် တကွသော ဩကာသ လောက၌၎င်း, ရဟန်းပုဏ္ဏားနှင့် တကွ မင်းများလူများနှင့်တကွသော သတ္တလောက၌၎င်း ငါဘုရား ရှိခိုးထိုက်သူ ခရီးဦးကြိုထိုက်သူ နေရာဖြင့် ဖိတ် ထိုက်သူကို တလူမျှ မမြင်ရချေ၊ အိုပုဏ္ဏား····အမှတ်မထင် အကြင်သူကို ငါဘုရားသည် ရှိခိုးမူလည်း ရှိခိုးငြားအံ့၊ ခရီး ဦးမူလည်း ကြိုငြားအံ့၊ နေရာဖြင့်မူလည်း ဖိတ်ငြားအံ့၊ ထို သူ၏ ဦးခေါင်းသည် တောင်းလောင်းပြတ်ကြွေ မြေသို့ ကျလေရာ၏"—–

ပုဏ္ဏား၏ ထိုမသိခြင်းမောဟကို ပယ်ဖျောက်၍ သင့်လျော်သည်၏ အဖြစ်ကို ပြတော်မူလိုသည်ဖြစ်၍——

ရတနာ] ၀ေရဥ္ရာပြည်၌ ဒွါဒသမ၀ါ က၀်တော်မူခြင်း ဂ၅

្រខ្ល

သာယာခြင်း = အရသာတို့ကို မြတ်စွာဘုရားသည် ပယ် အပ်ပြီးကုန်ပြီ။ အိုပုဏ္ဏား...ဤနည်း ပရိယာယ်အကြောင်း ဖြင့် ငါဘုရားကို 'ရဟန်းဂေါတမသည် အရသာကင်း သော သဘောရှိသူ ဖြစ်၏'ဟု ပြောဆိုမူ ပြောဆိုနိုင်ရာ ၏။ သင်ပုဏ္ဏား ရည်ရွယ်ပြောဆိုသော နည်းပရိယ်ဒယ် အကြောင်းမျိုးကား ငါဘုရားတို့၌ လုံးဝမရှိချေ"—

ဟု မိန့်တော်မူ၏။

(ဤ၌။ ။ပုဏ္ဏား၏ ရည်ရွယ်ချက်မှာ....လောက၌ ရှိခိုးခြင်**း** ခရီးဦးကြိုခြင်း လက်အုပ်ချီခြင်း အရိအသေပြုခြင်းများကို သာမဂ္ဂိရသ (=တဦးနှင့်တဦး ညီညွတ်အောင်ပြုတတ်သည့်)=သာမဂ္ဂီအရသာဟူ၍ ခေါ်ဆိုအပ်လေသည်။ ထိုသာမဂ္ဂီအရသာသည် အရှင်ဂေါ်ဟမမှာ လုံးဝ မရှိ၊ ထို့ကြောင့် ''အရှင်ဂေါတမသည် အရသာကင်းသော သတော ရှိသူ=သာမဂ္ဂီအရသာ လုံးဝမရှိသူ ဖြစ်၏''ဟု စွပ်စွဲပြောဆိုခြင်း ဖြစ်သည်။

မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အလိုတော်ရည်ရွယ်ချက်မှာ....လောက၌ ရူပါရုံ ၌ သာယာခြင်းဆရူပရသ္ သိမ္ဒါရုံ၌သာယာခြင်းဆသမ္ဒရသ္ ဂန္ဓာရုံ၌ သာယာခြင်း=ဂန္ဓရသ္မရသာရုံ၌ သာယာခြင်း=ရသရသ္မဖောင္အဗ္ဗာရုံ၌ သာယာခြင်း=ဖောဋ္ဌဗ္ဗရသ၊ ဤသာယာခြင်း ၅-မျိုးတို့ကို ဝတ္ထုအာရှိ စသည်တို့ ပေါင်းဆုံညီညွတ်မှ ဖြစ်ပေါ်နိုင်သောကြောင့် သာမဂ္ဂိရသ ဟူ၍ ခေါ်ဆိုအပ်ကုန်၏။ ယင်းသည့် သာမဂ္ဂီအရသာ ၅-မျိုးလုံးကိုပင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အမြစ်ပြတ်ပယ်အပ်ပြီးဖြစ်သောကြောင့် မြတ်စွ**ာ** ဘုရားရှင်မှာ ထို သာမဂ္ဂီအရသာ ၅ - မျိုး ကင်းပြီးဖြစ်လေသည်၊ ထို နည်းပရိယာယ်အကြောင်းကို ရည်ရွယ်၍ (ဝါ) ဝတ္ထုအာရုံစသည်တို့ ပေါင်းစုံညီညွတ်မှ ဖြစ်ပေါ် နိုင်သည့် အာရုံငါးပါးကို သာယာခြင်းတည်း ဟူသော သာမဂ္ဂိရသ္ဆဆာမဂ္ဂိစာရသာ လုံးဝကင်းသည်ကို ရည်ရွယ်၍ "ရဟန်းဂေါတမသည် အရသာကင်းသော သဘောရှိသူဖြစ်သည်"ဟု ပြောဆိုမူ ပြောဆိုနိုင်၏၊ သင်ပုဏ္ဏား ရည်ရွယ်ဘည့်အကြောင်းကား ငါဘုရား၌ လုံးဝမရှိဟု မိန့်ဆိုတော်မူလေသည်။

ဤ၌ "သင်ပုဏ္ဏား ရည်ရှယ်ပြောဆိုသော နည်းပရိယာယ် အကြောင်းမျိုးကား ငါဘုရားတို့၌ လုံးဝမရှိချေ"ဟု် အဘယ့်ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် မိန့်ဆိုတော်မူသနည်း၊ ထိုသို့ မိန့်ဆိုတော်မူလိုက်

အဖြေကား....ခွင့်ပြုရာ မကျရောက်ချေ။ ချွဲဦးအံ့....အကြင်သူသည် ပုဏ္ဏားရည်ရွယ်သည့်(ရှိခိုးခြင်း စသော)သာမဂ္ဂီအရသာကို ပြုထိုက်သူ ဖြစ်ပါလျက် မပြု၊ ထိုသူကိုသာလျှင် မိမိပြုထိုက်သည့် သာမဂ္ဂီအရသာ မရှိခြင်းကြောင့် "အရသာကင်းသော သဘောရှိသူ"ဟု ပြောဆိုစွပ်စွဲ ထိုက်၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်ကား ထို ပုဏ္ဏားရည်ရွယ်သည့်( ရှိခိုးခြင်း ဝသော) သာမဂ္ဂီအရသာကို (လောကသုံးပါး၌ ကိုယ်တော်မြတ်ကသာ အကြီးမြတ်ဆုံးဖြစ်သောကြောင့်) ပြုပင် မပြုထိုက်ချေ။ ထို့ကြောင့် ထိုရှိခိုးခြင်း စသည်ကို မပြုထိုက်ကြောင်းကို ထင်ရှားပြတော်မူလိုသော ကြောင့် ''သင်ပုဏ္ဏား ရည်ရွယ်ပြောဆိုသော နည်းပရိယာယ်အကြောင်း မျိုးကား ငါဘုရားတို့၌ လုံးဝမရှိချေ"ဟု မိန့်ဆိုတော်မူလေသည်)။ ဤသို့လျှင် ပုဏ္ဏားသည် မိမိအလိုရှိအပ်သည့် သာမဂ္ဂိရသ ကင်းခြင်း အပြစ်ကို တင်ခြင်း၄ါ မတတ်နိုင်ရကား တနည်းတဖုံ ပြောင်း၍ အပြစ်တင်ပြန်လိုသောကြောင့်----"(၂) အရှင်ဂေါတမသဉ် အသုံးမရှိသူဖြစ်၏"— ဟု ဆိုပြန်လေသည်။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ကိုယ်တော် မြတ်ကို ထိုကဲ့သို့ပြောဆိုရန် အခြားနည်းပရိယာယ် အကြောင်း ရှိသည်ကို ပြတော်မူလို၍· "အိုပုဏ္ဏား ···· ငါဘုရားကို 'ရဟန်းဂေါတမသည် အသုံးမရှိသူ ဖြစ်၏' ဟု ပြောဆိုနိုင်ရန် နည်းပရိယာယ် အကြောင်းရှိပေ၏၊ (ထိုအကြောင်းကား) အို ပုဏ္ဏား… တဏ္ဒာလောဘဖြင့် ရူပါရုံကို သုံးဆောင်ခြင်း,သဒ္ဓါရုံ,ဂန္ဓာ ရံ, ရသာရံ,ဖောဋ္ဌဗ္ဗာရုံကို သုံးဆောင်ခြင်း = ပရိဘောဂ အမှုတို့ကို မြတ်စွာဘုရားသည် ပယ်အပ်ပြီးကုန်ပြီ။ အို ပုဏ္သား… (အာရုံငါးပါးကို တဏ္ခာဖြင့် သုံးဆောင်မှုမရှိ ခြင်းတည်းဟူသော) ဤအကြောင်း နည်းပရိယာယ်ဖြင့် ငါဘုရားကို 'ရဟန်းဂေါတမသည် အသုံးမရှိသူဖြစ်၏'ဟု

သည့်အတွက် ပုဏ္ဏားရည်ရွယ်သည့် (ရှိခိုးခြင်းစသော)သာမဂ္ဂီအရသာ ကိုယ်တော်မြတ်၌ ရှိမှုကို ခွင့်ပြုရာကျရောက်သည်မဟုတ်လောဟုမေးဖွယ် ရှိပြန်၏။

ရတနာ] ဝေရဥ္စာပြည်၌ ဒွါဒသမဝါ ကပ်တော်မူခြင်း ဂ၇

[មុខ្ល

ပြောဆိုမူ ပြောဆိုနိုင်၏။ သင်ပုဏ္ဏား ရည်ရွယ်ပြောဆို သော နည်းပရိယာယ်အကြောင်းမျိုးကား ငါဘုရားတို့၌ လုံးဝမရှိချေ"—-

ဟု မိန့်တော်မှု၏။

ရှိသည်ကို ပြတော်မူလို၍-----

00

(ဤ၌။ ။ပုဏ္ဏား၏ ရည်ရွယ်ချက်မှာ.... အသက်ကြီးသူတို့အား ရှိခိုးခြင်း-စသည်ကို လောက၌ "သာမဂ္ဂိပရိဘောဂ= ညီညွှတ်အော**င်** သုံးဆောင်ခြင်း ဟု အသိအမှတ်ပြုကာ ထို (ရှိခိုးခြင်း-အစရှိသည့်) ညီညွှတ်အောင်သုံးဆောင်မှုမျိုး မြတ်စွာဘုရားရှင်၌ မရှိသောကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ''အရှင်ဂေါတမသည် အသုံးမရှိသူဖြစ်၏" ဟု စွပ်စွဲ ပြောဆိုခြင်းဖြစ်သည်။

မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အလိုတော်ရည်ရွယ်ချက်မှာ.... တဏ္ဍလောဘ ဖြင့် ရူပါရှီကိုသုံးဆောင်ခြင်း သမ္ခါရှိ ဂန္ဓာရုံ ရသာရုံ ဖောင္ခမ္မာရုံကို သုံးဆောင်ခြင်း = ဤသုံးဆောင်ခြင်း = ပရိဘောဂ ၅ - မျိုးလုံးကိုပင် အမြစ်ပြတ်ပယ်အပ်ပြီး ဖြစ်သောကြောင့် ကိုယ်တော်မြတ်မှာ ထိုပရိ-ဘောဂ (=တဏ္ဒာလောဘဖြင့် အာရုံငါးပါးကို သုံးစွဲခြင်း) ၅-မျိုး ကင်းပြီးဖြစ်လေသည်။ ထို့ကြောင့် ထို အကြောင်းနည်းပရိယာယ်ကို ရည်ရွယ်၍ ''ရဟန်းဂေါတမသည် အသုံးမရှိသူဖြစ်၏''ဟု ပြောဆိုလိုမူ ပြောဆိုနိုင်ကြောင်း ခွင့်ပြုတော်မှုခြင်းဖြစ်လေသည်)။

ဤနည်းဖြင့်လည်း ပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို အပြစ် တင်ခြင်းငှါ မတတ်နိုင်ရကား တနည်းပြောင်း၍ အပြစ်တင်ပြန်လို သောကြောင့်---

ါဒရှိသူဖြစ်၏" ဟု ဆိုပြန်လေသည်။ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည်လည်း ရှေးနည်း အတူပင် ထိုကဲ့သို့ပြောဆိုရန် အခြားနည်းပရိယာယ် အကြောင်း

" ( ဥ ) အရှင်ဂေါတမသည် မပြုထိုက်ဟူသောအယူ = အကိရိယ

"အိုပုဏ္ဌား····ငါဘုရားကို 'ရဟန်းဂေါတမသည် မပြု ထိုက်ဟု ပြောဆိုလေ့ရှိသူ == အက်ရိယဝါဒရှိသူဖြစ်၏'ဟု ပြောဆိုနိုင်ရန် နည်းပရိယာယ် အကြောင်းရှိပေ၏၊ (ထို

မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အလိုတော်ရည်ရွယ်ချက်မှာ.... ကိုယ်တော်မြတ် သည် မကောင်းမှု ဒုစရိုက်မျှားကို မပြုထိုက်= မပြုကောင်းဟု ဟော တော်မူ၏။ ထို့ကြောင့် ထို ( ဒုစရိုက်မကောင်းမှုများကို မပြုထိုက်= မပြုကောင်းဟု ဟောတော်မူခြင်း= အကိရိယဝါဒတည်း ဟူသော)

(ဤ၌။ ။ပုဏ္ဏား၏ ရည်ရွယ်ချက်မှာ....လောကီလူများအပေါင်း သည် အသက်ကြီးသူတို့အား ရှိခိုးခြင်း-အစရှိသော ကုလစာရိတ္တဆ အမျိုးကောင်းတို့၏ အကျင့်ကို ပြုကျင့်ကြ၏၊ ထိုကုလစာရိတ္တကို မပြု ခြင်းကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ''အရှင်ဂေါတမသည် မပြုထိုက်ဟူ သောအယူဆာကိရိယ ဝါဒရှိသူဖြစ်၏''ဟု စွပ်စွဲပြောဆိုလေသည်။

ဟု ဖြေကြား မိန့်ဆိုတော်မူလေ၏။

ခာကြောင်းကား) အိုပုဏ္ဌား---- ငါဘုရားသည် ကာယ ဒုစရိုက်သုံးပါး,၀စီဒုစရိုက်လေးပါး,မနောဒုစရိုက်သုံးပါး (လိုမှတပါး) အခြားမကောင်းမှုများကို မပြထိုက် == မပြ ကောင်းဟူ၍ ဟောပေ၏။ အိုပုဏ္ဌား---- (မကောင်းမှု ဒုစရိုက်တို့ကို မပြုလိုက်==မပြုကောင်းဟု ဟောဆိုခြင်း == အက်ရိယဝါဒ တည်းဟူသော) ဤ အကြောင်းနည်း ပရိယာယ်ဖြင့် ငါဘုရားကို 'ရဟန်းဂေါတမသည် မပြ ထိုက်ဟု ပြောဆိုလေ့ရှိသူ == အက်ရိယဝါဒရှိသူ ဖြစ်၏'ဟု ပြောဆိုလိုမူ ပြောဆိုနိုင်၏။ သင်ပုဏ္ဏား ရည်ရွယ်ပြောဆို သော နည်းပရိယာယ်အကြောင်းမျိုးကား ငါဘုရားတို့၌ လုံးဝမရှိချေ"—–

ရတနာ] ဝေရဥာပြည်၌ ဒွါဒသမဝါ ကပ်တော်မူခြင်း ဂ၉

(ဤ၌။ ။ပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်၌ အသက်ကြီးသူတို့ အား ရှိခိုးခြင်း-စသည်ပြုမှုကို မမြင်ရကား "ဤရဟန်းဂေါတမကို အကြောင်းပြု၍ ရှိခိုးခြင်း-အစရှိသော ဤလောကအစဉ်အလာ ဓမ္မတာ စာရိတ္တကြီး ပြတ်တောက်သွား၏"ဟု မှတ်ယူကာ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို "ဥစ္ဆေဒဝါဒရှိသူဖြစ်၏" ဟု စွပ်စွဲပြောဆိုလေသည်။

ဟု ဖြေကြားမိန့်ဆိုတော်မူလေ၏။

"အိုပုဏ္ဏား… ငါဘုရားကို 'ရဟန်းဂေါတမသည် ဖြတ်တောက်ရန် ပြောဟောလေ့ရှိသူ = ဥစ္ဆေဒဝါဒရှိသူ ဖြစ်၏'ဟု ပြောဆိုနိုင်ရန် နည်းပရိယာယ် အကြောင်းရှိ ပေ၏၊ (ထိုအကြောင်းကား) အိုပုဏ္ဏား…ငါဘုရားသည် ရာဂကို ဖြတ်တောက်ရန်, ဒေါသကို ဖြတ်တောက်ရန်, မောဟကိုဖြတ်တောက်ရန် (ထိုမှတပါး)အခြားမကောင်း မှုများကို ဖြတ်တောက်ရန် တရားကို ဟောပေ၏။ အို ပုဏ္ဏား…(ရာဂ,ဒေါသ,မောဟနှင့်တကွ အခြားမကောင်း မှုများကို ဖြတ်တောက်ရန် တရားကို ဟောပေ၏။ အို ပုဏ္ဏား…(ရာဂ,ဒေါသ,မောဟနှင့်တကွ အခြားမကောင်း မှုများကို ဖြတ်တောက်ရန် တရားတောကြားမှု = ဥစ္ဆေဒ ဝါဒတည်းဟူသော) ဤ အကြောင်း နည်းပရိယာယ်ဖြင့် ငါဘုရားကို 'ရဟန်းဂေါတမသည် ဖြတ်တောက်ရန် ပြော ဟောလေ့ရှိသူ = ဥစ္ဆေဒဝါဒရှိသူဖြစ်၏'ဟု ပြောဆိုလိုမူ ပြောဆိုနိုင်၏။ သင်ပုဏ္ဏား ရည်ရွယ်ပြောဆိုသော နည်း ပရိယာယ် အကြောင်းမျိုးကား ငါဘုရားတို့၌ လုံးဝမရှိ ချေ"—

ဟု ဆိုပြန်လေသည်။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း ပုဏ္ဏား၏ စိတ်နှလုံး နူးညံ့စေရန် ရှေးနည်းအတူပင် ထိုကဲ့သို့ ပြောဆိုရန် အခြားနည်းပရိယာယ် အကြောင်းရှိသည်ကို ပြတော်မူလို၍—–

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

43

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်ကား လောတ, ဒေါသ, မောဟ ထိုမှကြွင်း သည့် အကုသိုလ်များကို ဆိုင်ရာဆိုင်ရာ ထိုထိုမဂ်ဖြင့် ပယ်ဖြတ်ရန် တရားဟောတော်မူ၏၊ ထို့ကြောင့် (ထိုအကုသိုလ်တရားတို့ကို ပယ်ရှား ဖြတ်တောက်ရန် တရားဟောခြင်း) = ဥစ္ဆေဒဝါဒ တည်းဟူသော အကြောင်းနည်းပရိယာယ်ကို ရည်ရွယ်၍ "ရဟန်းဂေါတမသည် ဖြတ် ရှေးနည်းအတူပင် ထိုကဲ့သို့ပြောဆိုရန် အခြားနည်း ပရိယာယ် " အို ပုဏ္ဏား ···· ငါဘုရားကို 'ရဟန်းဂေါတမသည် စက်ဆုပ်တတ်သူဖြစ်၏'ဟု ပြောဆိုနိုင်ရန် နည်းပရိယာယ် အကြောင်းရှိပေ၏၊ (ထိုအကြောင်းကား) အို ပုဏ္ဍား .... ငါဘုရားသည်ကာယ်ဒုစ်ရိုက်သုံးပါး,၀စီဒုစရိုက်လေးပါး, မနောဒုစရိုက်သုံးပါး (ထိုမှတပါး) အခြားပကောင်းမှု များကို စက်ဆုပ်ရွံရှာ၏။ အိုပုဏ္ဏား.... (ဒုစရိက်မကောင်း မှုများကို စက်ဆုပ်ရွံရှာခြင်းတည်းဟူသော်ဤအကြောင်း နည်းပရိယခယ်ဖြင့် ငါဘုရားကို 'ရဟန်းဂေါတမသည် စက်ဆုပ်တတ်သူဖြစ်၏'ဟု ပြောဆိုလိုမူ ပြောဆိုနိုင်၏။ သင်ပုဏ္ဏား ရည်ရွယ် ပြောဆိုသော် နည်းပရိယာယ် အကြောင်းမျိုးကား ငါဘုရားတို့၌ လုံးဝမရှိချေ"— ဟု ဖြေကြားမိန့်ဆိုတော်မူလေ၏။

'' (၅) အရှင်ဂေါတမသည် စက်ဆုပ်ခြင်းသဘောရှိသူဖြစ်၏"— ဟု ဆိုပြန်လေသည်။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း အကြောင်းရှိသည်ကို ပြတော်မူလို၍----

လိုက ပြောဆိုနိုင်ကြောင်း ခွင့်ပြုတော်မူလေသည်)။ တဖန် ပုဏ္ဏားသည် ဤနည်းဖြင့်လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို အပြစ်မတင်နိုင်ရကား အခြားတနည်းပြောင်း၍ အပြစ်တင်ပြန် လိုသောကြောင့်-

ရတနာ] ဝေရဥ္စာပြည်၌ ဒွါဒသမဝါ ကဝ်တော်မူခြင်း ၉၁

တောက်ရန် ပြောဟောလေ့ ရှိသူ=ဥစ္ဆေဒဝါဒရှိသူဖြစ်၏"ဟု ပြောဆို

(ဤ၌။ ။ပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်က အသက်ကြီးသူတို့ အား ရှိခိုးခြင်း-စသော ကုလစာရိတ္တကို စက်ဆုပ်၍ ယာ မပြုခြင်း ဖြစ်သည်ဟု မှတ်ထင်ကာ "အရှင်ဂေါတမသည် စက်ဆုပ်ခြင်းသဘော ရှိသူဖြစ်၏" ဟု စွပ်စွဲပြောဆိုလေသည်။

မြတ်စွာဘုရားရှင်ကမူ ကိုယ်တော်မြတ်သည် မကောင်းမှု ဒုစရိုက် များကို စက်ဆုပ်ရွှံရှာတော်မူ၏၊ ထို့ကြောင့် ထို (မကောင်းမှု ဒုစရိုက် များကို စက်ဆုပ်ရှိရှာမှုတည်းဟူသော) အကြောင်းနည်းပရိယာယ်ကို

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

[៍ដុខ្ល

ရည်ရွယ်၍ "ရဟန်းဂေါတမသည် စက်ဆုပ်တတ်သူဖြစ်၏" ဟု ပြောဆို လိုက ပြောဆိုနိုင်ကြောင်း ခွင့်ပြုတော်မူလေသည်)။

တဖန် ပုဏ္ဏားသည် ဤနည်းဖြင့်လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို အပြစ်မတင်နိုင်ရကား အခြားတနည်းပြောင်း၍ အပြစ်တင်ပြန်လို သောကြောင့်——

" (၆) အရှင်ဂေါတမသည် ဖျက်ဆီးတတ်သူ==အဖျက်သမားကြီး ဖြစ်၏"---

ဟု ဆိုပြန်လေသည်။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း ရှေးနည်းအတူပင် ထိုကဲ့သို့ ပြောဆိုရန် အခြားနည်း ပရိ<mark>ယာယ်</mark> အကြောင်းရှိသည်ကို ပြတော်မူလို၍-—

"အို ပုဏ္ဏား ···· ငါဘုရားကို 'ရဟန်းဂေါတမသည် ဖျက်ဆီးတတ်သူ = အဖျက်သမားကြီးဖြစ်၏' ဟု ပြောဆို နိုင်ရန် နည်းပရိယာယ်အကြောင်းရှိပေ၏၊ (ထိုအကြောင်း ကား) အိုပုဏ္ဏား····ငါဘုရားသည် ရာဂကို ပယ်ဖျောက် ဖျက်ဆီးရန်, ဒေါသကိုပယ်ဖျောက်ဖျက်ဆီးရန်, မောဟကို ပယ်ဖျောက် ဖျက်ဆီးရန် (ထိုမှတပါး) အခြားမကောင်းမှု များကို ပယ်ဖျောက်ဖျက်ဆီးရန် တရားကို ဟောပေ၏။ အိုပုဏ္ဏား ···· (ရာဂ, ဒေါသ, မောဟနှင့်တကွ အခြား မကောင်းမှုများကို ပယ်ဖျောက်ဖျက်ဆီးရန် တရားဟော ခြင်း တည်းဟူသော) ဤအကြောင်း နည်းပရိယာယ်ဖြင့် ငါဘုရားကို 'ရဟန်းဂေါတမသည် ဖျက်ဆီးတတ်သူ = အဖျက်သမားကြီးဖြစ်၏' ဟု ပြောဆိုလိုမူ ပြောဆိုနိုင်၏။ သင်ပုဏ္ဏား ရည်ရွယ် ပြောဆိုသော နည်းပရိယာယ် အကြောင်းမျိုးကား ငါဘုရားတို့၌ လုံးဝမရှိချေ"—

( ဤ၌။ ။ပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်၌ အသက်ကြီးသူ**တို့** အား ရှိခိုးခြင်း-စသည်ပြုမှုကို မမြင်ရကား ''ဤရဟန်းဂေါတမသည် လောက၌ အကြီးမြတ်ဆုံးဖြစ်သည့် ဤဝုဒ္ဓါပစာယနုကောင်းမှုကို ဖျက်

**ဟု** ဖြေကြားမိန့်ဆိုတော်မူလေ၏။

"အိုပုဏ္ဏား … ငါဘုရားကို 'ရဟန်းဂေါတမသည် တပဿံပုဂ္ဂိုလ် = တပမည်သောတရားကို ပယ်ရှားတတ် သော ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်၏'ဟု ပြောဆိုနိုင်ရန် နည်းပရိယာယ် အကြောင်းရှိပေ၏၊ (ထိုအကြောင်းကား) အိုပုဏ္ဏား… ငါဘုရားသည် ကာယဒုစရိုက်သုံးပါး,ဝစ်ဒုစရိုက်လေးပါး, မနောဒုစရိုက် သုံးပါး (ထိုမှကြွင်းသည့်) အကုသိုလ် တရားများကို (လူအပေါင်း သတ္တဝါအပေါင်းကို ပူပန် စေတတ်သောကြောင့်)တပနီယတရား = တပတရားများ ဟူ၍ ဟောဆို၏။ ပုဏ္ဏား…ထိုတပမည်ငြား အကုသိုလ် တရားများကို ပယ်ရှားစွန့်လွှတ်ပြီးဖြစ်သောသူကို ငါဘုရား သည် တပဿိပုဂ္ဂိုလ် = ပူပန်စေတတ်သည့် အကုသိုလ် တရားများကို ပယ်ရှားပြီးသော ပုဂ္ဂိုလ်ဟူ၍ ဟောဆို၏။ အိုပုဏ္ဏား … ရှေးဘုရားတို့အတူ လာခြင်းကောင်းတော်

ဟု ဆိုပြန်လေသည်။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း ရှေးနည်း အတူပင် ထိုကဲ့သို့ ပြောဆိုရန် အခြားနည်း ပရိယာယ်အကြောင်း ရှိသည်ကို ပြတော်မူလို၍—–

" (၇) အရှင်ဂေါတမသည် ပူပန်စေတတ်သူဖြစ်၏"—–

တဖန်လည်း ပုဏ္ဏားသည် ရှေးနည်းအတု အခြားတနည်း ပြောင်း၍ အပြစ်တင်ပြန်လိုသောကြောင့်—–

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်ကား ရာဂ ဒေါသ မောဟ (ထိုမှကြွင်းသည့်) အကုသိုလ်များကို ပယ်ရှားဖျက်ဆီးရန် တရားဟောတော်မှု၏၊ ကွိ ကြောင့် ထို (အကုသိုလ်တရားတို့ကို ပယ်ရှားဖျက်ဆီးရန် တရားဟော ခြင်း တည်းဟူသော) အကြောင်းနည်းပရိယာယ်ကို ရည်ရွယ်၍ ''ရဟန်း ဂေါတမသည် ဖျက်ဆီးတတ်သူဆအဖျက်သမားကြီးဖြစ်၏''ဟု ပြောကို လိုက ပြောဆိုနိုင်ကြောင်း ခွင့်ပြုတော်မူလေသည်) ။

ဆီးတတ်သူ = အဖျက်သမားကြီးဖြစ်သည်'' ဟု မှတ်ယူကာ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကို "ဖျက်ဆီးတတ်သူ=အဖျက်သမားကြီးဖြစ်၏ ဟု စွပ်စွ ပြောဆိုလေသည်။

ရတနာ] ၀ေရဥ္စာပြည်၌ ဒွါဒသမ၀ါ က၆တော်မူခြင်း ၉၃

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုတပမည်ငြား အကုသိုလ် တရားများကို ပယ်ရှား စွန့်လွှတ်ပြီးဖြစ်လေသည်။ အိုပုဏ္ဏား ···· (တပမည်ငြား အကုသိုလ်တရားတို့ကို ပယ်ရှားစွန့်လွှတ်ပြီးဖြစ်ခြင်းတည်းဟူသော)ဤအကြောင်း

[48

မရှိချေးမွန့်လွှဲပာမြးဖြစ်ခြင်းပာည်းဟူသော) ဤအကျောင်း နည်းပရိယာယ်ဖြင့် ငါဘုရားကို 'ရဟန်းဂေါတမသည် တပဿီပုဂ္ဂိုလ် = တပမည်သော အကုသိုလ်တရားတို့ကို ပယ်ရှားစွန့်ပစ်ပြီးသော ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်၏' ဟု ပြောဆိုလိုမူ ပြောဆိုနိုင်၏။ သင်ပုဏ္ဏား ရည်ရွယ်ပြောဆိုသော နည်း ပရိယာယ် အကြောင်းမျိုးကား ငါဘု ရားတို့၌ လုံးဝ မရှိချေး––

ဟု ဖြေကြားမိန့်ဆိုတော်မူလေ၏။

(ဤ၌။ ။ပုဏ္ဏား၏ ရည်ရွယ်ချက်မှာ ...ရှိခိုးခြင်း – စသော အရိ အသေမှုကို ပြုသူတို့သည် အသက်ကြီးသူတို့ကို နှစ်သက်ရွှင်လန်း ဝမ်းမြောက်စေကုန်၏၊ မပြုသောသူတို့သည်ကား အသက်ကြီးသူတို့ကို စိတ်နှလုံး ပူပန်စေကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကလည်း ထိုရှိခိုးခြင်း – စ သော အရိုအသေမှုကို ပြုတော်မမူချေ၊ ထို့ကြောင့် 'ဤရဟန်းဂေါတမ သည် အသက်ကြီးသူတို့ကို ပူပန်စေတတ်သူဖြစ်၏''ဟု မှတ်ယူကာ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ''တပဿီပုဂ္ဂိုလ်=အသက်ကြီးသူတို့ကို စိတ်နှလုံး ပူပန်စေတတ်သူဖြစ်၏''ဟု စွပ်စွဲပြောဆိုလေသည်။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်ကား အကုသိုလ်တရားများကို သတ္တလောက ကို ပူပန်စေတတ်သောကြောင့် တပနီယတရားများ တပ—တရားများ ဟု ခေါ် ဆိုအပ်ကုန်၏၊ ကိုယ်တော်မြတ်မှာ ထိုပူပန်စေတတ်သည့် အကုသိုလ်တရားများ=တပမည်သော တရားများကို ပယ်ရှားအပ်ပြီး ဖြစ်သောကြောင့် (တပေ အသီတိ တပသာီ=တပေ–တပ မည်ငြား အကုသိုလ်တရားတို့ကို။ အသဲ=ပယ်ရှားပြီးပြီ။ ဣတိ=ထို့ ကြောင့်။ တပဿီ=တပဿီမည်၏။ တပဿီ=တပမည်ငြား အကုသိုလ်တရားတို့ကို ပယ်ရှားပြီးသောပုဂ္ဂိုလ်) ဤ ဝိဂြိုဟ်ဝစနတ္ထအရ ကိုယ်တော်မြတ်ကို "တပဿီပုဂ္ဂိုလ်=တပမည်သော အကုသိုလ်တရားများကို ပယ်ရှားပြီး သော ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်၏"ဟုပြောဆိုလိုက ပြောဆိုနိုင်ကြောင်း ခွင့်ပြုတော် မူလေသည်)။

66

''(ဂ) အရှင်ဂေါတမသည် နတ်ရွှာပဋိသန္ဓေမှ ကင်းသူဖြစ်၏''— ဟု အပြစ်တင်ဆိုလေသည်။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ကိုယ်တော်မြတ်မှာ အနာဂတ်ပဋိသန္ဓေလေးမျိုးလုံးကိုပင် ပယ်ပြီး ဖြစ်သောကြောင့် အပဂဗ္ဘ == ပဋိသန္ဓေနေခြင်း ကင်းသူဟုဆိုနိုင် ကြောင်း နည်းပရိယာယ်ပြောင်း၍ ဖော်ပြလိုသောကြောင့်----"အို ပုဏ္ဏား ···· ငါဘုရားကို 'ရဟန်းဂေါတမသည် အပဂဋ္ဌပုဂ္ဂိုလ် = ပ $\mathcal{Q}$ သန္ဓေနေခြင်း ကင်းပြီးသောပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်၏'ဟု ပြောဆိုနိုင်ရန် နည်းပရိယာယ်အကြောင်းရှိပေ ၏၊ (ထိုအကြောင်းကား) အို ပုဏ္ဏား .... အနာဂတ်ကာလ ဝယ် ယောနိလေးတွေ ပဋိသန္ဓေတည်နေမှုကို ပယ်ရှားပြီး ဖြစ်သည့် (ရဟန္တာ) ပုဂ္ဂိုလ်ကို ငါဘုရားသည် အပဂမ္ဘ ပိုဂ္ဂိုလ်ဟု ဟောဆို၏။ အို ပုဏ္ဏား----ရှေးဘုရားတို့အတူ လာခြင်းကောင်းတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် အနာ ဂတ်ကာလဝယ် ယောနိလေးထွေ ပဋိသန္ဓေတည်နေရခြင်း လေးမျိုးလုံးတိုပင် အမြစ်ပြတ် ပယ်အပ်ပြီး ဖြစ်လေသည်။ အိုပုဏ္ဏား… (အနာဂတ်ကာလဝယ် ပဋိသန္ဓေ တည်နေ ရခြင်း အမြစ်ပြတ်ကင်းပြီး ဖြစ်မှုတည်းဟူသော) ඵ အကြောင်း နည်းပရိယာယ်ဖြင့် ငါဘုရားကို 'ရ**ဟန်း** ဂေါတမသည် အပဂဗ္ဘပုဂ္ဂိုလ် = ပဋိသန္ဓေတည်နေရခြင်း အမြစ်ပြတ်ကင်းပြီးသော ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်၏' ဟု ပြောဆိုလိုမူ ပြောဆိုနိုင်၏။ သင်ပုဏ္ဏား ရည်ရွယ်ပြောဆိုသောနည်း ပရိယာယ် အကြောင်းမျိုးကား ငါဘုရားတို့၌ လုံးဝမရှိ ର୍କୋ"– ဟု ဖြေကြားမိန့်ဆိုတော်မူလေ၏။ (ဤ၌။ ျပုဏ္ဏားသည် အသက်ကြီးသူတို့အား ရှိခိုးခြင်း-စသည် အရှိအသေပြုမူသည် နတ်ပြည်လောကပဋိသန္ဓေကို ရနိုင်သောကောင်းမူ

ဝေရဥပုဏ္ဏားကြီးသည်`ဤနည်းဖြင့်လည်းမြတ်စွာဘုရားရှင်ကို အပြစ်မတင်နိုင်ရကား အခြားတနည်းပြောင်း၍ နောက်ဆုံး အပြစ်တင်သောအနေဖြင့် အပြစ်တင်ပြန်လိုသောကြောင့်—–

ရတဲ့နာ] ဝေရဥ္စာပြည်၌ ဒွါဒသမဝါ ကပ်တော်မူခြင်း ၉၅

ဤသို့လျင် ကိုယ်တော်မြတ်ထံမှောက်သို့ ရောက်သည့်အချိန်မှ စ၍ "အရသာကင်းမဲ့ခြင်း"အစရှိသော ဆဲရေးခြင်းရှစ်မျိုးတို့ဖြင့် ရှတ်ချစွပ်စွဲ ဆဲရေးသော်လည်း ဝေရဉ့ပုဏ္ဏားကို မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် လွန်စွာသနားတော်မူသဖြင့် အေးမြသော မျက်စတော် အစုံဖြင့်သာ ကြည့်ရှုတော်မူလျက် သဗ္ဗညုတညှဏ်ရှင် ဖြစ်တော် အစုံဖြင့်သာ ကြည့်ရှုတော်မူလျက် သဗ္ဗညုတညွှဏ်ရှင် ဖြစ်တော် မူရကား တိမ်တိုက်ကင်းစင်သောကောင်းကင်၌ တက်ထွန်းသော လပြည့်ဝန်းကဲ့သို့၎င်း, သရဒဥတုအခါ တက်ထွန်းသော နေမင်း ကဲ့သို့၎င်း ပုဏ္ဏား၏ စိတ်၌တည်သော အဝိဇ္ဇာမောဟ အမိုက် မှောင်ကို ပယ်ရှားမှုတ်လွှင့်တော်မူလိုသည်ဖြစ်၍ ပုဏ္ဏား ပြောဆို သည့် ရူတ်ချစွပ်စွဲဆဲရေးသည့် စကားများကို ထိုထိုနည်းပရိယာယ် အကြောင်းဖြင့် ဂုဏ်ပြုစကားများဖြစ်အောင် ဖြေဆိုမိန့်ကြားတော် မူခဲ့လေသည်။

မြတ်စွာဘုရားရှင်ကမူ ကိုယ်တော်မြတ်မှာ အနာဂတ်ပဋိသန္ဓေဟူ၍ လုံးဝမရှိ၊ အမြစ်ပြတ်ပယ်ပြီးဖြစ်သောကြောင့် ထိုအကြောင်း နည်းပရိ ယာယ်ကိုရည်ရွယ်၍ ကိုယ်တော်မြတ်ကို ''အပဂဗ္ဘပုဂ္ဂိုလ်=ပဋိသန္ဓေ တည်နေရခြင်း အမြစ်ပြတ်ကင်းပြီးသော ပုဂ္ဂိုလ်''ဟု ပြောဆိုလိုက ပြောဆိုနိုင်ကြောင်း ခွင့်ပြုတော်မူလေသည်)။

ဖြစ်သည်ဟု ယုံကြည်စွဲမှတ်ကာ မြတ်စွာဘုရားမှာလည်း ထိုအသက်ကြီး သူတို့အား ရှိခိုးခြင်း-စသည့် အရိုအသေပြုမှု မရှိသည်ကို ဒိဋ္ဌကိုယ်တွေ ဖြစ်၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို "နတ်ရွာပဋိသန္ဓေမှ ကင်းသူဖြစ်၏''ဟု စွပ်စွဲ ပြောဆိုလေသည်။ သူ၏အလိုရည်ရွယ်ချက်မှာ "မြတ်စွာဘုရားသည် နတ်ရွာပဋိသန္ဓေမှ ကင်းသူဖြစ်ပြီး အနာဂတ်ဘဝဝယ် လူ့ပြည်လောက၌ စက်ဆုပ်ဖွယ်သော အမိဝမ်းခေါင်း ကိန်းအောင်းရမည့်သူ ဖြစ်သည်''ဟု ဆိုလိုရင်း ရည်ရွယ်ချက်ရှိသည်။

၉၆

တဖန် ယခုအခါဝယ် ကိုယ်တော်မြတ်၏ မဟာကရုဏာတော် ကြီးမြတ်ပုံကို၎င်း, လောကဓံရှစ်ပါးတို့ကြောင့် မတုန်မလှုပ် မြေကြီး နှင့်တူသော စိတ်ရှိတော်မူပုံကို၎င်း, သူတပါးတို့က ဆဲရေးစကား မည်မျှပင်ပြောကြားကြသော်လည်း အမျက်မထွက် အေးမြသော စိတ်နှလုံးရှိတော်မူပုံကို၎င်း ထင်ရှားပြတော်မူလျက်—

"အိုပုဏ္ဏား…ဥပမာအားဖြင့် ကြက်မ၏ ဥရှစ်လုံး (သို့မဟုတ်) ဆယ်လုံး (သို့မဟုတ်) တဆယ့်နှစ်လုံးတို့ ရှိကြသည်ဆိုပါစို။ ထိုဥ များကို ကြက်မသည် ကောင်းစွာဝပ်ခြင်း, ကောင်းစွာ အငွေ့ပေး ခြင်း, ကောင်းစွာ ကြက်နံ့ထုံစေခြင်း အလုပ်ကိစ္စ သုံးမျိုးတို့ကို ပြုအပ်ကုန်သည်ဆိုပါစို့။ (ထိုသို့ ပြုသဖြင့် ကြက်ဥတို့အတွင်း၌ တည်ရှိသော)ထို ကြက်ငယ်အပေါင်းတို့တွင် ခြေသည်းဖျား နှတ် သီးဖျားဖြင့် ဥခွံကို ရှေးဦးစွာ ဖောက်ခွဲ၍ ချမ်းချမ်းသာသာ ပေါက်ဖွားလာသည့် ထိုကြက်ငယ်ကို အဘယ်သို့ ခေါ်ဆိုအပ် သနည်း၊ အကြီးဟူ၍တည်း ခေါ်ဆိုအပ်သလော၊ အငယ်ဟူ၍ တည်း ခေါ်ဆိုအပ်သလော" ဟု မြတ်စွာဘုရားရှင်က မေးမြန်း

ဟုကြံစည်ဆင်ခြင်တော်မူပြီးလျှင် ဤလောက၌ ကိုယ်တော်မြတ်၏ အတုမရှိသော လက်ဦးစွာဖြစ်ပွါးသည့် အကြီးဆုံးသောပုဂ္ဂိုလ်၏ အဖြစ်ကို ထင်စွာပြတော်မူလိုသည်ဖြစ်၍ ဤဆိုလတ္တံ့သောအတိုင်း တရားဒေသနာတော်ကို ချဲထွင်တိုးပွါး၍ ဟောကြားတော်မူလေ သည်—

"ဤပုဏ္ဏားသည် စဉ်းစားက္ပဏ်မဖက် လောကသင်္ကေ တသက်သက်ဖြင့် ဆံဖြုခြင်း, သွားကျိုးခြင်း, အရေတွန့်ခြင်း စသည်တိုဖြင့် မိမိကသာ (ငါဘုရားထက်) ကြီးသည်ဟု မှတ်ထင်နေ၏။ မိမိကိုယ်ကို ဇာတ်ဘေးကပ်လျက် လိုက် နေသည်ကို၎င်း, ဇရာဘေးက ဝန်းဝိုင်းထားအပ်သည်ကို ၎င်း,ဗျာခိဘေးက လွှမ်းခိုးနှိပ်စက်အပ်သည်ကို၎င်း,မရဏ ဘေးက ရှေးရှုနှိပ်စက်အပ်သည်ကို၎င်း, သံသရာ့သစ်ငုတ် ကြီးဖြစ်လျက် ယနေ့သေပြီးလျှင် နက်ဖြန်၌ ပတ်လက်အိပ် ရသည့် (သေမင်းတမန်) ကလေးသူငယ်အဖြစ်သို့ ရောက် ရမည့်အရေးကို၎င်း စိုးစဉ်းမျှ မသိရှာချေ။ စင်စစ်သော် ကား ကြီးစွာသောလုံ့လဖြင့် ငါဘုရားထံမှောက်သို့ လာ ရောက်ရှာခြင်းဖြစ်လေသည်၊ ထိုပုဏ္ဏား၏ ငါဘုရားထံ မှောက်သို့ လာရောက်ခြင်းသည် အကျိုးရှိသော လာ ရောက်ခြင်း ဖြစ်ပါစေသတည်း"----

ရတနာ] ၀ေရဥ္လာပြည်၌ ဒွါဒသမ၀ါ ကပ်တော်မူခြင်း ၉၇

ဗြဒ္ဓ

တော်မူလေလျှင် ပုဏ္ဏားကြီးသည် ''အို အရှင်ဂေါတမ----အကြီး ဟူ၍ ဆိုအပ်ပါသည်၊ ထို ကြက်ငယ်အပေါင်းတို့တွင် (ဥခွံကို ဖောက်ခွဲ၍ ရှေးဦးစွာထွက်လာသော) ထိုကြက်ငယ်သည်(ရှေးဦး စွာ ဥခွံကို ဖောက်ခွဲ၍ ထွက်လာသောကြောင့်ပင်) အကြီးဆုံး ဖြစ်ပါ၏"ဟု လျှောက်ဆိုလေသည်။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ပုဏ္ဏား ···· ၍ အတူပင် အဝိဇ္ဇာတည်းဟူသော ဥနွံအတွင်း၌ ရောက်ရှိတည်နေကြသော အဝိဇ္ဇာ ဥနွံဖြင့် ထက်ဝန်းကျင် မြွေးယှက်အပ်သည့် သတ္တဝါ အပေါင်းတွင် အဝိဇ္ဇာ ဥနွံကို ဖောက်နွဲ၍ ငါတဦးတည်းသာ လောက၌ အတုမရှိလွန်မြတ်သော အရဟတ္တမဂ်ဉာဏ်,သဗ္ဗညုတ ဉာဏ်ကို ရှေးဦးစွာ သမြင်ဆိုက်မြောက် ပေါက်ရောက်အပ်လေပြီ၊ ပုဏ္ဏား···· (သို့ရကား) ငါဘုရားသည် သတ္တလောက ရှိသမျ သက္တဝါအပေါင်းထက် အကြီးအမြတ်ဆုံးဖြစ်၏"ဟူ၍ ဟောတော် မူလေသည်။

(ဤ၌။ ။ဥပမာ ဥပမေယျ စပ်ဟပ်၍ မှတ်ယူရန်မှာ--- ဥပမာန ဖြစ်သောကြက်ငယ်ဖက်၌ မိခင်ဖြစ်သောကြက်မက ဝပ်ခြင်း ကြက်ငွေ ပေးခြင်း ကြက်နံ့ ထုံစေခြင်း=ဤသုံးမျိုးဖြင့် စောင့်ရှောက်အပ်သည့် ထို ကြက်ဥများသည် မပုပ်ကုန်၊ ထို ကြက်ဥတို့၏ အပေါ် ရံအစိုမြေး သည်လည်း ခန်းခြောက်၍သွား၏၊ ဥခွံသည်လည်း တနေ့တခြား ပါး၍ ပါး၍ လာလေ၏၊ အတွင်းကြက်ငယ်၏ ခြေသည်းဖျား နှုတ်သီးဖျားတို့ သည်လည်း ရင့်ကျက်မာကျော၍ လာကုန်၏၊ ကြက်ငယ်တို့သည့် ကြီး ရင့်၍ လာကုန်၏။ ဥခ္ခံက တနေ့တခြား ပါး၍ ပါး၍သွားသောကြောင့်

အပြင်မှ အလင်းရောင်သည် အတွင်း၌ ကျောက်လေ၏။ ထိုအခါ ဥခုံ တွင်းရှိ ကြက်ငယ်တို့သည် "ငါတို့သည် ခြေများ အတောင်များကို ကုပ်လျက် ကြပ်တည်းကျဉ်းမြောင်းရာ၌ နေကြရသည်မှာ ကြာမြင့်လှ လေပြီ၊ အပြင်အပ၌လည်း ဤအလင်းရောင်သည် ထင်၏၊ ဤအလင်း ရောင်ရှိရာ အပြင်အပ၌ ယခုအခါ ငါတို့၏ ချမ်းသာစွာနေရခြင်း ဖြစ် ပေလိမ့်မည်'' ဟု ကြံစည်ကြကာ အပြင်သို့ ထွက်လိုကြပြီးလျှင် ဥခွံကို ခြေဖြင့် ကျောက်ကန်ကြကုန်၏၊ လည်ပင်းကို အတင်းဆန့်ကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် ထိုဥခ္ခံသည် နှစ်ဖြာထက်ခြမ်း ကွဲ၍သွားလေ၏။ ထိုအခါ ကြက်ငယ်များသည် အတောင်ကလေးများကို ခါကြလျက် ထိုခဏ

ရတနာ] ဝေရဥာပြည်၌ ဒွါဒသမဝါ ကဝ်တော််မူခြင်း ၉၉–

အားလျော်စွာ မြည်ကြလျက် ထွက်၍လာကြလေသည်။ ထိုထွက်၍လာ ကြသော ကြက်ငယ်တို့အနက် ရှေးဦးစွာ ထွက်လာသောကြက်ငယ်ကို အကြီးဆုံးဟူ၍ ခေါ် ဆိုအပ်၏။

ဥပမေယျဖြစ်သော မြတ်စွာဘုရားရှင်ဖက်၌ (သီးခြား ဖော်ပြမူ မပြု တော့ပြီ၊ ဥပမာန ဥပမေယျ စပ်ဟပ်၍ ဖော်ပြပေအံ့) ကြက်မ၏ မိမိဉ တို့၌ ဝပ်ခြင်း ကြက်ငွေ့ ပေးခြင်း ကြက်နံ့ ထိုစေခြင်း အပြုအမူသုံးမျိုး နှင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ဘုရားအလောင်းဖြစ်တော်မူစဉ် မဟာဗောဓိ ပလ္လင်၌ ထိုင်နေတော်မူကာ ကိုယ်တော်မြတ်၏စိတ်သန္တာနိ၌ အနိစ္စ ဒုက္ခ အနတ္တဟူ၍ အနုပဿနာသုံးပါး ပြုတော်မူခြင်းတို့ တူကြ၏။ ။ကြက်မ ၏ အပြုအမူ သုံးမျိုးကို ပြုလုပ်ခြင်းကြောင့် ကြက်ဥများ မပုပ်ခြင်းနှင့် အလောင်းတော်သူမြတ်၏ အနုပဿနာသုံးပါး ပွါးများတော်မူခြင်း ကြောင့် ဝိပဿနာဉာဏ်၏ မဆုတ်ယုတ်ခြင်းတို့ တူကြ၏။ ။ကြက်မ၏ အပြုအမူသုံးမျိုးကို ပြုလုပ်ခြင်းကြောင့် ကြက်ဥတို့၏ အပေါ် ရံအစိုမြှေး ခန်းခြောက်ခြင်းနှင့် အလောင်းတော်သူမြ**တ်၏ အနုပ**ဿနာသုံးပါး ပွါးများတော်မူခြင်းကြောင့် ဘဝသုံးပါး၌ တွယ်တာ တပ်မက်သော နိကန္ထိတဏ္ဝအစေးခန်းခြောက်ခြင်းတို့ တူကြ၏။ ။ကြက်မ၏ အပြု အမူသုံးမျိုးကို ပြုလုပ်ခြင်းကြောင့် ဥခွံ၏ တနေ့တခြား ပါး၍ ပါး၍ ' သွားခြင်းနှင့် အလောင်းတော်သူမြတ်၏ အီနုပဿနာသုံးပါး ပွါးများ တော်မူခြင်းကြောင့် အဝိဇ္ဇာ မောဟတည်းဟူသော ဥခ္စံ၏ ဇောဝါရ တခုထက်တခု ပါး၍ပါး၍ သွားခြင်းတို့ တူကြ၏။ ။ကြက်မ၏ အပြ အမူသုံးမျိုးကို ပြုလုပ်ခြင်းကြောင့် ကြက်ငယ်၏ ခြေသည်းဖျား နွှတ် သီးဖျှားတို့ ရင့်ကျက်မာကျော၍လာခြင်းနှင့် အလောင်းတော်သူမြတ်၏ အနုပ်ဿန်ာသုံးပါး ပွါးများတော်မူခြင်းကြောင့် ဝိပဿန်ာဉာဏ် (နူတ်သီး)၏ ထက်မြက်ခိုင်မာကြည်လင် ရဲရင့်လာခြင်းတို့ တူကြ၏။ ။ ကြက်မ၏ အပြုအမူသုံးမျိုးကို ပြုလုပ်ခြင်းကြောင့် ကြက်ငယ်၏ ကြီး ရင့်၍လာသောအခါနှင့် အလောင်းတော် သူမြတ်၏ အနုပဿနာသုံးပါး ပွါးမျှားတော်မှုခြင်းကြောင့် ဝိပဿနာဉာဏ်၏ ရင့်ကျက်လာသောအခါ ကြီးပွါးလာသောအခါ ဉာဏ်တရားသား ယူလာသောအခါတို့ တူကြ၏။ ထို့နောက် ကြက်မ၏ အပြုအမူသုံးမျိုးကို ပြုလုပ်ခြင်းကြောင့် ကြက် ငယ်၏ ဥခ္ခံကို ခြေဖြင့်ကျောက် နှုတ်သီးဖြင့်ပေါက်ကာ ဥခွံကို ဖောက် ခွဲ၍ အတောင်ကလေးများကို ခါလျက် ချမ်းသာစွာ ပေါက်ဖွားလာ

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင် သောအခါနှင့် အလောင်းတော်သူမြတ်၏ အနုပဿနာသုံးပါး ပွါးများ တော်မူခြင်းကြောင့် ဝိပဿနာဘဏ် တရားသားကို ယူစေပြီးနောက် အစဉ်အတိုင်း ဆိုက်ရောက်ရရှိအပ်သော အရဟတ္တမဂ်ဖြင့် အဝိဇ္ဇာဥခ္နံကို ဖောက်ခွဲ၍ အဘိညာဏ်တည်းဟူသော အတောင်တို့ကို ခါတော်မူလျက် ချမ်းချမ်းသာသာ အလုံးစုံသော ဘုရားကျေးဇူး ဂုဏ်အထူးတို့ကို မျက် မှောက်ပြုအပ်သောအခါတို့ တူကြ၏်။

ဗြဒ္မ

ထိုနောင်မှ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဆက်လက်၍ ဝေရဥ္စပုဏ္ဏား ကြီးအား "ဤအကျင့် ပဋိပတ်လမ်းစဉ်ဖြင့် ငါဘုရားသည် အတု မရှိ လွန်မြတ်သော အကြီးအမြတ် ပုဂ္ဂိုလ်၏ အဖြစ်သို့ ရောက်ရှိ သည်" ဟု ပြတော်မူရန် ဟောဗောဓိမဏ္ဍိုင်၌ အင်္ဂါ လေးပါး ရှိသော ဗီရိယကို ဦးတည်ကာ ဘာဝနာအလုပ် အားထုတ်တော် မူခဲ့ပုံ, ထိုသို့ အားထုတ်တော်မူသဖြင့် လောကီဈာန် တရားတို့ကို ရရှိတော်မူခဲ့ပုံ, ထိုလောက်ဈာန် သမာပတ်ကို အခြေပြုကာ ဘာ-၀နာအလုပ် အားထုတ်တော်မူသဖြင့် (မဟာသက္ကရာဇ် ၁၀၃-ခု ကဆုန်လပြည့်နေ့) ညဉ့်ဦးယံ၌ ပုဗ္ဗေနိဝါသာနဿတိအဘိည်ာဉ် **ကို** ရတော်မူ၍ ထိုပုဓဗ္ဗနိဝါသာနဿတိ အဘိညာဉ်တည်း ဟူ သော နှတ်သီးဖြင့် ရှေးအတိတ် ခန္ဓာအစဉ်ကို ဖုံးလွှမ်းသည့် အ၀ိဇ္ဇာ မောဟဉ်ခွံကို ဖောက်ခွဲ၍ ရှေးဦးစွာ အရိယာဇာတ်အား ဖြင့် မွှေးဖွား ဖြစ်ပွါးတော်မူလာပုံ,ထိုနေ့ သန်းခေါင်ယံ၌ ဒိဗ္ဗစက္ခု အဘိည်ာဉ်ကို ရတော်မူ၍ ထိုအဘိည်ာဉ်တည်းဟူသော် နှတ်သီး ဖြင့် စုတိပ်ဋီသန္ဓေကို ဖုံးလွှမ်းသည့် အဝိဇ္ဇာ မောဟဥန္ဝံကို ဖောက်ခွဲ၍ နှစ်ကြိမ်မြောက် အရိယာဇာတ်အားဖြင့် မွေးဖွား ဖြစ်ပွါးတော်မူလာပုံ, ထိုနေ့ မိုးသောက်ယံ၌ အာသဝက္ခယ အမည်ရသော် အရဟတ္တမဂ်ဉာ့က် (တတိယ ၀ိဇ္ဇာဉာ့ဏ်) ကို ရတော်မူ၍ ထိုဥာဏ်တည်းဟူသော နှတ်သီးဖြင့် သစ္စာလေးပါးကို ဖုံးလွှမ်းသည့် အဝိဇ္ဇာ မောဟဥနွံကို ဖောက်နွဲ၍ သုံးကြိမ်မြောက် အရိယာ ဇာတ်အားဖြင့် မွှေးဖွား ဖြစ်ပွါးတော်မူလာပုံတို့ကို အကျယ်အားဖြင့် ဟောကြားတော်မူလေ၏။ (ဟောကြားတော် **မူပုံအကျယ်ကို ပိဋကတ်မြန်**မာပြန် ပါရာဇိကဏ်ပါဠိတော် ဝေရဉ္စ ပုဏ္ဏားအကြောင်း ပြဆိုရာအခဏ်း၌ ကြည့်ရှုမှတ်ယူရာ၏။)

ေရဥပုဏ္ဏားကြီး သရဏဂုံခံယူခြင်း ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ပုဏ္ဏားကို သနားကရုဏာ ကြီးမင်းတော်မူလှသဖြင့် ကိုယ်တော်မြတ်၏ အရိယာဇငတ်အား ဖြင့် အကြီးဆုံး အမြတ်ဆုံး ဖြစ်တော်မူပုံကို ပု, 9, 39, 39 = 8 ဇူာ သုံးပါး ထင်ရှားဖော်ပြအပ်သည့် တရားဒေသနာဖြင့် ဟောတော် မူအပ်သည်ရှိသော် ၀ေရဉ္စပုဏ္ဏားကြီးသည် ကိုယ်ရောစိတ်ပါ ဗီတိတရား ပြန့်နှံပြည့်စုံကာ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အရိယ်၁ဇာတ် အားဖြင့် အကြီးဆုံး အမြတ်ဆုံး ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်တော်မူသည့်အကြောင်း ကို ကောင်းစွာသိမြင်လတ်၍ "ငါသည် ဤသို့စဉ် လူသုံးပါး၌ အကြီးအမြတ်ဆုံးဖြစ်လျက် ခပ်သိမ်းသော ဂုဏ်ကျေးဇူးနှင့် ပြည့်စုံ တော်မူသော သဗ္ဗညူမြတ်စွာဘုရားကို 'အသက်ကြီးသူတို့အား ရှိခိုးခြင်းစသည်အမှု မပြုဘိ'ဟု ပြောမှားခဲ့လေပြီ။ အချင်းတို့ .... မိသိခြင်း မောဟတရားကား စက်ဆုပ်ရွံရှာဖွယ် ဖြစ်စွာ့တကား" ဟု မိမိကိုယ်ကို ကဲ့ရွဲ၍ "ဤအရှင်ဂေါ်တမသည် ယခုအခါ လော-က်၌ အရိယာဇာတ်အားဖြင့် ရှေးဦးစွာ မွေးဖွားဖြစ်ပွါးလာသူ ဖြစ်ခြင်းကြောင့် အကြီးဆုံးလည်းဖြစ်၏၊ ခပ်သိမ်းသောဂုဏ်တို့ဖြင့် အတုမရှိသောကြောင့် အမြတ်ဆုံးလည်းဖြစ်၏" ဟု ဆုံးဖြတ်ချက် ချမှတ်ပြီးလျင် မြတ်စွခဘုရားရှ**င်ကို**----

ရတနာ] ဝေရဥ္စာပြည်၌ ဒွါဒသမဝါ ကပ်တော်မူခြင်း ၁ဝ၁

ဟု နှတ်မြွက်ကာ သရဏဂုံ ခံယူပြီးလျှင် "အရှင်ဂေါတမသည် ရဟန်းသံဃာနှင့်တကွ်အကျွန်ုပ်အား ခြီးမြှောက်ရန် ဝေရဥွာ ပြည်၌ ၀ါဆိုခြင်းကိုလည်း သည်းခံ (လက်ခံ) တော်မူစေချင်ပါ သည်"ဟူ၍ တောင်းပန်စကား၊ လျောက်ထားလေသည်။ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် ဆိတ်ဆိတ်နေခြင်းဖြင့် ပုဏ္ဏားလျှောက်ချက်အရ ဝေရဥ္မာပြည်၌ ၀ါက၀်ရန် လက်ခံတော်မူ၏။ ထိုအခါ ဝေရဥ္ ပုဏ္ဏားကြီးသည် ''အကယ်၍ ရဟန်းဂေါတမသည် ငါ၏လျောက် ထားချက်ကို လက်မခံလျှင် ကိုယ်ဖြင့်ဖြစ်စေ,နှုတ်ဖြင့်ဖြစ်စေ ပယ် မြစ်လေရာ၏၊ ယခုမှု မပယ်မြစ်ပဲ အတွင်း၌ နှစ်သက်လက်ခံမှုကို ဆောင်ရဲကား ငါ၏လျောက်ထားချက်ကို စိတ်ဖြင့်ပင် လက်ခံ တော်မူ၏"ဟူ၍ အခြင်းအရာကို မှတ်သားမှု၌ လိမ္မာသူဖြစ်သော ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ လက်ခံတော်မူမှုကို သိရှိပြီးလျှင် ခ်ိမ် နေရာမှထ၍ ရွှေ့နောက်, ၃, ယာ = လေးမျက်နှာ အရိပ် တွိ၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ရှိသေစွာရှိခိုးပြီးနောက် လက်ျာရစ် သုံး ပတ် လှည့်လည်ပြီးလျှင် ဘုရားထံမှောက် ရောက်ချိန်ကစ၍ အရွယ် ကြီးသော ပုဏ္ဏားတို့အား ရှိခိုးခြင်းစသည်အမှု မပြုဘိဟူ၍ ကွဲရှဲခဲ့ ငြားသော်လည်း ယခုအခါမှာမူ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ဂုဏ်ကျေးဇူး များကို ပိုင်းခြားသိမြင်ကာ ကိုယ်,နှုတ်,နှလုံး သုံးခွါရတို့ဖြင့် အကြိမ် များစွာ ရှိခိုးရပါသော်လည်း တင်းတိမ်ရောင့်ရဲခြင်း အလျှင်း မရှိပဲ လက်အုပ်ကို ဦးခေါင်း၌ မြှောက်တင်ကာ ဘုရားရှင်ကို မြင်ရသလောက် ဘုရားရှင်ဖက်သို့ မျက်နှာမူ နောက်ဆုတ်သွားခဲ့

အရှင်ဂေါတမသည် အကျွန်ုပ်အား များစွာသော အကြောင်းဖြင့် တရားတော်ကို ထင်ရှားစွာ ဟောပြတော် မူအပ်ပါပေပြီ။ အိုအရှင်ဂေါတမ ···· ထိုအကျွန်ုပ်သည် အရှင်ဂေါတမကို၎င်း, တရားတော်ကို၎င်း, ရဟန်းသံဃာ တော်ကို၎င်း ကိုးကွယ်လည်းလျောင်းပုန်းအောင်းရာဟူ၍ ဆည်းကပ်သိမှတ်ပါ၏။ အရှင်ဂေါတမသည် အကျွန်ုပ်ကို ယနေ့ကစ၍ အသက်ရှည်သမျှ ကာလပတ်လုံး သရဏဂုံ တည်သူ ဥပါသကာဟူ၍ မှတ်ယူတော်မူပါလော့"—

[43

မဟာဗုဒ္ဓဝင်

(ဤ၌ အထူးမှတ်ရန်မှာ----ထိုဝေရဉ့ာပြည် အရပ်၌ မိုးလေးလ ကာလအတွင်း မိုးအလွန်များခြင်းကြောင့် ခရီးရှည် မသွားနိုင်ကြ၊ ထို့ကြောင့် ဥတ္တရာပထတိုင်းသား မြင်းကုန်သည်များသည် ဝေရဉ့ာ ပြည်၌ မိုးခိုကြရသည်။ ထိုသို့ မိုးခိုကြရာမှာလည်း မြို့၏ပြင်ပ ရေမလွှမ်း ခည့်အရပ်၌ မိမိတို့နေရန်အိမ်များ မြင်းများထားရန်ထဲများ ဆောက် လုပ်စေပြီး စည်းစောင်းရန်း ကာရံ၍ထားကြလေသည်။ ထိုမြင်းကုန် သည်တို့နေရာများကို မြင်းဝိုင်းများဟု အသိအမှတ်ပြုအပ်ကြလေသည်။ ထိုမြင်းကုန်သည်များသည် မုယောဆန်ကို အချိန်ကြာမြင့်စွာခံရန် ပိုးမထိုးရန်ပေါင်း၍ ဖွဲပေါအောင်ပြု၍(ဖွပ်၍)မြင်းစာမြက်မရနိုင်သော နေရာ၌ မြင်းစာပြုလုပ်ရန် ယူဆောင်ခဲ့ကြလေသည်။ ထိုမြင်းကုန်သည် ( ဥတ္တရာပထတိုင်းသား ) များကား ဒက္ခိဏာပထတိုင်းသားများကဲ့သို့

ထိုအခါ ဥတ္တရာပထတိုင်းသား မြင်းကုန်သည်များသည် မြင်း ငါးရာတို့နှင့်အတူ ဝေရဉ္စာပြည်၌မိုးခိုကြကုန်၏။ ထိုမြင်းကုန်သည် တို့သည် မြင်းဝိုင်းတို၌ ရဟန်းတို့အား တစလယ်တစလယ်စီသော ရိက္ခာမုယောဆန်ကို ဝတ်တည်ကြကုန်၏။ ရဟန်းတို့သည် နံနက် အခါ၌ ဝေရဉ္စာပြည်သို့ ဆွမ်းခံဝင်၍ ဆွမ်းမရကြကုန်သော် မြင်း ဝိုင်းတို၌ ဆွမ်းခံလှည့်လည်၍ တစလယ်တစလယ်စီသော ရိက္ခာ မုယောဆန်ကို(ရရှိကြကာ) အရံတွင်းသို့ ယူဆောင်ခဲ့ကြပြီးလျှင် ဆိုငယ်၌ ထောင်း၍ ထောင်း၍ သုံးဆောင်ကြကုန်၏။

ေရှာ့ာပြည်၌ ဒု ဗ္ဘိက္ခဘေး ရောက်ခြင်း ထိုစဉ်အခါ ဝေရဉ္စာပြည်သည် အစာခေါင်းပါး၏၊ အသက် မွေးရန်ခဲယဉ်း၏၊ ဇွေးဇွေးဖြူသောအရိုးရှိ၏၊ စာရေးတံလက်မှတ် ဖြင့် အသက်မွေးရ၏။ (,သ္ရှိရကား) ရဟန်းတော်များအဖွဲ့ရာ သဝိတ်လက်စွဲ၍ ဆွမ်းခံခြင်းဖြင့် မျှတရန် မလွယ်ကူချေ။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း ထိုသို့ ဝေရဥ္ဖပုဏ္ဏား လျောက် ထား တောင်းပန်ချက်အရ ၁၂ - ခုမြောက် ဒွါဒသမဝါကို ထို ဝေရဥ္ဇာပြည်၌ ရဟန်းငါးရာနှင့် ကပ်ဆိုတော်မူလေ၏။

၍ မြင်လောက်သော ဥပစာကို လွန်မှ နောက်ဆုံး အားရစွာ ရှိခိုးပြီး ဖဲသွားလေတော့၏။

ရတနာ] ၀ေရဥ္ရာပြည်၌ ဒုဗ္တိက္ခဘေး ရောက်ခြင်း ၁၀၃

မဟၥမုဒ္မဝင်

[មុទ្ឋ

သဒ္ဓါတရား မခေါင်းပါးကြ၊ သဒ္ဓါတရားရှိသူများ ရတနာ သုံးပါးကို မြတ်နိုးသူများဖြစ်ကြသည်။ ထိုမြင်းကုန်သည်တို့သည် နံနက်အခါပြုဖွယ် ကိစ္စတခုဖြင့် မြိုတွင်းသို့ ဝင်ကြသည်တွင် နှစ်ရက် သုံးရက်ဆက်ကာ ရယန်းတော်များ ခုနှစ်ပါးတစု ရှစ်ပါးတစု မြို့တွင်း၌ ဆွမ်းခံလှည့်ကြ သော်လည်း တစိုးတစ် မရရှိကြသည်ကို တွေ့ရ၍ "အရှင်ကောင်းတို့သည် ဤဝေရဥ္မွာပြည်ကို အမှီပြု၍ ဝါကပ်တော်မူကြကုန်၏။ ဒုဗ္ဘိက္ခဘေးက လည်း ဆိုက်ရောက်လျက်ရှိ၏၊ တစိုးတစိမျှ မရရှိကြသဖြင့် အလွန် ပင်ပန်းတော်မူကြကုန်၏။ ငါတို့ကလည်း ဧည့်သည်များ ဖြစ်ကြသည့် အတွက် ထိုအရှင်တို့အဖို့ရာ နေ့စဉ်ရက်ဆက် ယာဂုကို၎င်း, ဆွမ်းကို၎င်း မစီမံနိုင်ကြကုန်။ငါတို့မြင်းများကား ညဉ့်တကြိမ် နေ့တကြိမ်—နှစ်ကြိမ် **တိုင်**တိုင် **အ**စာကို ရရှိကြကုန်၏။ ငါတို့သည် မြင်းတကောင်တကောင်၏ နံနက်စာထဲမှ ရဟန်းတော် တပါးတပါးအား တစလယ် တစလယ်သော မိုယောဆန်ကို လျှုံဒါန်းရမူ ကောင်းလေစွ၃့၊ ဤသို့ ပြုသည်ရှိသော် အရှင်ကောင်းတို့သည်လည်း ပင်ပန်းကြလိမ့်မည် မဟုတ်၊ မြင်းတို့သည် လည်း မျှတကြလိမ့်မည်" ဟု ကြံစည်တိုင်ပင်ကြပြီးလျှင် ရဟန်းတို့ထံ သွားကြ၍ ဤအကြောင်းကို လျှောက်ထားကြပြီးနောက် ်"အရှင်တို့ ဘုရား.... အရှင်ဘုရားတို့သည် တစလယ် တစလယ်သော ရိက္ခာမုယော ဆန်ကို ခံယူကြပြီးလျှင် သင့်လျော်သလို ပြုလုပ်သုံးဆောင်တော်မူကြပါ ဘုရား"ဟု တောင်းပန်လျောက်ထားကြ၍ နေ့တိုင်း နေ့တိုင်း ရဟန်း တပါးတပါးလျင် တစလယ် တစလယ်စီသော ရိက္ခာမှယောဆန်ကို အလျှဝတ်တည်ထားကြလေ၏။

ရဟန်းတို့သည် နံနက်အခါ ဝေရှဉ္စာပြည်အတွင်း ဆွမ်းခံဝင်ကြသည် ရှိသော် တမ္ဖြိလုံး လှည့်၍လည်း ဆွမ်းကိုမဆိုထားဘဲ ယုတ်စွာ့အဆုံး "ကန်တော့ပါသေး၏"ဟူသော ကန်တော့ယွမ်းကိုမျ ( စကားကိုမျ ) မရကြပဲ မြို့ပြင်ပ မြင်းဝိုင်းများသို့ ကြွရောက် ဆွမ်းခံကြသောအခါမှ တစလယ် တစလယ်ယ်စီသော ရိက္စာမှယောဆန်ကို ရရှိခဲ့ကြ က ာ ကျောင်းအရံသို့ ဆောင်ယူခဲ့ကြ၍ ယာဂုကျို ဆွမ်းချက်ပေးမည့်ကပ္ပိယ-ကာရကလည်းမရှိ ကိုယ်တိုင်ကျိုချက်ရန်လည်းမလျောက်ပတ် မအပ်စပ် ရကား "ဤနည်းဖြင့် ငါတို့အား ပေါ့ပါးသော အသက်မွေးမှု=သလ္လ-ဟုကဝုတ္တိလည်း ဖြစ်ပေလိမ့်မည်၊ ကိုယ်တိုင်ချက်ပြုတ်ခြင်း=သာမပါက ဒုက္ကဋ်အာပတ်မှလည်း လွတ်ပေလိမ့်မည်၊ ဟု ကြံစည်တော်မူကြကာ ရှည်ပါးတစု ဆယ်ပါးတစု ပေါင်းစုကြ၍ ဆုံငယ်၌ မှ ယောသ န်ကို ထောင်းကြပြီးလျှင် အသီးသီး သက္ သက ရရှိသောဝေစုကို ရေဖြင့် ရတနာ] ၀ေရဥ္စာပြည်၌ ခုဗ္ဘိက္ခဘေး ရောက်ခြင်း ၁၀၅

ဖျော်၍ သုံးဆောင်ကြလေသည်။ထိုသို့ သုံးဆောင်ကြပြီး ကြောင့်ကြမှု မရှိကြပဲ ရဟန်းတရား ပွါးများကြိုးကုတ် အားထုတ်နေထိုင်တော်မူကြ လေသည်။)

မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အတွက်ကား မြင်းကုန်သည်များသည် တစလယ်သော ရ်ကွာမှယောဆန်နှင့် ထိုအားလျော်သော ထော ပင်ာ, ပျား, သကာတို့ကို လှူဒါန်းကြလေသည်။ ထိုမှယောဆန်နှင့် ထောပတ်, ပျား, သကာကို အရှင်အာနန္ဒာမထေရ်သည် ဟူ သောင်ခဲ့၍ ကျောက်ဖျဉ်၌ ကြိတ်လေသည်။ ဘုန်းကံရှိသူ ပညာ ရှင်ပုဂ္ဂိုလ်ပြုလုပ် စီမံအပ်သော အရာသည် နှစ်သက်ဖွယ်ရှိမြံဓမ္မတာ တည်း။ မယောဆန်ကိုကြိတ်ပြီးလျှင် ထောပတ် - စသည်တို့နှင့် ရောစပ်၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်အား ဆက်ကပ်လေသည်။ ထိုအခါ နတ်များသည် ထိုမှယောမှုန့်အတွင်း၌ နတ်ဩဇာကို ထည့်ကြ လေသည်။ ထိုမှယောမှုန့်ကိုပင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဘုဉ်းပေး သုံးဆောင်တော်မူပြီးလျှင် ဖလသမာပတ်ကို ဝင်စား၍ အချိန်ကို ကုန်လွှန်စေတော်မူသည်။ ထိုဒုဒ္ဌိက္ခဘေး ဆိုက်ရောက်ချိန်ကစ၍ ဆွမ်းခံကြွတော်မမူ။

> (ဤ၌။ ။အရှင်အာနန္ဒာသည် ထိုဝေရှဥာပြည်၌ ဝါကပ်ချိန်မှာ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အလုပ်အကျွေး ဥပဋ္ဌာက ဖြစ်သလောဟု မေး ဖွယ်ရှိ၏။ အဖြေကား.... အလုပ်အကျွေးတော့ဖြစ်ပါ၏၊ အလုပ်အကျွေး ဥပဋ္ဌာကရာထူးကိုတော့ မရသေးပါ။ ခဲ့ျဦးအံ့— မြတ်စွာဘုရားရှင်မှာ ပင္ခမဗောဓိ (ဝါတော်နှစ်ဆယ်) အတွင်း၌ အမြဲ အလုပ်အကျွေးဟူ၍ မရှိ၊ တရံတခါ နာဂသမာလ မထေရ်သည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ပြုစု လုပ်ကျွေး၏၊ တရံတခါ အရှင်နာဂိတမထေရ် တရံတခါ အရှင် မေဆိယ မထေရ်, တရံတခါ အရှင်ဥပဝါန မထေရ်, တရံတခါ အရှင် မေဆိယ မထေရ်, တရံတခါ အရှင်ဥပဝါန မထေရ်, တရံတခါ သာဂတမထေရ် တရံတခါ လိစ္ဆဝီမင်းသား သုနက္ခတ္တရဟန်းသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ပြုစုလုပ်ကျွေး၏။ ထိုရဟန်းတို့သည် မိမိတို့အလိုအတိုင်း ပြုစုလုပ်ကျွေး ကြပြီး အလိုရှိသောအခါ ဖဲခွါ၍သွားကြလေသည်။ အရှင်အာနန္ဒာမထေရ်သည် ဖော်ပြရာပါ ထိုထိုရဟန်းတို့ ပြုစုလုပ် ကျွေးကြစဉ် ကြောင့်ကြမဲ့ နေတော်မူ၍ ထိုရဟန်းတို့ ဖဲသွားကြလေ သော် ကိုယ်တိုင်ပင် ဝတ်ကြီး ဝတ်ငယ်ကို ပြုတော်မူလေသည်။ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကလည်း ''ငါ၏ ဆွေမျိုးမြတ်ဖြစ်သော အာနန္ဒာထေရ်သည်

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

အပြုံအစု အလုပ်အကျွေး – ဥပဋ္ဌာကရာထူးကို မရရှိသေးသော်လည်း ဤသို့သဘောရှိသည့် ပြုစုလုပ်ကျွေးဖို့ရန် အရာဌာနတို့၌ ဤအာနန္ဒာ ထေရ်သာလျှင် အသင့်လျော်ဆုံး ဖြစ်သည်" ဟု ဆင်ခြင်တော်မူကာ လက်ခံတော်မူလေသည်။ ထို့ကြောင့် ယခုဝေရဉ္ဇာပြည်၌ ဝါကပ်ချိန်မှာ လည်းအခြား အလုပ်အကျွေး ရဟန်းမျှားမရှိခိုက်ဖြစ်၍ အရှင်အာနန္ဒာ သည် မြတ်စွာဘုရားရှင်အတွက် မုယောဆန်ကို ကျောက်ပျဉ်၌ ကြိတ်၍ ထောပတ် ပျား သကာတို့နှင့် ရောစပ်ပြီး ဆက်ကပ်လေသည်၊ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည်ထိုအရှင်အာနန္ဒာဆက်ကပ်သည့် မုယောမှုန့်ကို ဘုဉ်းပေး သုံးဆောင်တော်မူကာ ဖလသမာပတ်ဖြင့် အချိန်ကို ကုန်လွန်စေတော် မူသည်။

[43

ဤအရာ၌ ဤဆိုလတ္တံ့သောအတိုင်း အမေးအဖြေကို အထူးသိမှ<mark>တ်</mark> ရာ၏—

(မေး) လူများသည် ငတ်မွှတ်ခေါင်းပါးသောအခါ၌ လွန်စွာပင် အားထုတ်၍ ကောင်းမှုတို့ကို ပြုကြသည်မဟုတ်လော၊ ကိုယ်တိုင်က မသုံးဆောင်ပဲလည်း ရဟန်းတို့အား ပေးလှူသင့်၏ဟု အောက်မေ့ကြ ဘည် မဟုတ်လော။ ထိုလူများသည် မြတ်စွာဘုရားရှင် ဝေရဉ္ဇာပြည်၌ ဝါကပ်တော်မူသောအခါ အဘယ့်ကြောင့် တယောက်ချိမျှသော ဆွမ်း ကိုမျှ မလှူဒါန်းကြသနည်း။ ဤဝေရဉ္ဇ ပုဏ္ဏားကြီးသည်လည်း ကြီးစွာ သော လံ့လဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ဝါကပ်ဆိုရန် တောင်းပန်ခဲ့ပါ လျက် အဘယ့်ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင် ရှိသည်ကိုမျှလည်း မသိပါ သနည်း။

( ဖြေ ) မာရ်နတ်ပူးဝင်ကာ လှည့်ပတ်ထားခြင်းကြောင့် လူအများ

၁၀၆

ရော ဝေရဉ္စပုဏ္ဏားပါ မေ့လျော့နေကြခြင်းဖြစ်သည်။ ထင်ရှားစေဦး အံ့—မြတ်စွာဘုရားရှင် အထံတော်မှ ဖဲခွါလျှင် ဖဲခွါခြင်း ဝေရဉ္စပုဏ္ဏား ကြီးကို၎င်း ဝေရဉ္စာပြည်သူပြည်သား လူအများကို၎င်း ဝေရဉ္စာပြည်၏ ပတ်ဝန်းကျင် တယူနောအတွင်း နံနက်ခင်းဆွမ်းခံလှည့်လည် သွားနိုင် ပြန်နိုင်သော အရပ် အတွင်းရှိ လူအများကို၎င်း ထိုအလုံးစုံသော လူ အပေါင်းကို မာရ်နတ်သည် ပူးဝင် တွေဝေစေ၍ ထိုလူအပေါင်းတို့အား မြတ်စွာဘုရားရှင်နှင့် သံဃာတော်တို့ကို သတိမရ အမှတ်မရအောင် ပြုလုပ်ပြီးလျင် ဖဲသွားလေ၏၊ ထို့ကြောင့် တစုံတယောက်သောသူမျှ အယုတ်သဖြင့် အရိုအသေမှု ပြုရန်ပင် အမှတ်မရပဲ ရှိလေသည်။ ရတနာ] ဝေရဉ္စာပြည်၌ ဒုဗ္ဘိက္ခဘေး ရောက်ခြင်း ၁၀၇

(မေး) မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း မာရ်နတ်၏ ပူးဝင်လှည့်ပတ် ခြင်းကို မသိမူ၍သာလျှင် ထိုဝေရဉ္စာပြည်၌ ဝါကပ်တော်မူသလော။

( ဖြေ ) မသိ၍ ဝါကပ်တော်မူသည်မဟုတ်၊ သိလျက်နှင့်ပင် ဝါကပ် တော်မူခြင်းဖြစ်သည်။

(မေး) ထိုသို့မာရ်နတ် လှည့်ပတ်ပူးဝင်မည်ကို သိတော်မူပါလျက် အဘယ့်ကြောင့် စမ္ပာပြည်, သာဝတ္ထိပြည်, ရာဇဂြိုဟ်ပြည် အစရှိသည် တို့တွင် တပြည်ပြည်၌ ဝါကပ်တော်မမူပဲ ဝေရဥ္ဇာပြည်၌သာ ဝါကပ်တော် မူပါသနည်း။

(၆၆) စမ္ပာပြည်, သာဝတ္ထိပြည်,ရာဇဂြိုဟ်စသည်တို့ကို မဆိုထား ဘိဦး၊ ထိုနှစ်ထိုဝါ၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဥတ္တရကုရုမြောက်ကျွန်းသို့ ဖြစ်စေ, တာဝတိံသာနတ်ပြည်သို့ဖြစ်စေ ကြွရောက်၍ ဝါကပ်လျင်လည်း ထိုဝါကပ်ဆိုရာ မြောက်ကျွန်းသူ မြောက်ကျွန်းသား တာဝတိံသာနတ် များကိုလည်း မာရ်နတ်သည် လှည့်ပတ်ပူးဝင်မည်သာဖြစ်၏။ ထိုမာရ် နတ်သည်ကား ထိုနှစ်အဖို့ရာ လွန်လွန်မင်းမင်း မြတ်စွာဘုရားရှင် အပေါ်၌ ရန်ငြိုး အာစာဘတ ဒေါသတရားဖြင့် လွှမ်းမိုးနှိပ်စက်အပ်သော စိတ်ရှိလေသည်။ ဤဝေရဉ္စာပြည်၌ကား မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် 'မြင်း ကုန်သည်များသည် ရဟန်းတို့အား ချီးမြှောက်ပူဇော်မှု ပြုကြလိမ့်မည်'' ဟူသော ဤအကြောင်းထူးကို သိမြင်တော်မူလေသည်၊ ထို့ကြောင့် ဝေရဉ္စာပြည်၌သာ ဝါကပ်ဆိုတော်မူလေသည်။

(မေး) ဆက်၍ မေးဦးအံ့—မာရ်နတ်သည် မြင်းကုန်သည်များကို ပူးဝင်လှည့်ပတ်ခြင်းငှါ မစွမ်းနိုင်ဘူးလော။

(မေး) နှောက်မှ ရောက်လာသော်လည်း မာရ်နတ်သည် မြင်း ကုန်သည်များကို တဖန်ပြန်နစ်၍ အဘယ့်ကြောင့် မပူးဝင်မလှည့်ပတ် သနည်း။

(ဧ၆) မစွမ်းနိုင်သောကြောင့် မပူးဝင်မလှည့်ပတ်ခြင်း ဖြစ်သည်။ ခဲ့ျဦးအံ့-----မာရ်နတ်သည် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏အတွက် (၁) ချက်ပြုတ် 000

ပြီး ဆက်ကပ်ရန် ယူဆောင်လာသော ဆွမ်း၏၎င်း (၂) "ဤမျကာလ ပတ်လုံး မြတ်စွာဘုရားရှင်အား ပေးလျှကုန်အံ့" ဟု ဆုံးဖြတ်ချက် ချမှတ်ကာ အမြဲ ဆွမ်းဝတ် အနေဖြင့် ပိုင်းခြားသတ်မှတ်၍ ထားအပ် သော အလျှဒါန၏၎င်း (၇) "ဤ ဝတ္ထုသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ပစ္စည်းလေးပါး သုံးဆောင်ရန် လျှဒါန်းအပ်သည့် ဝတ္ထုဖြစ်သည်"ဟု ပြောဆိုနှုတ်မြွက်ကာ ကျောင်းသို့ ယူဆောင်၍ လျှဒါန်းအပ်သော ဝတ္ထု၏၎င်း ဘယ်နည်းဖြင့်မျှ အန္တရာယ်ကို မပြုနိုင်။

ခဲ့ျဦးအံ့ — ဖော်ပြလတ္တံ့သော အရာဝတ္ထု လေးပါးတို့ အတွက် တစုံတယောက်သောသူမျှ အန္တရာယ်ကို မပြုနိုင်၊ လေးပါးတို့ ဟူသည် မှာ-----(၁) မြတ်စွာဘုရားရှင် အတွက် ယခု ကပ်လျှုအံ့ဆဲဆဲ ေရှးရှု ဆောင်ယူအပ်သော ဆွမ်းအနေဖြင့်၎င်း နိဗဒ္ဓအလှူဖြစ်ရန် စီမံဆုံးဖြတ် အပ်နှံထားသော အနေဖြင့်၎င်း စွန့်လျှုအပ်ကုန်သော ပစ္စည်းလေးပါး တို့၏ အန္တရာယ်ကို တစုံတယောက်မျှ မပြုနိုင်ချေ၊ (၂) မြတ်စွာဘုရား ရှင်တို့၏ ပွင့်ရာအာယုကပ် အသက်တမ်းကို ငါးပုံပြု၍ လေးစု လေးပုံ တည်နေမြဲဖြစ်သော အသက်တော်၏ အန္တရာယ်ကို တ**ုံတ**ယောက်မျှ မပြုနိုင်ချေ၊ (အသက်အနှစ်တရာတမ်း ပွင့်တော်မူသော ငါတို့ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်၏ အနှစ်တရာကို ငါးပုံပြု၍ လေးစု ဖြစ်သော နှစ်ပေါင်း ရှစ် ဆယ် တည်နေရမည့် အသက်တော်ကို နှစ်ပေါင်း ရှစ်ဆယ် မပြည့်မီ အကြား၌ သန္တာန်ပြတ်သွား<mark>အောင် ဖျက်ဆီးမှု အန္တရာယ်ကို ပြုရန်</mark> မည်သူမျှ မစွမ်းနိုင်ဟု ဆိုလိုသည်)၊ (၃) မြတ်စွာ ဘုရားရှင် ကိုယ် တော်မြတ်၏ လက္ခဏာကြီးငယ်နှင့်တကွ ကိုယ်တော်ရောင်၏ အန္တရာယ် ကို တစုံတယောက်မျှ မပြုနိုင်ချေ။ မှန်၏ – လ နေ နတ် ဗြဟ္မာ တို့၏ အရောင်သည်လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ လက္ခဏာတော် ကြီးငယ်နှင့် ကိုယ်တော်ရောင်၏ တော်က်ပရာအရပ်သို့ ရောက်ရှိလာလျှင် ကွယ် ပျောက်ကြရလေသည်၊ (၄) မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့၏ သဗ္ဗညုတ ဉာဏ် တော်၏ အန္တရာယ်ကို တစုံတယောက်မျှ မပြုနိုင်ချေ၊ ဤ ဖော်ပြရာပါ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ (၁) ပစ္စည်းလေးရပ် (၂) အသက်တော် (၃) လက္ခဏာကြီးငယ်နှင့် ရောင်ခြည်တော် (၄) သဗ္ဗညုဟ ရွှေဉာဏ်တော် ဤလေးပါးသော အရာဝတ္ထုတို့အတွက် တစုံတယောက်သော သူမျှ အန္တရာယ်ကို မပြုနိုင်၊ ထို့ကြောင့် မာရ်န**တ် အန္တရာယ် မ**ပြုနို**င်သော** မုယော်ဆန်ဆွမ်းကို ထိုဝေရဉ္စာပြည်၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် တပည့် ရဟန်းသံဃာ ငါးရာတို့နှင့်တကွ ဘုဉ်းပေး သုံးဆောင်တော်မူ၏ဟု မှတ် ယူရာ၏။)

သိလျက်လည်း မေးတော်မမူကုန်။ (မသိသော အရာ ကားမရှိ)။ အခါကိုသိ၍ မေးတော်မူကုန်၏။ အခါကိုသိ၍ မေးတော်မမူကုန်။ မြတ်စွာဘုရားရှင်တွိသည် အကျိုးနှင့် စပ်သည်ကိုထား မေး မေးတော်မူကုန်၏၊ အကျိုးနှင့် မစပ်သည်ကိုတား မေး တော်မမူကုန်။ (အကျိုးရှိမည့် အရာကိုသာမေး၍ အကျိုး မရှိမည့်အရာကို မမေးဟု ဆိုလိုသည်)။

မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့သည် သိလျက်လည်း မေးတော် မူကုန်၏၊

မြတ်စွာဘု<mark>ရားရှင် ကောင်းကြီးပေးတော်မူခြင်း</mark> မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဆိုငယ်ထောင်းသံ<mark>ကို</mark> ကြားတော််မူ လေပြီ။

ခုဗ္ဘိက္ခဝင္ရွ်တော်ပါခြင်း၏ ရှေးကံအကြောင်း ဤကဲ့သို့ မြတ်စွာဘုရားရှင် ရဟန်းငါးရာနှင့်တကွ ဝေရဥ့ာ ပြည်၌ ဒုဒ္တိက္ခဝဋ်တော်ပါရခြင်းမှာလည်း လွန်ခဲ့သော ကိုးဆယ့် နှစ်ကမ္ဘာထက်ဝယ် ဖုဿဘုရားရှင်၏ သာသနာတော် ခေတ် အတွင်း အလောင်းတော်သူမြတ်မှာ မိတ်ဆွေ မကောင်းတို့နှင့် ပေါင်းသင်းမိသည့်အတွက် လူပျက် လူဆိုး တဦးဖြစ်ကာ ဖုဿ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ တပည့်သာဝက ရဟန်းတော်တို့ကို"မုယော ဆွမ်းကြမ်းကို ခဲ့ကြကုန်လော့၊ စားကြကုန်လော့။ သလေး ဆွမ်း ကောင်းတို့ကို မစားကြကုန်လင့်"ဟု ရေရွတ်စကား ပြောမှားခဲ့ ဘူးလေသည်။ထိုမကောင်းမှု အကုသိုလ်ကံကြောင့် ယခုဝေရဥ့ာ ပြည်၌ ဝါကဝ်တော်မူသောအခါ ဒုဒ္ဘိက္ခဘေးနှင့် ရင်ဆိုင် တွေ တော်မူရလေသည်။ (ခု ၃၊ အပဒါနပါဠိ၊ ၃၄၉-မျက်နှာ၌ ထို အကြောင်း တိုက်ရိုက်လာရှိသည်)။

ရတနာ] မြတ်စွာဘုရားရှင် ကောင်းကြီးပေးတော်မူခြင်း ၁၀၉

"အာနန္ဘာ… ကောင်းစွာ့၊ ကောင်းစွာ့၊ အာနန္ဘာ… သူတော်ကောင်း ဖြစ်ကြသော သင်တို့သည် (အစာ ခေါင်းပါးခြင်း, လိုချင်ခြင်း, အလိုဆိုးသို့ လိုက်ပါခြင်း အလျှင်းပင် မပြုကြသဖြင့်) သလေးဆန်ဖြင့် ချက်အဝ်သည့် သားပြွမ်းဆွမ်း ( == ဒန်ပေါက်ဆွမ်း)ကို အောင်နိုင်အဝ်ပြီ။ ယင်းသို့ သင်ချစ်သား သူတော်ကောင်းတို့ အောင်နိုင် အဝ်ပြီးဖြစ်သည့် သလေးသားပြွမ်းဆွမ်း ( == ဒန်ပေါက် ဆွမ်း)ကို နောင်လာနောက်သားများကား အထင်သေး

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အရှင်အာနန္ဒာကို ''ချစ်သား အာနန္ဒာ····ယခု ကြားရသောဆုံငယ်သံသည် အဘယ် ပြုသော အသံနည်း"ဟု မေးတော်မူလေလျှင် အရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်အား ရှေးဖော်ပြရာပါ အကြောင်း အရာကို ဖြေကြား လျှောက်ထားလေ၏၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်—–

်ပတရားကိုသော်လည်း ဟောကုန်အံ့၊ တပည့် သာ-ဝကတိုအား သိက္ခာပုဒ်ကိုသော်မူလည်း ပညတ်ကုန်အံ့" ဟူသော အကြောင်းနှစ်မျိုးတို့ဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့ သည် ရဟန်းတို့ကို မေးတော်မူကုန်၏။

အကျိုးနှင့် မစပ်သော စကားအရာ၌ မြတ်စွာဘုရား ရှင်တို့သည် မဂ်ဖြင့် ပယ်သတ်ခြင်းအမှုကို ပြုအပ်ပြီး ဖြစ် ကုန်၏။

ုမ်ဦ

မဟၥဗုဒ္ဓဝင်

အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်၏ ရဲရဲတောက် လျှောက်ထားချက် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန် မထေရ်မြတ်ကား ရဟန်းပြုပြီးနောက် ခု နစ် ရက် မြောက်သော နေ့ ၌ သာ ဝ က ပါ ရ မီ ကွဏ် အ ထွတ် အထိပ်သို့ ရောက်တော်မူသော ပုဂ္ဂိုလ်မြတ်ဖြစ်ပေသည်၊ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကလည်း တန်ခိုးကြီးသည်၏အဖြစ် ( တန်ခိုးကြီးသော

**ဟူ၍ မိန့်ဆို**တော်မူလေ်၏။

ကြံလိန့်ဦးမည်"—

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား ··· ယခုအခါ ဝေရဉ္စာပြည်သည် အစာခေါင်းပါး၏၊ အသက်မွေးရန် ခဲယဉ်း၏၊ ဖွေးဖွေးဖြူသော အရိုးရှိ၏၊ စာရေးတံလက်မှတ် ဖြင့် အသက်မွေးရ၏၊ သပိတ်လက်စွဲ၍ ဆွမ်းခံခြင်းဖြင့် မျှတရန် မလွယ်ကူချေ။ ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရား···· ဤ မြေကြီး၏ အောက်အပြင်သည် ပျားကောင် ပျားဥ မရှိသော ပျားရည်ကဲ့သို့ ချိုမြန်ကောင်းမြတ်၍ သာ ယာဖွယ်ရှိပါသည်၊ ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား.... တောင်းပန်ပါ၏၊ အကျွန်ုပ်သည် မဟာပထဝီ ဤမြေကြီးကို ထက်အောက် ပြောင်းပြန် လှန်ပါအံ့၊ ရဟန်းတို့သည် အောက်အပြင်ရှိ မြေဆီမြေလွှာ မြေဩဇာကို သုံးဆောင် ကြရပါလိမ့်မည်"—

အရာ) ၌ ဧတဒဂ် ထားတော်မူအပ်သည်။ ထို အရှင်မဟာ-မောဂ္ဂလာန် မထေရ်မြတ်သည် မိမိ၏ တန်ခိုးကြီးမြတ်မှုကို အမှီ ပြု၍ "ယခုအခါ ဤဝေရဥာပြည်သည် အစာခေါင်းပါး၏၊ ရဟန်း တို့သည်လည်း ပင်ပန်းကုန်၏၊ ငါသည် မြေကြီးကိုလှန်၍ အောက် အပြင်ရှိ မြေဆီမြေလွှာ မြေဩဇာကို ကျွေးရမူ ကောင်းလေစွာ့"ဟု ကြံစည်ပြီးနောက် ဆက်၍တဖန် "ငါသည် ဘုရားရှင်ထံ၌ နေသူ ဖြစ်လျက် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို မတောင်းပန်ပဲ ဤသို့ပြုမူလျှင် ထိုပြုမူချက်သည် ငါ့အား မသင့်လျော်ချေ၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်နှင့် အပြင်ပြုမူသကဲ့သို့ ဖြစ်ပေလိမ့်မည်" ဟု အကြံဖြစ်ကာ မြတ်စွာ ဘုရားရှင် ထံတော်မှောက်သို့ သွားရောက်ဝပ်လျှိုး ရှိခိုးပြီးလျှင် သင့်လျောက်ပတ်ရာအရပ်၌ ထိုင်နေပြီးသော် မြတ်စွာဘုရားရှင် ကို—

ရတနာ] အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်၏ လျှောက်ထားချက် ၁၁**၁**.

ဟု လျောက်ထားလေ၏၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်က "ချစ်သား မောဂ္ဂလာန်----မြေကြီးကို မှီနေကုန်သော သတ္တဝါတို့ကို အဘယ် သို့ ပြုမည်နည်း"ဟု မေးတော်မူလေလျှင် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန် မထေရ်မြတ်သည်—

## မဟာဗုဒ္ဓ၀င်

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား....အကျွန်ုပ်သည် လက်တဖက်ကို မြေကြီးကဲ့သို့ ဖန်ဆင်းပါမည်၊ မြေကြီးကို မှီနေကုန်သော သတ္တဝါတို့ကို ထိုမြေကြီးကဲ့သို့ ဖန်ဆင်း ထားသော လက်ပေါ်၌ ပြောင်းရွှေထားပါမည်၊ ကျန် သောလက်တဖက်ဖြင့် ဤမြေကြီးကို ထက်အောက်ပြောင်း ပြန် လှန်ပါမည်"----

ုန်ဦ

ဟု လျောက်ထားလေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်က "ချစ်သား မောဂ္ဂလာန်····မသင့်လျော်ပေ၊ မြေကြီးကိုလှန်ရန် သင်ချစ်သား မနှစ်သက် (မလိုလား) ပါလင့်၊ သတ္တဝါတို့သည် အထင်အမြင် လွဲမှားခြင်းသို့လည်း ရောက်ကုန်ရာသည်" ဟု ပယ်မြစ်စကား မိန့်ကြားတော်မူလေသည်။

> ဤ၌။ ။ "သတ္တဝါတို့သည် အထင်အမြင် လွှဲမှားခြင်းသို့လည်း ရောက်ကုန်ရာသည်"ဟိုသောစကားရပ်ဝယ် မှတ်ဖွယ်ကား—— ဤအစာ ခေါင်းပါးခြင်းသည် ယခုအခါ၌သာ ဖြစ်သည်မဟုတ်၊ နောင်အနာဂတ် ကာလ၌လည်း ဖြစ်လိမ့်မည်၊ ထိုအခါ ရဟန်းတို့သည် သင်ချစ်သားကဲ့ သို့ တန်ခိုးအာနုဘော်နှင့် ပြည့်စုံသော သိတင်းသုံးဖော်ကို အဘယ်မှ ရလိမ့်မည်နည်း။ ထိုနောင်လာနောက်သား ရဟန်းမျှားသည် သောတာ ပန် ့သကဒါဂါမ် ့ အနာဂါမ် ့သုက္ခဝိပဿကရဟန္တာ စျာန်မျှကိုသာရ၍ (အဘိညာဉ်ကိုမရသည့်) ရဟန္တာ္နှိပဋိသမ္တိခါပတ္တရဟန္တာများပင် ဖြစ် ကြသော်လည်း တန်ခိုးစွမ်းအား မရှိကြခြင်**းကြော**င့် ဒါယ**ကာတို့** အိမ်သို့ ဆွမ်းခံကပ်ကြပေလိမ့်မည်။ ထိုသို့ ဖြစ်ရာ၌ လူတို့၏ စိတ်သန္တာနို ဝယ် "ဘုရားရှင် လက်ထက်တော်အခါက ရဟန်းတို့သည် သိက္ခာသုံးပုံ ပြည့်စုံစွာ ဖြည့်ကျင့်တော်မူကြကုန်၏။ ထိုဘုရား လက်ထက်<mark>တော်</mark>က ရဟန်းတို့သည် အဘိညာဉ် ကျေးဇူးဂုဏ်တို့ကို ဖြစ်စေကြ၍ အစာ ခေါင်းပါးသောအခါ၌ မြေကြီးကို အထက်အောက်လှန်ကြ၍ **မြေ**ဆီ မြေလွှာ မြေဩဇာကို ဘုဉ်းပေးသုံးဆောင်တော်မူကြကုန်ပြီ။ ယခု အခါ၌ကား သိက္ခာသုံးပုံ အကျင့်ဂုဏ်ကို ပြည့်စုံစ္နာ ဖြည့်ကျင့်ကြသော ရဟန်းတို့ မရှိကြကုန်၊ အကယ်၍ရှိကြလျှင် ထို (ဘုရားရှင်လက်ထက် တော်က) နည်းအတူပင် ပြုကြကုန်လေရာ၏၊ ငါတို့အား အစိမ်း အကျက် တစုံတခုကိုမျှ စားခွင့်ပေးကြမည်မဟုတ် (မြေသြဇာကိုသာ ကျွေးကြလိမ့်မည်ဟု ဆိုလိုသည်)၊" ဤကဲ့သို့ အကြံအစည်ဖြစ်ပြီးလျှင်

ရတနာ] အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်၏ လျှောက်ထားချက် ၁၁၃

ထိုအရိယာပုဂ္ဂိုလ်တို့၌ပင် " အရိယာပုဂ္ဂိုလ်များ မရှိကြကုန်" ဟု အထင်အမြင် လွှဲမှားခြင်းသို့ ရောက်ကုန်လေရာ၏။ အထင်အမြင် လွှဲမှားသဖြင့် အရိယာပုဂ္ဂိုလ်တို့ကို ကဲ့ရွဲရှုတ်ချစွပ်စွဲကြလျက် အပါယ် ဘုံသို့ ကျရောက်ကုန်လေရာ၏။ ထို့ကြောင့် "မြေကြီးကိုလှန်ရန် သင်ချစ်သား မနှစ်သက် (မလိုလား) ပါလင့်" ဟု ပယ်မြစ်စကား မိန့်ကြားတော်မူလေသည်)။

ထိုအခါ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန် မထေရ်မြတ်သည် ဤ ဟောင်းပန်ချက်ကို အခွင့်မရသည်ဖြစ်၍ အခြားတနည်းပြောင်း၍ တောင်းပန်လိုပြန်ရကား----

> "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား...တောင်းပန်ပါ ၏၊ အားလုံးသော ရဟန်းသံံဃာသည် မြောက်ကျွန်းသို့ **ဆွမ်း**ခံကြွပါစေ"—-

ဟု လျောက်ထားလေသော် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရှေးနည်း အတူပင် "ချစ်သားမောဂ္ဂလာန်···· မသင့်လျော်ပေ၊ အားလုံး သော ရဟန်းသံဃာ၏ မြောက်ကျွန်းသို့ ဆွမ်းခံသွှားခြင်းကို သင် ချစ်သား မနှစ်သက် (မလိုလား) ပါလင့်"ဟု ပယ်မြစ်စကား မိန့် ကြားတော်မူလေ၏။

(ဤ၌။ ။ "သတ္တဝါတို့သည် အထင်အမြင် လွဲမှားခြင်းသို့လည်း ရောက်ကုန်ရာသည်" ဟု တိုက်ရိုက်မဟောအပ်သော်လည်း ရှေး၌ဟော အပ်ပြီးဖြစ်သောကြောင့် ထိုအကြောင်းကြောင့်ပင် မြောက်ကျွန်းသို့ ဆွမ်းခံကြွခြင်းကိုလည်း မြတ်စွာဘုရား တားမြစ်တော်မူအပ်သည်ဟု သီအပ်၏။ အဓိပ္ပါယ်မှတ်ဖွယ်ကိုလည်း ရှေးနည်းအတူပင် မှတ်ယူရာ၏။ အကယ်၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်က ခွင့်ပြုလျှင် အရှင်မဟာမောပ္ဂလာန် မထေရ်မြတ်သည် အဘယ်သို့ ပြုလေရာသနည်းဟူမူ—မဟာသမုဒြာကို ခြေတလှမ်းဖြင့် ကျော်နိုင်လောက်သည့် မြောင်းငယ်မျှဖြစ်အောင် ဖန် ဆင်းတော်မူပြီးလျှင် နှင္မေရုတမာပင်မှသည် ဥတ္တရကုရမြောက်ကျွန်းသို့ ရှေးရှူ(တည့်တည့်)လမ်းအသစ်ကို ဖန်ဆင်း၍ ဥတ္တရကုရ မြောက်ကျွန်းသို့ ကိုလည်း ရဟန်းတော်များ ဂေါစရဂါမ် ဆွမ်းခံနေကျဖြစ်သောရွာကဲ့သို့

မြတ်စွာဘုရားထဲတော်မှောက်သို့ သွားရောက်ဝပ်လျှိုးရှိခိုးပြီးကာ အပြစ်လွှတ်ရာအရပ်၌ ထိုင်နေပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို— "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား… ဆိတ်ငြိမ် ရာသို့ တပါးတည်း ကပ်ရောက်နေထိုင်စဉ် အကျွန်ုပ်၏ စိတ်သန္တာနဲဝယ် 'အဘယ်မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့၏ သာသ နာတော်သည် ကြာမြင့်စွာ မတည်လေသနည်း၊ အဘယ် မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့၏ သာသနာတော်သည် ကြာမြင့်စွာ တည်လေသနည်း'ဟု အကြံအစည်ဖြစ်ပါသည်။ ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား....အဘယ်မြတ်စွာ ဘုရားရှင်တို့၏ သာသနာတော်သည် ကြာမြင့်စွာ မတည် ပါသနည်း၊ အဘယ်မြတ်စွာ ဘုရားရှင်တို့၏ သာသနာ တော်သည် ကြာမြင့်စွာ တည်ပါသနည်း"— ဟု လျှောက်ထားမေးမြန်းလေ၏။

ဟု အကြံအစည်ဖြစ်ရှိကာ အရှင်သာရိပုတ္တရာ မထေရ်မြတ်သည် ထိုနေ့ ညနေချမ်းအချိန်၌ တပါးတည်း ကိန်းစံနေရာမှထ၍ မြတ်စွာဘုရားထံတော်မှောက်သို့ သွှားရောက်ဝပ်လျှိုးရှိခိုးပြီးကာ အပြစ်လွှတ်ရာအရပ်၌ ထိုင်နေပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို—–

အရှင်သာရိပုတ္တရာမထေရ်မြတ်၏ ဝိနည်းသိက္ခာပုဒ်ပညာရန် တောင်းပန်လျောက်ထားချက် ထိုအခါ ဆိတ်ငြိမ်ရာသို့ တပါးတည်း ကပ်ရောက်နေတော် မူသော အရှင်သာရိပုတ္တရာ မထေရ်မြတ်၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ်— "ဘုန်းတော်ကြီးကုန်သော အဘယ်မြတ်စွာဘုရားရှင် တို့၏ သာသနာတော်သည် ကြာမြင့်စွာ မတည်လေ သနည်း၊ ဘုန်းတော်ကြီးကုန်သော အဘယ်မြတ်စွာဘုရား ရှင်တို့၏ သာသနာတော်သည် ကြာမြင့်စွာ တည်လေ သနည်း"—–

အလွယ်တကူ ချမ်းသာစွာ ဆွမ်းခံဝင်နိုင် ထွက်နိုင်လောက်အောင် အသွားအပြန်လမ်းနှင့် ပြည့်စုံသောအရပ်၌ တန်ခိုးဖြင့် ထားလေရာ၏။ ဤကား အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန် မထေရ်သူမြတ်၏ ရဲရဲတောက် စကား လျှောက်ထားချက်တည်း။

[ရီဒီ

"ချစ်သား သာရိပုတ္တရာ····၀ိပဿီမြတ်စွာဘုရား, သိခ်ီ မြတ်စွာဘုရား, ၀ေဿဘူမြတ်စွာဘုရား = ဤဘုရားရှင်

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အရှင်သာရိပုတ္တရာ မထေရ် မြတ်၏ မေးမြန်း့လျောက်ထားချက်ကို ဖြေကြားတော်မူလိုသည် ဖြစ်၍——

မဟာပခုမ မထေရ်ကား ဤသို့ မိန့်ဆိုတော်မူ၏ – "ဤအကြောင်း ရင်းကို ဆုံးဖြတ်နိုင်ရန်မှာလည်း တဆယ့်ခြောက်ပါးသော ပညာဉာဏ်၏ အထွတ်အထိပ်သို့ ရောက်တော်မူသော အဂ္ဂသာဝကအဖို့ရာ ဝန်မလေး ပါ၊ စင်စစ်သော်ကား မြတ်စွာဘုရားရှင်နှင့်အတူ တနေရာတည်း၌ နေ ပါလျက် ကိုယ်တိုင်ဆုံးဖြတ်မှုကိုပြုခြင်းသည် ချိန်ခွင်ကိုစွန့်၍ လက်ဖြင့် ချိန်တွယ်ခြင်းနှင့် တူသောကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်သို့ ချဉ်းကပ်၍ မေးမြန်းလျောက်ထားလေသည်"ဟု မိန့်တော်မူ၏)။

(ဤ၌။ ။အရှင်သာရိပုတ္တရာမထေရ်သည် ဤမိမိ၏အကြံအစည် ဖြစ်ချက်ကို ကိုယ်တိုင် မဆုံးဖြတ်နိုင်ဘူးလောဟု မေးဖွယ်ရှိ၏။ အဖြေ ကား – ဆုံးဖြတ်နိုင်သော အရာလည်းရှိ၏၊ မဆုံးဖြတ်နိုင်သော အရာ လည်းရှိ၏။ ခွဲ့ခြီးအံ့ – ဤအရှင်သာရိပုတ္တရာ မထေရ်မြတ်သည် ''ဤ အမည်ရှိသောဘုရားရှင်တို့၏ သာသနာတော်သည် ကြာမြင့်စွာ မတည် လေ၊ ဤဘုရားရှင်တို့၏ သာသနာတော်ကား ကြာမြင့်စွာတည်၏''ဟူ ၍ ဆုံးဖြတ်တော်မူနိုင်၏။ ''ဤမည်သောအကြောင်းကြောင့် ကြာမြင့် စွာ မတည်၊ ဤမည်သောအကြောင်းကြောင့် ကြာမြင့်စွာ တည်၏''ဟူ ၍ကား ဆုံးဖြတ်တော်မမှုနိုင်။

ရတနာ] အရှင်သာရိပုတ္တရာ၏ လျှောက်ထားချက် ၁၁၅

ဟု မိန့်တော်မူ၏။ ထိုအခါ အရှင်သာရိပုတ္တရာ မထေရ်မြတ်က တဖန်ဆက်၍—

ချစ်သားသာရိပုတ္တရာ…ပန်းသီကြိုးဖြင့် မသီကုံးပဲ ပျဉ် ချစ်ပေါ်၌ တင်ထားအစ်သော ပန်းအမျိုးမျိုးတွဲကို (ကြိုး ဖြင့် မသီကုံးခြင်းကြောင့်ပင်) လေသည် ဖရိုဖရဲ ကြဲဖြန့် တိုက်ခတ် မှတ်လွှင့် ဖျတ်ဆီးသကဲ့သို့ ချစ်သား သာရ-ပုတ္တရာ…ဤအတူပင် ထိုဘုရားရှင်တို့ ပရိနိဗ္ဗာန် စံလွှန် ကွယ်ပျောက်သောအခါ, ထိုဘုရားရှင်တို့၏ မျက်မှောက် တပည့်များ ပရိနိဗ္ဗာန် စံလွှန်ကွယ်ပျောက်သောအခါ၌ အမည်, အနွယ်, ဇာတ် အမျိုးမျိုး ရှိကြသည့် နောင်လာ နောက်သား တပည့်များသည် ထို သာသနာတော်ကို လျင်မြန်စွာ ကွယ်ပျောက်စေကုန်၏။

သိခ်ိမြတ်စွာဘုရား,ဝေဿဘူမြတ်စွာဘုရားတို့သည် တပည့် တို့အား တရားတော်ကို အကျယ်ဟောရန် ကြောင့်ကြ မစိုက်ကြကုန်။ ထိုဘုရားရှင်တို့၏ သုတ္တ, ဂေယျစသည် အင်္ဂါကိုးပါး တရားဓမ္မသည် အနည်းငယ်မျှသာ ဖြစ်၏။ တပည့်တို့အား သိက္ခာပုဒ်ကို ပညတ်တော်မမူခဲ့ချေ။ (အာဏာ) ပါတိမောက်ကို ပြတော်မမူအပ်။ ထိုဘုရား ရှင်တို့ ပရိနိဗ္ဗာန် စံလွန်ကွယ်ပျောက်သော အခါ, ထို မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့၏ မျက်မှောက်တပည့်များ ပရိနိဗ္ဗာန် စံလွန် ကွယ်ပျောက်သော အခါ၌ အမည်, အနွယ်,ဇာတ် အမျိုးမျိုးရှိကြသည့် နောင်လာနောက်သား တပည့်များ သည် ထိုသာသနာတော်ကို လျင်မြန်စွာ ကွယ်ပျောက် စေကုန်၏။

ဟု မေးလျောက်လေလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် <mark>အရှင်သ</mark>ာရိ**-**ပုတ္တရာမထေရ်မြတ်ကို—–

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား… ဝိပဿီမြတ် စွာဘုရား, သိခီမြတ်စွာဘုရား, ဝေဿဘူမြတ်စွာဘုရား ==ဤဘုရားရှင်တို့၏ သာသနာတော် ကြာမြင့်စွာမတည် ခြင်း၏ အကြောင်းကား အဘယ်ပါနည်း"—–

"ချစ်သား သာရိပုတ္တရာ… ၀ိပဿီမြတ်စွာဘုရား,

ားျပားျမှာသေး ဟု ရတန်းတထောင်ကို သွန်သင်ဆုံးမတော်မူ၏။ ချစ်သား သာရိပုတ္တရာ ···· ဝေဿဘူမြက်စွာဘုရားရှင်သည် ဤသို့ သွန်သင် ဆုံးမအပ်သော ထို ရဟန်းတထောင်တို့သည် အာသဝေါကုန်ခန်း ရဟန္တာဖြစ်ကြလေကုန်၏၊ သို့ရကား ထိုရဟန်းတထောင်၏ စိတ်တို့သည် တဏှာဒိဋ္ဌိတို့ဖြင့် တစုံ တခုသော တရားကိုမျှ ငါ,ငါ့ဥစ္စာဟု စွဲယူမှု အလျင်းကင်း ပြတ်ပြီးလျှင် မဖြစ်သောချုပ်ခြင်း (မဖြစ်သည်ကိုပင် ချုပ် သည်ဟုဆိုရသော ချုပ်ခြင်း)ဖြင့် ချုပ်ငြိမ်းကြသော အာ-သဝေါတရားတို့မှ ရှင်းရှင်းကြီး လွှတ်မြောက်ကြပြီး ဖြစ် လေကုန်၏။ ချစ်သားသာရိပုတ္တရာ ···· ကြောက်မက်ဖွယ် သော တောအုပ်ဟူသော စကားရပ်၌ ထိုတောအုပ်၏ ကြောက်မက်ဖွယ်ကောင်းခြင်းကြောင့်ပင် ရာဂ မကင်းသူ များ ထိုတောအုပ်အတွင်းသို့ ဝင်မကြလျှင် များသောအား ဖြင့် မွေးညှင်းရွှင်ပျ ကြက်သီးများထကြကုန်၏။

'ဤသို့ နေက္ခမ္မဝိတက်အစရှိသည့် အကြံကောင်းသုံးမျိုး တို့ကို ကြံကြကုန်လော့၊ ဤသို့ ကာမဝိတက်အစရှိသည့် အကြံမှားသုံးမျိုးတို့ကို မကြံကြကုန်လင့်။ ဤသို့ အနစ္စ ဒုက္ခ အနတ္တ အသုဘဟု နှလုံးသွင်းကြကုန်လင့်။ ဤ အကုသိုလ် အတ္တ သုဘဟု နှလုံးမသွင်းကြကုန်လင့်။ ဤ အကုသိုလ် တရားကို ပယ်ကုန်လော့၊ ဤကုသိုလ်တရားကို ပြည့်စုံစေ၍ နေကြကုန်လော့'——

ချစ်သားသာရိပုတ္တရာ…ရှေး၌ဖြစ်ဘူး အကြောင်းထူး ကား ဝေဿဘူမြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ကြောက်မက်ဖွယ် သော တောအုပ်တခု၌ ရဟန်းတို့၏စိတ်ကို မိမိ၏စိတ်ဖြင့် သိတော်မူ၍----

ချစ်သားသာရိပုတ္တရာ ---- ထို (သုံးဆူသော) မြတ်စွာ ဘုရားရှင်တို့သည် တပည့်တို့၏စိတ်အကြံကို မိမိ၏စိတ်ဖြင့် သိတော်မူ၍ ဆုံးမဖွိုရန် ကြောင့်ကြစိုက်တော်မူကုန်၏။

ရတနာ] အရှင်သာရိပ္ပတ္တရာ၏ လျှောက်ထားချက် ၁၁၇

ချစ်သား သာရိပုတ္တရာ ···· ဤ ဆိုအပ်ပြီးသည်ကား 8ပဿီမြတ်စွာဘုရား,သိခ်ီမြတ်စွာဘုရား,ဝေဿဘူမြတ်စွာ ဘုရား ဤ ဘုရားရှင်တို့၏ သာသနာတော် ကြာမြင့်စွာ မတည်ခြင်း၏ အကြောင်းပေတည်း"— ဟု ဖြေကြားမိန့်ဆိုတော်မူလေ၏။ (ဤ၌ မှတ်ဖွယ်အထူးကား——"ထိုဘုရားရှင်သုံးဆူတို့သည် တပည့် တို့အား တရားအကျယ်ဟောရန် ကြောင့်ကြမစိုက်ကြကုန်" ဟူသော စကားရပ်ဝယ် ပျင်းရိ၍ ကြောင့်ကြမစိုက်ကြခြင်း မဟုတ်ချေ၊ မှန်၏– မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့မှာ ပျင်းရိခြင်း ဝီရိယ ဆုတ်နစ်ခြင်းမျိုး လုံးဝမရှိ၊ ထင်ရှားစေဦးအံ့---မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့သည် သတ္တဝါတဦးတယောက် အားဖြစ်စေ နှစ်ဦး နှစ်ယောက်အားဖြစ်စေ စကြဝဠာတိုက် အပြည့် တည်ရှိသော သတ္တဝါ အများအားဖြစ်စေ တရားဟောတော်မူကြလျှင် ညီမျှသောလုံ့လဝီရိယဖြင့်သာ ဟောတော်မူကြကုန်၏၊ ပရိသတ် နည်း ပါးသည်ကို မြင်ရ၍ ဝီရိယကိုလည်း မလျော့ချကြကုန်၊ ပရိသတ် အများကို မြင်ရ၍လည်း ဝီရိယကို တိုးမြှင့်သည်ဟူ၍ မရှိကြကုန်။ ဥပမာအားဖြင့် သားများသနင်း ခြင်္သေ့မင်းသည် ခုနစ်ရက်လွန်သဖြင့် အစာရှာထွက်လတ်သော် ငယ်သောသားကောင်တို့ကိုဖြစ်စေ ကြီးသော သားကောင်တို့ကိုဖြစ်စေ ထပ်မျှတူသော အဟုန်ဖြင့်သာ ပြေးသွား ဖမ်းယူလေသည်၊ အကြောင်းကား ငါ၏အဟုန် မယုတ်လျော့စေ သတည်းဟု ရည်ရွယ်ချက်ရှိသောကြောင့်တည်း။ ဤအတူပင် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်တို့သည် အနည်းငယ်သော ပရိသတ်အားပင်ဖြစ်စေ ့များပြား လှစ်ခဲ့သော် ပရိသတ်အားပင်ဖြစ်စေ ညီမျှသောလုံ့လဝီရိယတော်ဖြင့်

000

မကၥမ်ဒီဝ၄

[មុន្ធ

သာ တရားဟောတော်မူကြကုန်၏။ အကြောင်းကား ငါတို့၏တရား တော်၌ အလေးပြုခြင်းသည် မယုတ်လျော့ပေသတည်းဟု မြတ်သော ရည်ရွယ်ချက် ရှိတော်မူကြသောကြောင့်တည်း။ စင်စစ်သော်ကား အကျွန်ုပ်တို့၏ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် မဟာ-သမုဒြာကို ပြည့်စေသည့်ပမာ အကျယ်အားဖြင့် တရားဟောတော်မူ သကဲ့သို့၊ ဤအတူ ထိုသုံးဆူသော မြတ်စွာဘုရားတို့သည် အကျယ်အား ဖြင့် တရားမဟောကြရကုန်၊ အကြောင်းကား ထိုခေတ် ထိုအခါသတ္တဝါ တို့၏ သန္တာန်မှာ ဉာဏ်ပညာမျက်စိဝယ် ကိလေသာမြူမှုန် နည်းပါး လှခြင်းကြောင့်တည်း။ ချဲဦးအံ့ .... ထို သုံးဆူသော ဘုရားရှင်တို့၏ လက်ထက်တော်အခါဝယ် သတ္တဝါတို့သည် အသက်ကလည်း ရှည်ကြ ရတနာ] အရှင်သာရိပုတ္တရာ၏ လျှောက်ထားချက် ၁၁၉

ဉာဏ်ပညာမျက်စိဝယ် ကိလေသာမြူမှုန်ကလည်း နည်းကြလေကုန်သည်၊ သို့ရကား ထိုခေတ် ထိုအခါ ဝေနေယျသတ္တဝါတို့သည် သစ္စာလေးရပ်နှင့် စပ်ယှဉ်သည့် တဂါထာမျှကိုပင် ကြားနာကြရလျှင် သစ္စာလေးပါးတရား သိမြင် အကျွတ်တမ်းဝင်ကြလေကုန်သည်။ ထို့ကြောင့် အကျယ်အားဖြင့် တရားဟောတော် မမူကြရကုန်။ ထို့ကြောင့်ပင် ထိုဘုရားရှင်တို့၏ သုတ္တ ဂေယျ စသည် အင်္ဂါကိုးပါး တရားဓမ္မသည် အနည်းငယ်မျှသာ ဖြစ်၏။

ထို ဘုရားရှင်သုံးဆူတို့၏ လက်ထက်တော်အခါဝယ် တပည့်ရ**ဟန်း** ထိုမှာ အပြစ်ဒေါသ လုံးဝ ကင်းစင်ကြသောကြောင့် အပြစ်ဒေါသ ရာလျောက် ပညတ်အပ်သည့် အာပတ်ခုနှစ်ပုံနှင့် စပ်သည့် အာဏာ သက္ခာပုဒ်ကုံလည်း မပညတ်အပ်ပေ။

လခွဲတကြိမ် (၁၅-ရက်တကြိမ်) အာဏာပါတိမောက်ကိုလည်း မပြ အပ်။ ထိုမြတ်စွာဘုရားရှင်တို့သည် ဩဝါဒပါတိမောက်ကိုလာ ပြတော် မူကုန်၏၊ ထို ဩဝါဒပါတိမောက်ကိုလည်း လခွဲတကြိမ် ပြတော်မူကြ သည် မဟုတ်ကုန်။ (အောက်မဟာဗုဒ္ဓဝင် တတိယတွဲ၊ အခဏ်း - ၁၆။ ပါတိမောက် နှစ်ပါးအကြောင်း၊ စာမျက်နှာ ၁၉ - ၌ အကျယ်တဝင့် ဖော်ပြခဲ့ပြီးပြီ။)

သက်တော်ရှည် မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့မှာ (၁) မျက်မှောက်သာဝက တဆက်း(၂) ထိုမျက်မှောက်ဘာငကတို့ထံ ရဟန်းပြုကြသည့်နောင်လာ နောက်သား သာဝကတဆက်အားဖြင့် သာဝကနှစ်ဆက်ရှိရာ (၂) အမှတ်ပါ နောင်လာနောက်သား သာဝကတို့လက်ထက် ရောက်လတ် သောအခါ မူလကပင် သိက္ခာပုဒ်ပညတ်ချက်မရှိသောကြောင့်၎င်း ထို သာဝကတို့မှာလည်း အမည်, အနွယ် ဇာတ် အမျိုးချင်း မတူကြသည့် အတွက် ထိုသက်တော်ရှည် မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့ ဟောကြားအပ်သည့် အနည်းငယ်မျှသော တရားအစု အပေါ် ဝယ် မိမိတို့မှာ စောင့်ရှောက် ထိန်းသိမ်းရန် တာဝန်မရှိသကဲ့သို့ အောက်မေ့ကြကာ ''ဤမည်သော မထေရ်သည် သိလိမ့်မည်၊ ဤမည်သောမထေရ်သည် သိလိမ့်မည်''ဟု တဦးကတဦးကို တွက်ကပ်သည့်ပမာ လျှော့ပေါ့စွာ ပြုမူကြသောကြောင့် ၎င်း သံဂါယနာတင်ကာ စောင့်ရှောက်မှု မပြုကြသည့်အတွက် ထိုသာ သနာတော်သည် လျင်မြန်စွာ ကွယ်ပလေသည်။

"ထိုသက်တော်ရှည် မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့၏ သာသနာတော်**သည်** ကြာမြင့်စွာ တည်ခြင်းမရှိ" ဟူရာ၌လည်း သာဝက အဆက်အားဖြင့် အဆက်များစွာ မတည်သည်ကိုသာ ဆိုလိုရင်းဖြစ်သည်။ နှစ်အရေ

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား....ကကုသန်မြတ် စွာဘုရား, ကောဏာဂုံမြတ်စွာဘုရား, ကဿပ မြတ်စွာ ဘုရား = ဤဘုရားရှင်တို့၏ သာသနာတော် ကြာမြင့်စွာ တည်ခြင်း၏ အကြောင်းကား အဘယ်ပါနည်း"----ဟု မေးလျောက်လေလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အရှင်သာရိ-ပုတ္တရာမထေရ်မြတ်ကို----

ဤသို့လျင် အရှင်သာရိပုတ္တရာ မထေရ်မြတ်သည် ဝိပဿိမြတ် စွာဘုရား, သိခီမြတ်စွာဘုရား, ဝေဿဘူမြတ်စွာဘုရား — ဤ ဘုရားရှင်သုံးဆူတို့၏ သာသနာတော် (သာဝက အဆက်အား ဖြင့်) ရှည်မြင့်စွာ မတည်ခြင်း၏ အကြောင်းကို ကြားနာရပြီးလျှင် ကကုသန်မြတ်စွာဘုရား, ကောဏာဂုံ မြတ်စွာဘုရား, ကဿပ မြတ်စွာဘုရား–ဤဘုရားသုံးဆူတို့၏ သာသနာတော် ကြာမြင့်စွာ တည်ခြင်း အကြောင်းကို ကြားနာလိုပြန်ရကား တဖန်ဆက်၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို—

အတွက်အားဖြင့်ကား ဝိပဿီ မြတ်စွာဘုရား၏ အသက်တော်သည် နှစ်ပေါင်းရှစ်သောင်း ပမာဏရှိ၏၊ မျက်မှောက်သာဝကတို့၏ အသက် တမ်းသည်လည်း ထိုမျှပင် အနှစ်ရှစ်သောင်းရှိ၏၊ ထိုမျက်မှောက်သာဝက တို့ထံ ရဟန်းပြုကြသည့် နောင်လာနောက်သား သာဝကတို့အနက်လည်း နောက်ဆုံးဖြစ်သော သာဝက၏ အသက်တမ်းသည် အနှစ်ရှစ်သောင်း ပင် ရှိရကား မြတ်စွာဘုရားရှင် ပရိနိဗ္ဗာန်စံတော်မူပြီးနောက် သာဝက နှစ်ဆက်တို့၏ သာသနာတော်အသက်သည် နှစ်ပေါင်း တသိန်းခြောက် သောင်းကာလကြာ တည်ပေသည်၊ သာဝကအဆက်အားဖြင့်မူ နှစ်ဆက် သာ ရှိသောကြောင့် ထိုသာဝက အဆက်မများသည်ကို ရည်ရွှယ်၍ "ကြာမြင့်စွာ မတည်" ဟု ဟောဆိုခြင်းဖြစ်သည်၊ နှစ်ပရိစ္ဆေဒ မများ သည်ကို ရည်၍ ဟောခြင်းမဟုတ်-ဟု အထူးသတိပြု မှတ်ယူရာ၏)။

"ချစ်သား သာရိပုတ္တရာ… ကကုသန် မြတ်စွာဘုရား, ကောဏာဂုံမြတ်စွာဘုရား, ကဿပမြတ်စွာဘုရားတို့သည် တပည့်တို့အား တရားတော်ကို အကျယ်ဟောရန် ကြောင့် ကြစိုက်တော်မူကုန်၏၊ ထိုဘုရားရှင်တို့၏ သုတ္တ, ဂေယျ

ချစ်သားသာရိပုက္တရာ…ဤဆိုအပ်ပြီး(တရားတော်ကို အကျယ်ဟောခြင်း, တရားဓမ္မများပြားခြင်း, သိက္ခာပုဒ်ကို ပညတ်ခြင်း,ပါတိမောက်ကိုပြတော်မူခြင်းများ)သည်ကား ကကုသန် မြတ်စွာဘုရား, ကောဏာဒဂုံ မြတ်စွာဘုရား, ကဿပမြတ်စွာဘုရား=ဤဘုရားရှင်တို့၏ သာသနာတော် ကြာမြင့်စွာ တည်ခြင်း၏ အကြောင်းပေတည်း"— ဟု ပြောကြား မိန့်ဆိုတော်မူ၏။ (ဤ၌။ ။ထိုဘုရားရှင်သုံးဆူတို့၏ သာသနာတော် ကြာမြင့်စွာ တည်ခြင်း၌ အသက် အတိုင်းအရှည် အားဖြင့်၎င်း, သာဝက အဆက်

ချစ်သား သာရိပုတ္တရာ… ပန်းသီကြိုးဖြင့် သီကုံး၍ ပျဉ်ချပ်ပေါ်၌ တင်ထားအပ်သော ပန်းအမျိုးမျိုးတို့ကို (ကြိုးဖြင့် သီကုံးခြင်းကြောင့်ပင်) လေသည် ဖရိုဖရဲ မကြဲဖြန့် မတိုက်ခတ် မမှုတ်လွှင့် မဖျက်ဆီး နိုင်ဘကဲ့သို့ ချစ်သား သာရိပုတ္တရာ … ဤအတူပင် တိုဘုရားရှင်တို့ ပရိနိဗ္ဗာန် စံလွန်ကွယ်ပျောက်သောအခါ, မျက်မှောက် တပည့်များ ပရိနိဗ္ဗာန် စံလွန်ကွယ်ပျောက်သော အခါ၌ အမည်, အနွယ်, ဇာတ် အမျိုးမျိုး ရှိကြသည့် နောင်လာ နောက်သား (အဆက်ဆက်သော) တပည့်များသည် ထို သာသနာတော်ကို ကြာမြင့်စွာသောကာလပတ်လုံး တည် စေကုန်၏။

စသည် အင်္ဂါကိုးပါး တရားဓမ္မသည်လည်း များပြားလှ ကုန်၏၊ တပည့်တို့အား သိက္ခာပုဒ်ကို ပညတ်တော်မူအဝ် ၏၊ (အာဏာ) ပါတိမောက်ကို ပြတော်မူအဝ်၏၊ (ထို့ကြောင့်)ထိုဘုရားရှင်တို့ ပရိနိဗ္ဗာန် စံလွှန်ကွယ်ပျောက် သောအခါ, မျက်မှောက် တပည့်များ ပရိနိဗ္ဗာန် စံလွန် ကွယ်ပျောက်သောအခါ၌ အမည်, အနွယ်, ဇာတ်အမျိုးမျိုး ရှိကြသည့် နောင်လာနောက်သား (အဆက်ဆက်သော) တပည့်များသည် ထိုသာသနာတော်ကို ကြာမြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး တည်စေကုန်၏။

ရတနာ] အရှင်သာရိပုတ္တရာ၏ လျှောက်ထားချက် ၁၂ ၁

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

ວງງ

ဆက်အားဖြင့်၎င်း နှစ်မျိုးလုံးအားဖြင့်ပင် ကြာမြင့်စွာ တည်ခြင်းကို သိမှတ်ရာ၏၊ ခွဲ့ခြီးအံ့ — ကကုသန်မြတ်စွာဘုရားရှင်၏အသက်တမ်းကား အနှစ်လေးသောင်း ကောဏာဂုံ မြတ်စွာဘုရား၏ အသက်တမ်းကား အနှစ်သုံးသောင်း ကဿပမြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အသက်တမ်းကား အနှစ် နှစ်သောင်း အသီးသီးဖြစ်လေသည်၊ထိုဘုရားရှင်တို့၏မျက်မှောက် သာ-ဝကများ၏ အသက်တမ်းမှာလည်း ထိုမျှပင်ရှိလေသည်၊ ထိုမျက်မှောက် သာဝကများ၏ အဆက်ပေါင်းများစွာသော သာဝက အဆက်ဆက် တို့သည် သာသနာတော်ကို ဖြစ်စေကြ ဆောင်ကြလေကုန်သည်၊ဤသို့ လျှင် ထိုဘုရားရှင်သုံးဆူတို့၏ သာသနာတော်သည် အသက် အတိုင်း အရှည်အားဖြင့်၎င်း သာဝက အဆက်ဆက်အားဖြင့်၎င်း နှစ်မျိုးလုံး အားဖြင့်ပင် ကြာမြင့်စွာ တည်ရှိလေသည်။

မြဒ္ဓ

အကျွန်ုပ်တို့၏ အစိန္တေယျ သုံးလောကထွတ်ထား မြတ်စွာဘုရား ရှင်၏ အတွက်ကား ကဿပမြတ်စွာဘုရား၏ အသက်တမ်း ထက်ဝက် ပမာဏဖြစ်သည့် အနှစ်တသောင်းတမ်း၌ ပွင့်ထွန်းတော်မူသင့်၏၊ ထို အနှစ်တသောင်းတမ်းကို မမှီလျင်လည်း အနှစ်ငါးထောင်တမ်း, အနှစ် တထောင်တမ်း, အနှစ်ငါးရာတမ်း၌ ပွင့်ထွန်းတော်မူသင့်၏။ သို့သော် လည်း ထိုအချိန်ကျအောင်ပင် ဘုရားဖြစ်လောက်အောင် ဉာဏ်တော် မရင့်သန်သေးပဲ အနှစ်တရာတမ်းသို့ ရောက်သောအခါမှသာ ဉာဏ်တော် မရင့်သန်သေးပဲ အနှစ်တရာတမ်းသို့ ရောက်သောအခါမှသာ ဉာဏ်တော် ရင့်ကျက်သောကြောင့် အလွန်တိုတောင်းလှသည့် အနှစ်တရာတမ်း ကာလကျမှသာ ဖြစ်ပွင့်တော်မူလာ၏။ ထို့ကြောင့် ထိုအကျွန်ုပ်တို့ မြတ်စွာဘုရားအတွက်မှာ သာဝကအဆက်ဆက်အားဖြင့် သာသနာ တော် ကြာမြင့်စွာ တည်သော်လည်း အသက်တမ်းအလိုက် နှစ်ပရိစ္ဆေဒ အရေအတွက်အားဖြင့်ကား (ထိုရှေးဘုရားတို့ သာသနာတော်လောက်) ကြာမြင့်စွာ မတည်ဟူ၍ ဆိုသင့်၏။)

ဤသူိလျင် ကကုသန်, ကောဏာဂံ, ကဿပ = ဘုရားရှင် သုံးဆူတို့၏ သာသန်ာတော် ကြာမြင့်စွာ တည်ခြင်းအကြောင်းကို ကြားနာရလျင် "သိက္ခာပုဒ်ပညတ်ခြင်းသည်သာ သာသနာတော် ကြာမြင့်စွာ တည်ခြင်း၏ အကြောင်းရင်းဖြစ်သည်"ဟု အပြီးသတ် ဆုံးဖြတ်ချက် ချမှတ်တော်မူကာ ဤမြတ်စွာဘုရား၏ သာသနာ တော် အနွန့်ရှည်စွာ တည်ခြင်းကို အလိုရှိလတ်ရကား အရှင် သာရိပုတ္တရာ မထေရ်မြတ်သည် နေရာမှထ၍ လက်ဝဲတဖက် ပခုံး

ချစ်သားသာရိပ္ပတ္တရာ ···· ဤ သာသနာတော်၌ အာသဂေါ

ဟု လေးနက်စွာ လျောက်ထားတောင်းပန်လေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ဤအချိန်ကား သိက္ခာပုဒ်ပညတ်ရန် အချိန်မတန်သေး"ဟု ပြတော်မူလိုရကား — "ချစ်သား သာရီ-ပုတ္တရာ ···· သင် ဆိုင်းငံ့ဦးလော့၊ ချစ်သား သာရိပုတ္တရာ ···· သင် ဆိုင်းငံ့ဦးလော့၊ မြတ်စွာဘုရားသည်သာလျှင် ထို ( သိက္ခာပုဒ် ပညတ်ခြင်း ပါတိမောက်ပြခြင်း) ၌ အချိန်အခါကို သိတော်မူ လိမ့်မည်။

" ဤသာသနာတော် အခွန့်ရှည်စွာ တည်ထွန်းရန် မြတ်စွာဘုရားသည် တပည့်သာဂကတ္ဂအား သိက္ခာပုဒ်ကို အကြင် ပ ညတ် တော် မူ ရာ ၏၊ ပါ တံ မောက် ကို အကြင် ပြတော် မူရာ၏။ ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား ···· သာသနာတော် အခွန့်ရှည်စွာ တည်ထွန်းရန် အကြောင်း ရင်းဖြစ်သည့် ထိုသိက္ခာပုဒ်ကို ပညတ်တော် မူရန် ပါတီ-မောက်ကို ပြတော် မူရန် အချိန်တန်ပါပြီ။ ကောင်းသော စကားကို ဆိုတော် မူသော မြတ်စွာဘုရား ···· သာသနာ တော် အခွန့်ရှည်စွာ တည်ထွန်းရန် အကြောင်းရင်းဖြစ် သည့် ထိုသိက္ခာပုဒ်ကို ပညတ်တော် မူရန် ပါတိမောက်ကို ပြတော် မူရန် အချိန်တန်ပါပြီ"—

ထက်၌ ကိုယ်ဝတ်ကို စမ္ပယ်တင်လျက် မြတ်စွာဘုရား ရှိတော်မူရာ သို့ လက်အုပ်ချီရှိခိုးပြီးလျှင် မြတ်စွဲဘုရားရှင်ကို—–

ရတနာ] အရှင်သာရိပုတ္တရာ၏ လျှောက်ထားချက် ၁၂၃

တရား၏တည်ရာ အကြောင်းရင်းဖြစ်ကြသည့် အချိုသောလွန်ကျူး မှ တရားတို့ သံဃာ၌ ထင်ရှားမဖြစ်ပေါ် သေးသမျှ ကာလပတ်လုံး မြတ်စွာဘုရားသည် တပည့်တို့အား သိက္ခာပုဒ်ကို ပညတ်တော် မမူချေ၊ (အာဏာ) ပါတိမောက်ကို ပြတော်မမူချေ။ ချစ်သား သာရိပုတ္တရာ....ဤသာသနာဘော်၌ အာသဝေါတရား၏တည်ရာ အကြောင်းရင်း ဖြစ်ကြသည့် အချိုသော လွန်ကျူးမှု တရားတို့ သံဃာ၌ ထင်ရှားဖြစ်ပေါ် လာသောအခါ ထိုလွန်ကျူးမှု တရားတို့ကို ပယ်ဖျောက်ခြင်း အကျိုးငှါသာလျှင် မြတ်စွာဘုရား

| ၁၂၄           | မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင                                                                                                 | [43                               |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
|               | တပည့်တို့အား သိက္ခာပုဒ်ကို ပညတ်တော်မူ<br>မောက်ကို ပြတော်မူ၏။ (၁)                                            | ၏၊ (အာဏာ၁)                        |
| ချိ           | စ်သားသာရိပုတ္တရာ····သံဃာသည် ညဉ့်အ<br>ဒီးသည့်) ရဟန်း များပြားခြင်းသို့ မဖ                                    |                                   |
| ດາວດັ         | ှာသည့္က) ရတန္နာ များပြားခြင်းသူ မီဖ<br>ပတ်လုံး ဤသာသနာတော်၌ အာသဝေါဝ<br>၂၁င်းရင်းဖြစ်ကြသည့် အချိုသော လွန်ကျူး | ဂရား၏တည်ရာ                        |
| ಬೆಖ್:         | ) တွင်ရှားမဖြစ်ကြွမ်းမြွှင့် ရှိသေး နွေမှကျူး<br>သည် ညဉ့်အများကိုသိသော (ဝါကြီး                              | သာရိပုတ္တရာ                       |
| များပြ<br>အာသ | ားခြင်းသို့ ရောက်သောအခါ၌မူ ဤသား<br>ဝေါတရား၏ တည်ရာအကြောင်းရင်း ဖြ                                            | သနာတာဉ်ဝယ်<br>စ်ကြသည့် အချို      |
| သော<br>လာက    | ုလွန်ကျိုးမှု တရားတို့သည် သံဃာ၌ ဝ<br>န၏။ ထိုအခါ ထိုလွန်ကျူးမှုတရားတို့ကို ဖ                                 | စင်ရှားဖြစ်ပေါ်<br>ပယ်ဖျောက်ခြင်း |
|               | းၚါသာလျှင် မြတ်စွာဘုရားသည် တပည့်ရ<br>ပညတ်တော်မူ၏၊ (အာဏာ) ပါတိမော<br>(၂)                                     |                                   |
| 1             |                                                                                                             |                                   |

ချစ်သားသာရိပုတ္တရာ....သံဃာသည် ပြန့်ပြောများပြားခြင်းသို့ မရောက်သေးသမျှ ကာလပတ်လုံး ဤသာသနာတော်၌ အာသ-ဝေါတရား၏ တည်ရာအကြောင်းရင်း ဖြစ်ကြသည့် အချိုသော လွန်ကျူးမှ တရားတို့သည် သံဃာ၌ .ထင်ရှားမဖြစ်ပေါ် ကုန်သေး။ ချစ်သားသာရိပုတ္တရာ ... သံဃာသည် ပြန့်ပြော များပြားခြင်းသို့ ရောက်သောအခါ၌မူ ဤသာသနာတော်ဝယ် အာသဝေါတရား ၏ တည်ရာ အကြောင်းရင်းဖြစ်ကြသည့် အချိုသော လွန်ကျူးမှု တရားတို့သည် သံဃာ၌ ထင်ရှားဖြစ်ပေါ် လာကုန်၏၊ ထိုအခါ ထိုလွန်ကျူးမှု တရားတို့ကို ပယ်ဖျောက်ခြင်း အကျိုးငှါသာလျှင် မြတ်စွာဘုရားသည် တပည့်တို့အား သိက္ခာပုဒ်ကို ပညတ်တော် မူ၏၊ (အာဏာ)ပါတိမောက်ကို ပြတော်မူ၏။ (၃) ချစ်သား သာရိပုတ္တရာ---သံဃာသည် လင်္ဘာများခြင်းသို့ မရောက်သေးသမျှ ကာလပတ်လုံး ဤသာသနာတော်၌ အာသ-ဝေါတရား၏ တည်ရာ အကြောင်းရင်း ဖြစ်ကြသည့် အချိုသော ချစ်သား သာရိပုတ္တရာ…သံဃာသည် အကြားအမြင် (ဗဟု-ဿုတ) များပြားခြင်းသို့ မရောက်သေးသမျှ ကာလပတ်လုံး ဤသာသနာတော်၌ အာသဝေါတရား၏ တည်ရာအကြောင်းရင်း ဖြစ်ကြသည့် အခ္သူသော လွန်ကျူးမှုတရားတို့သည် သံဃာ၌ ထင် ရှားမဖြစ်ပေါ် ကုန်သေး။ ချစ်သားသာရိပုတ္တရာ… သံဃာသည် အကြားအမြင် (ဗဟုဿုတ)များပြားခြင်းသို့ ရောက်သောအခါ၌မူ ဤသာသနာတော်ဝယ် အာသဝေါတရား၏ တည်ရာအကြောင်း ရင်းဖြစ်ကြသည့် အခ္သူသော လွန်ကျူးမှု တရားတို့သည် သံဃာ၌ ထင်ရှားဖြစ်ပေါ် လာကုန်၏၊ ထိုအခါ ထိုလွန်ကျူးမှု တရားတို့ကို ပယ်ဖျောက်ခြင်း အကျိုးဌာသာလျှင် မြတ်စွာဘုရားသည် တပည့် တို့အား သိက္ခာပုဒ်ကို ပညတ်တော်မူ၏၊ (အာဏာ)ပါတိမောက် ကို ပြတော်မူ၏။ (၅)

လွန်ကျူးမှုတရားတို့သည် သံဃာ၌ထင်ရှား မဖြစ်ပေါ် ကုန်သေး။ ချစ်သားသာရိပုတ္တရာ...သံဃာသည် လာတ်များခြင်းသို့ ရောက် သောအခါ၌မူ ဤသာသနာတော်ဝယ် အာသဝေါ တရား၏ တည်ရာအကြောင်းရင်းဖြစ်ကြသည့် အချိုသောလွန်ကျူးမှ တရား တို့သည် သံဃာ၌ ထင်ရှားဖြစ်ပေါ် လာကုန်၏၊ ထိုအခါ ထိုလွှန် ကျူးမှု တရားတို့ကို ပယ်ဖျောက်ခြင်းအကျိုးငှါသာလျှင် မြတ်စွာ ဘုရားသည် တပည့်တို့အား သိက္ခာပုဒ်ကို ပညတ်တော်မူ၏၊ (အာဏာ)ပါတိမောက်ကို ပြတော်မူ၏။ (၄)

ရတနာ] အရှင်သာရိပုတ္တရာ၏ လျှောက်ထားချက် ၁၂၅

ချစ်သား သာရိပုတ္တရာ ···· ယခုအခါ ရဟန်းသံဃာသည် ( ဒုဿီလပုဂ္ဂိုလ်တည်းဟူသော ) အမြှုပ်မှ ကင်း၏၊ အပြစ်မှ ကင်း၏၊ အမည်းအညစ်မှ ကင်း၏၊ စင်ကြယ်၏၊ (သိလစသော ဂုဏ်ကျေးဇူး)အနှစ်၌ တည်၏။ ချစ်သား သာရိပုတ္တရာ ···· ဤ ရဟန်းငါးရာတို့အနက် အညံ့ဆုံးသော ရဟန်းသည်ပင် အပါယ်သို့ ကျရောက်ခြင်းသဘောမရှိသော ဧကန်မြဲသော အထက်မဂ်သုံးပါး လျှင် လားရာရှိသော သောတာပန်ပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်၏"ဟူ၍ မိန့်တော် မူလေ၏။ မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

(ဤ၌။ ။အာသဝေါတရား ဟူသည်မှာ မျက်မှောက်ဘဝ၌ ဖြစ် သည့် သူတပါးတို့ အစွပ်စွဲခံရခြင်း အသတ်အဖြတ် အနှောင်အဖွဲ့ခံရခြင်း အစရှိသည့် ဒုက္ခတရား ကိလေသာတရားနှင့် တမလွန်ဘဝ၌ဖြစ်သည့် အပါယ်ဒုက္ခတရားတို့ကို ဆိုသည်။ ထိုအာသဝေါတရားတို့၏ အကြောင်း ရင်းဖြစ်သောကြောင့် မေထုန်မှီဝဲခြင်း ှုခိုးခြင်း ှုလူကိုသတ်ခြင်း အစရှိ သည့် လွန်ကျူးမှု အမျိုးမျိုးကို အာသဝဋ္ဌာနီယ=အာသဝေါတရား၏ တည်ရာအကြောင်းရင်း တရားများဟူ၍ ခေါ်ဆိုအပ်ကုန်၏၊ အချုပ် အားဖြင့် လွန်ကျူးမှုကို အာသဝဋ္ဌာနီယတရားဟု ခေါ်သည်။

[43

အရှင်သာရိပုတ္တရာမထေရ်မြတ်က သိက္ခာပုဒ်ပည**တ်ရန် တောင်းပန်** လျောက်ထားသည့် ထို့အချိန်မှာ ထိုလွန်ကျူးမှုများကား လုံးဝမပေါ် ပေါက်သေးချေ၊ လွန်ကျူးမှု မပေါ် ပေါက်သေးမီ ကြိုတင်၍ စောစီးစွာ ပါရာဇိကလေးပါး အစရှိသော သိက္ခာပုဒ်များကို ပညတ်တော်မူခဲ့လျင် မျက်ကွယ်ဆဲရေးခြင်း, အပြစ်တင်ခြင်း, မျက်မှောက်ကဲ့ရဲ့ခြင်း အပြစ် ဒေါသများမှ မလွှတ်နိုင်လေရာ၊ အဘယ်သို့ မလွတ်နိုင်ရာသနည်းဟူမူ –

သိက္ခာမုဒ်ကို ကြိုတင်၍ ပညတ်လျှင် ''အကြင်ရဟန်းသည် မေထုန် အကျင့်ကို မှီဝဲငြားအံ့''အစရှိသည်ဖြင့် ပညတ်သင့်သမျှ သိက္ခာပုဒ်ဉဿုံ အလုံးစုံကို ပညတ်တော်မူရပေမည်။ လွန်ကျူးမှု အပြစ်ကို မမြင်ရ မတွေ့ရသေးမီ ဤ ပညတ်ချက်ကို သိကြလျှင် အခြားတပါးသော သူတို့သည် ဤဆိုလတ္တံ့သောအတိုင်း မျက်ကွယ်ဆဲရေးခြင်း အပြစ်တင် ခြင်း မျက်မှောက်ကဲ့ရဲ့ခြင်းများကို ပြုကြပေလိမ့်မည်၊ အဘယ်သို့နည်း –

အဘယ့်ကြောင့် ရဟန်းဂေါတမသည် "ရဟန်းသံဃာသည် ငါ့နောက် လိုက်ကာ ငါ့စကားကို လိုက်နာပေ၏" ဟု ဤမှုဖြင့် သိက္ခာပု**ဒ်တို့**ဖြင့် ရစ်ပတ်ဘိသနည်း၊ ပါရာဇိကသိက္ခာပုဒ်ကို ပညတ်ဘိသနည်း၊ ဤအမျိုး ကောင်းသားတို့သည် ကြီးစွာသော စည်းစိမ်အစု မျှားလှစွာသော ဆွေမျိုးအဝန်းအဝိုင်း လက်သို့ရောက်ပြီးသော မင်းစည်းစိမ် များကို သော်လည်း ပယ်စွန့်၍ ရဟန်းပြုကြသည်မဟုတ်လော၊ စားရရုံမျှ ဝတ်ရရုံမျှဖြင့် ရောင့်ရဲကြကာ သိက္ခာသုံးပါး၌ အလွန့်အလွန် ရို**သေ**ကြ ကာ ကိုယ်နှင့်အသက်ကို မငွဲကွက်ကြပဲ နေကြသည်မဟုတ်လော၊ ထိုသို့စဉ် သူတော်ကောင်းတို့အနက် အဘယ်သူသည် လောကအာမိသဖြစ်သည့် မေထွန်အကျင့်ကို ကျင့်လိမ့်မည်နည်း၊ သူတပါးဥစ္စာကိုမူလည်း ခိုးလိမ့် မည်နည်း၊ သူတပါးအသက်ကို ဖြတ်လိမ့်ကတ်လိမ့်မည်နည်း၊ မဟုတ် မမှန်သော ဂုဏ်ကျေးဇူး စကား ပြောကြားခြင်းဖြင့် အဘယ်သူသည် ရတနာ] အရှင်သာရိပုတ္တရာ၏ လျှောက်ထားချက် ၁၂၇

အသက်မွှေးမှု ပြုလိမ့်မည်နည်း။ ပါရာဇိကသိက္ခာပုဒ်လေးပါးကို မပညတ် အပ်သော်လည်း ''ပါဏာတိပါတာ ဝေရမဏိသိက္ခာပဒံ သမာဒိယာမိ" အစရှိသည်ဖြင့် ရှင်သာမဏေဘဝ သီလကို ဆောက်တည်ခြင်းဖြင့်ပင် ဤမေထုန်ကျင့်မှု ခိုးမှု-စသည်တို့၏ မအပ်စပ်ကြောင်း မပြုကောင်း ကြောင်းကို ထင်ရှားစွာ ပြုအပ်ပြီးမဟုတ်လော ဟု မျက်ကွယ်ဆဲရေး ခြင်း အပြစ်တင်ခြင်း မျက်မှောက်ကဲ့ရဲ့ခြင်းများကို ပြုကြပေလိမ့်မည်။

ဤမျှမကသေး မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ စွမ်းအားကိုလည်း သတ္တဝါတို့ သည် မသိကြကုန်လေရာ၊ ပညတ်အပ်သည့် သိက္ခာပုဒ်သည်လည်း ပျက်စီးလေရာ၏၊ မတည်လေရာ။ လောကဥပမာအားဖြင့် မလိမ္မာသော ထေးဆရာသည် အနာ မပေါက်သေးသည့် (မကြာမီအနာပေါက်မည့်) ယောက်ျားကို အခေါ် ခိုင်းပြီးလျှင် "အမောင်ယောက်ျား....လာလော့၊ သင်၏ ဤကိုယ်အစိတ်အပိုင်းမှာ အနာကြီးပေါက်ပြီးလျှင် အကျိုးမဲ့ ပျက်စီးခြင်းသို့ ရောက်စေလိမ့်မည်၊ စောစောစီးစီးပင် ထိုအနာကိုကုစား လော့"ဟု ပြောဆိုလတ်၍ "ကောင်းပါပြီ ဆရာ.... ဆရာသည်ပင် ထို အနာကို ကုစားပါလော့"ဟု ပြောဆိုအပ်နှံရကား ထိုယောက်ျား၏ (လောလောဆယ်) အနာမရှိသေးသော ကိုယ်အစိတ်အပိုင်းကို ခွဲစိတ် ကာ (ရောဂါဖြစ်မည့်) သွေးကို ထုတ်ပြီးလျှင် ဆေးလိမ်းပေးခြင်း ကြပ်စည်းခြင်း ဖန်ရည်ဆေးခြင်း စသည်တို့ဖြင့် ထိုအနာပေါက်မည့် နေရာကို အရေအသားကောင်းအောင် ပြုလုပ်ပြီးနောက် ထိုယောက်ျား ကို "သင်၏ အနာကြီးကို ငါဆေးကုအပ်ပြီးပြီ၊ ဆေးဖိုးဝါးခများ ငါ့အား ပေးလော့"ဟု တောင်းဆိုလေရာ၏။

ထိုဆေးကုခံရသော ယောက်ျားသည် ထိုမလိမ္မာသည့်ဆေးဆရာကို "ဤဆရာမိုက်သည် အဘယ်စကားတွေ ပြောကြားနေဘိသနည်း၊ ဤ ဆရာမိုက်သည် ငါ၏ အဘယ်ရောဂါကို ဆေးကုအပ်သနည်း၊ တကယ် ဆိုတော့ ဤဆရာမိုက်သည် ငါ့အား ဆင်းရဲ ဒုက္ခကိုလည်း ဖြစ်စေသည် မဟုတ်လော၊ ငါ့ကို သွေးကုန်အောင် ပြုသည်မဟုတ်လော"ဟု ဤသို့ မျက်ကွယ်ဆဲရေးရာ၏၊ အပြစ်တင်ရာ၏၊ မျက်မှောက်ကွဲရဲ့လည်း ကွဲရဲ့ လေရာ၏။ ထိုဆရာ၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးကိုလည်း မသိလေရာ။

ဤအတူပင် လွန်ကျူးမှုတည်းဟူသော အပြစ်ဒေါသ မပေါ် ပေါက်မီ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် တပည့်တို့အား သိက္ခာပုဒ်ကို အကယ်၍(ကြို့တင်) ပညတ်လျှင် မျက်ကွယ်ဆဲရေးခြင်း စသည်တို့မှလည်း မလွ**တ်လေ**ရာ၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ စွမ်းအားကိုလည်း သတ္တဝါတို့သည် မသိကြကုန် လေရာ၊ ပညတ်အဝ်သည့် သိက္ခာပုဒ်သည်လည်း ပျက်စီးလေရာ၏၊ မတည်လေရာ။ ထို့ကြောင့် ''ချစ်သားသာရိပုတ္တရာ....လွန်ကျူးမှုတရား တို့ သံဃာ၌ မဖြစ်ပေါ် သေးသမျှ မြတ်စွာဘုရားသည် တပည့်တို့အား သိက္ခာပုဒ်ကို ပညတ်တော်မမူချေ'' အစရှိသည်ကို ဟောတော်မူအပ် လေသည်။

ဤ၌။ ။သာသနာတော်ဝယ်လွန်ကျူးမှုများ မပေါ် ပေါက်သေး မီအခါသည် သိက္ခာပုဒ်ပညတ်ရန် အခါမဟုတ်သည်မည်၏၊ ပေါ် ပေါက် လာသောအခါသည် သိက္ခာပုဒ်ပညတ်ရန် အခါဟုတ်သည်မည်၏။ အခါ မဟုတ်သည်၌ သိက္ခာပုဒ်ကို ပညတ်လျှင် ဆိုအပ်ပြီးသော အပြစ်ဒေါသ များ ရောက်လေရာ၏။ လွန်ကျူးမှု အပြစ်ဒေါသများ ပေါ် ပေါက်လာ သောအခါမှ သိက္ခာပုဒ်ကို ပညတ်လျှင် ဥပမာအားဖြင့် လိမ္မာသော ဆေးဆရာသည် အနာပေါက်မှ ခွဲစိတ်ခြင်း ဆေးလိမ်း ကြပ်စည်း ဖန်ရည် ဆေးခြင်း စသည်တို့ဖြင့် ဆေးကုလျက် ရောဂါကို ငြိမ်းစေကာ အရေ အသားကောင်းအောင် ပြုသည်ရှိသော် မျက်ကွယ် ဆဲရေးခြင်း စသည် ကို မခံရပဲ မိမိ၏ ဆေးဆရာအတတ်၌ ထင်ရှားသော အာနတော်ရှိ၍ ပူဇော်သက္ကာရကို ခံယူရသကဲ့သို့ ဤအတူပင် မျက်ကွယ်ဆဲရေးခြင်း အပြစ်တင်ခြင်း စသည်ကို မခံရပဲ ကိုယ်တော်မြတ်၏ သဗ္ဗညူအရာ၌ ထင်ရှားသော အာနုဘော်ရှိတော်မူ၍ ပူဇော်သက္ကာရကို ခံယူတော်မူ ရ၏၊ ထိုပညတ်အပ်သော သိက္ခာပုဒ်သည်လည်း မပျက်မစီး တည် လေ၏။

 ဤ(၁)မှတ် စကားရပ်များဖြင့် သိက္ခာပုဒ်ပညတ်ရာ အခါဟုတ် သည် မဟုတ်သည်ကို ပြတော်မူ၍ (၂) (၃) (၄) (၅) အမှတ်ပြ စကားရပ်တို့ဖြင့် လွန်ကျူးမှုများ ဖြစ်ပေါ် ရာကာလကိုပြတော်မူသည်။ ထိုစကားရပ်စု၏ အဓိပ္ပါယ် အကျယ်ကို ဝိနည်း ပါရာဇိကဏ်အဋ္ဌကထာ ဝေရဉ္စကဏ္ဍအဖွင့်မှ မှတ်ယူရာ၏)။
ဝါကျွတ်သောအခါ ဒေသစာရီကြံ့ချီရန် ပန်ကြားတော်မူခြင်း
ဤသို့လျင် တရားစစ်သူကြီး ဖြစ်တော်မူသော အရှင်သာရ-ပုတ္တရာမထေရ်ကို မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် သိက္ခာပုဒ်ပညတ်ရန်နှင့် စပ်၍ အကျယ်တဝင့် ဟောပြတော်မူပြီးနောက် ဝေရဉ္စာပြည်၌ ထိုဝါပတ်လုံး သီတင်းသုံးနေတော်မူ၍ ဝါကျွတ်သော အခါ

ပုဏ္ဏား၏ အိမ်တံခါးဝ၌ မြတ်စွာဘုရားရှင် ရပ်တည်တော် မူလျှင်ပင် ပုဏ္ဏား၏ အခြံအရံလူများက ဘုရားရှင်ကို မြင်ကြ၍ ပုဏ္ဏားကြီးအား ပြောကြားကြလေလျှင် ပုဏ္ဏားကြီးသည် (ထို အချိန်ကျမှ) သတိရက္ခာ ထိတ်ထိတ်ပြာပြာ နေရာမှ ထပြီးလျှင် သူမြတ်တို့နှင့်သာ ထိုက်တန်သော နေရာကို ခင်းထားစေ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ခရီးဦး ကြိုဆိုပြီးနောက် "ဘုန်းတော်ကြီး သော မြတ်စွာဘုရားသည် ၍အရပ်မှ ကြွတော်မူပါ"ဟု တရို တသေ လျောက်ထား ပင့်ဆောင်လေသည်။ မြတ်စွာဘုရားရှင် သည် ပုဏ္ဏားပင့်ဆောင်ချက်အတိုင်း ကြွတော်မူ၍ ခင်းထားအပ် သော နေရာ၌ ထိုင်နေတော်မူ၏၊ (၍အချိန်ကား မာရ်နတ်သည် မိမိ၏ လှည့်ပတ်ချက်ကို ရုပ်သိမ်းသော အချိန်ဖြစ်လေသည်။)

ထိုအခါ ဝေရဉ္စပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ထံသို့ ချဉ်းကပ် ပြီးလျှင် ရိုသေမြတ်နိုး ရှိခိုး၍ အပြစ်ခြောက်ပါး လွှဲတ်ရာအရပ်၌ ထိုင်နေလေသည်၊ ထိုအခါ ဝေရဉ္စပုဏ္ဏားကို မြတ်စွာဘုရားရှင် သည်—-

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ပုဏ္ဏား၏ ပင့်ဖိတ်ချက်ကို အကယ်၍ ငါလက်မခံလျှင် ' ဤရဟန်းဂေါတမသည် ဝါတွင်း သုံးလပတ်လုံး တစုံတခု အလှူဝတ္ထုကို မရသဖြင့် အမျက်ထွက်သည် ထင်၏၊ ထို့ကြောင့် ငါတောင်းပန်အပ်ပါလျက် ဆွမ်းတထပ် ကိုမျှ လက်မခံချေ၊ ဤရဟန်းဂေါတမ၌ သည်းခံခြင်းတရားမရှိ၊ ဤရဟန်းဂေါတမသည် သဗ္ဗညူပုဂ္ဂိုလ်မဟုတ်' ဟူ၍ ပုဏ္ဏားကြီး နှင့်တကွ ဝေရဉ္ဇာပြည်သူ ပြည်သား အားလုံးတို့သည် များစွာ သော အကုသိုလ်ကို ပွါးစေကြလိမ့်မည်၊ ထိုသူတို့၏ အကုသိုလ်

ဟု လျှောက်ထားလေ၏၊ (ပုဏ္ဏားကြီးသည် မာရ်နတ် လှည့်ဖြား ထားသည်ကို မသိရှာ၊ "အိမ်၌နေသူ လူတို့ကိစ္စ ပလိဗောဓကြောင့် ငါ့မှာ သတိမေ့လျော့ခြင်း ဖြစ်သည်" ဟု အောက်မေ့၍ ဤသို့ လျှောက်ထားခြင်းဖြစ်သည်)။

"အရှင်ဂေါတမော်မှန်ပါသည်၊ အကျွန်ုပ်ပင့်ဖိတ်ချက် အရ အရှင်ဂေါတမတို့သည် ဝါကပ်တော်မူခဲ့ကြပါသည်၊ သို့ရာတွင် လှူဖွယ်ဝတ္ထုကို မလှူရသေးပါ၊ (ထိုသို့ မလှူရ ခြင်းမှာ)လှူဖွယ်ဝတ္ထု မရှိ၍လည်း မဟုတ်ပါ၊ မပေးလှူ လို၍လည်း မဟုတ်ပါ၊ လူ့ဘောင်၌ နေကုန်သော **သူတို့** သည် ပြုဖွယ်ကိစ္စ များပြားလှပါကုန်၏၊ ထိုပေးလှူခွင့်ကို အဘယ်မှာ ရနိုင်ပါမည်နည်း၊ အရှင်ဂေါတမသည် နက် ဖြန်ကောင်းမှု ကုသိုလ် အလှိုငှါ အကျွန်ုပ်၏ ဆွမ်းကို ရဟန်းသံဃာနှင့်အတူ လက်ခံတော်မူပါ"—

ဒေသစၥရီ ကြွန္ခြံလိုကြကုန်၏"----ဟု မိန့်တော်မူ၏၊ ထိုအခါ ဝေရဥ္ပပုဏ္ဌားကြီးသည် မြတ်စွာဘုရား ရှင်ကို----

"ပုဏ္ဏား----သင်ပင့်ဖိတ်ချက်အရ ငါတို့သည် ဝါကဝ် ခဲ့ကုန်ပြီ၊ သင့်ကို ငါတို့ ပန်ကြားကုန်၏၊ ငါတို့သည် ဒေသစၥရီ ကြွချီလိုကြကုန်၏"----

[43

သိစေတော်မူပြီးလျှင် ထိုခဏအား လျောက်ပတ်သော တရား စကားဖြင့် မျက်မှောက်တမလွန်အကျိုးနှစ်ပါးကို ပြတော်မူကျက် ကုသိုလ်တရားတို့ကို ဆောက်တည်စေကာ ထို ကုသိုလ်တံရား၌ ထက်သန်ရှင်လန်းစေပြီးလျှင် နေရာမှထကာ ဖဲခွါကြွသွားတော် မူလေ၏။ ေရဥ္ဖပုဏ္ဏား၏ ကြီးစွာသော အလှူဒါန မြတ်စွာဘုရားရှင် ဖဲခွါ ကြွသွှားတော်မူလတ်သော် ဝေရဥ္ ပုဏ္ဏားကြီးသည် အိမ်သူအိမ်သား သားမယားများကို ခေါ်ယူ စည်းဝေးပြီးလျင် ''အချင်းတို့···· ငါတို့သည် မြတ်စွာဘုရားကို ဝါတွင်းသုံးလပတ်လုံး (ဝါဆိုနေထိုင်ရန်) ပင့်ဖိတ်ပြီးလျှင် တနေ့ တာမျှ ဆွမ်းတထပ်မျှမလှူမိခဲ့ကြကုန်၊ ကိုင်း----ယခုအခါဝါတွင်း သုံးလ လှူဒါန်းရမည့် ဒါနဝတ္ထုကို နက်ဖြန်တရက်တည်းဖြင့် အပြီး လှူနိုင်ရန် စီမံကြကုန်လော့"ဟု အမိန့်ပေး ညွှန်ကြားလေ၏၊ ထို နောင်မှ အလွန်မွန်မြတ်သော အလှူဝတ္ထုများကို စီမံစေပြီးလျှင် နောက်တနေ့ခိုးသောက် ရောက်သော အခါ၌ နေရာအရပ်ကို တန်းဆာဆင်စေ၍ သူမြတ်တို့အားသာ ထိုက်တန်သော နေရာ ထိုင်အခင်းတို့ကို ခင်းထားစေပြီးလျှင် နံ့သာ အခိုး အထုံ, ပန်းတို့ ဖြင့် အဆန်းတကြယ် ပူဇော်ဖွယ်ကို စီမံပြီးနောက် မြတ်စွာဘုရား ရှင်အား "အရှင်ဂေါ်တမ … အချိန်တန်ပါပြီ၊ ဆွမ်းပြင်ပြီးပါ ပြီ"ဟု လျောက်ထားစေ၏။

တရားပွါးခြင်းသည် မဖြစ်ပါစေလင့်"ဟု ဆင်ခြင်တော်မူကာ ထို သူတို့အား သနားသဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဝေရဉ္စပုဏ္ဏား၏ ပင့်ဖိတ်ချက်ကို ဆိတ်ဆိတ်နေသဖြင့် လက်ခံတော်မူ၏၊ လက်ခံ တော်မူပြီးနောက် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဝေရဉ္စပုဏ္ဏားကို"အိမ်၌ နေသူ လူတို့ကိစ္စ ပလိဗောဓကို ကြံစည်ခြင်းဖြင့် အကျိုးမရှိ" ဟု သိစေတော်မူပြီးလျှင် ထိုခဏအား လျောက်ပတ်သော တရား စကားဖြင့် မျက်မှောက် တမလွန်အကျိုးနှစ်ပါးကို ပြတော်မူလျက် ကုသိုလ်တရားတို့ကို ဆောက်တည်စေကာ ထို ကုသိုလ်တရား၌ ထက်သန့်ရွှင်လန်းစေပြီးလျှင် နေရာမှထကာ ဖဲခွါကြွသွားတော် မလော့၏။

ရတနာ] ဝေရဥ္စပုဏ္ဏား၏ ကြီးစွာသော အလှူဒါန ၁၃၁

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရဟန်းငါးရာ ခြံရံလျက် ဝေရဉ္စပုဏ္ဏားအိမ်သို့ ကြွရောက်၍ ခင်းထားအပ်သော နေရာ၌ ရဟန်းသံဃာနှင့်အတူ ထိုင်နေတော်မူလေသော် ဝေရဉ္စပုဏ္ဏား

ស្រុង

၁၃၂

ကြီးသည် မြတ်စွာဘုရားအမှူးရှိသော ရဟန်းသံဃာကို မွန်မြတ် သော ခဲစွယ် ဘောဇဉ်ဖြင့် ရောင့်ရဲသည့် တိုင်အောင် တန်ပြံဟု တားမြစ်သည့်တိုင်အောင် မိမိကိုယ်တိုင် ကြပ်မပြစု လုပ်ကျွေးလေ ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင် ဆွမ်းဘုဉ်းပေးပြီး၍ သပိတ်မှ လက်တော် ကို ဖယ်ပြီးသောအခါ ဝေရဥပုဏ္ဏားကြီးသည် မြတ်စွာဘုရားရှင် အား သင်္ကန်း တိ-စုံကို ကပ်လှူ၏၊ (ထိုသင်္ကန်း တိ-စုံ၌ တထည် တထည်လျှင် အဖိုးတထောင်စီထိုက်၏၊ဤသို့လျှင် ပုဏ္ဏားကြီးသည် မြတ်စွာဘုရားအား သုံးထောင်အဖိုးထိုက်တန်သော သင်္ကန်း တိ-စုံကို လှူဒါန်းလေ၏)။ ရဟန်းတပါး တပါးအားလည်း သင်္ကန်း လျှာ တစုံစီ တစုံစီ တဝ်လှူ၏၊ (ထိုသင်္ကန်းလျာ တစုံ၌ တထည် တထည်လျှင် အဖိုးငါးရာစီ ထိုက်တန်၏။ ဤသို့လျှင် ရဟန်းငါးရာ တို့အား အဖိုးငါးဆိန်းထိုက်သော သင်္ကန်းလျာတို့ကို လှူဒါန်း လေ၏။ ပါဠိတော်၌ကား ဤမျှသာ လာ၏၊ အဋ္ဌကထာဖွင့်ပြချက် ကို ဆက်၍ ဖော်ပြပေဦးအံ့)—

ဝေရဥပုဏ္ဏားကြီးသည် ဤမှု (အဖိုးငါးသိန်းသုံးထောင်တန် သက်န်းများ) ကို လှူဒါန်းရသော်လည်း တင်းမတိမ် မရောင့်ရဲနိုင် သေးပွဲ တဖန် ခုနစ်ထောင် ရှစ်ထောင် အဖိုးထိုက်တန်သည့် ကမ္မလာအုပ်ပေါင်း များစွာတို့ကို၎င်း, ပဋ္ဋာဏ္ဏတိုင်းဖြစ် အထည် အုပ်ပေါင်းများစွာတို့ကို၎င်း အပိုင်းအပိုင်းဖြစ်စေကာ အာယော ဂပတ် = ထပ်၍ချုပ်သော အဝတ်လွှာ, ပခုံးဖွဲ့ = အံသဗဒ်,

အကြိမ်တရာ အကြိမ်တထောင် ချက်ပြီးသော ဆေးဆီများ ကိုလည်း ဘူးအပြည့်, ပုလင်းအပြည့် ထည့်ပြီးလျှင် ရဟန်းတော် တပါးတပါးအား နယ်ဆီအလိုငှါ တထောင်စီ တန်ဖိုးထိုက်သော ဆေးဆီကို လှူဒါန်းလေ၏။ (များစွာဆိုသဖြင့် အဘယ်ဆုံးနိုင် အံ့နည်း) ပစ္စည်းလေးရပ်တို့အနက် ရဟန်းတို့၏ အသုံးအဆောင် ဖြစ်သည့် တစုံတခုသော ပရိက္ခရာကိုမျှ မလှူသောမည်သည် မရှိ၊ ခပ်သိမ်းသော သမဏာပရိက္ခရာများကို လှူဒါန်းလေသည်။

ခါးပန်း, ရေစစ်-စသည်ပြုလုပ်ရန် ထပ်မံလှူဒါန်းပြန့်လေသည်။

ထိုနောက် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဝေရဉ္ဇာပြည်၌ အလိုတော် ရှိသလောက် သီတင်းသုံးနေထိုင်တော်မူပြီးလျှင် ထိုဝေရဉ္စာပြည်မှ ထွက်တော်မူခဲ့၍ ( အောက်ကဖော်ပြခဲ့ပြီးသော ဒေသစာရီ ခရီး အဝန်း သုံးပါးတို့အနက် ) မဟာမဏ္ဍလခရီးဝန်း၌ ကြွရောက် ရမည့် လမ်းခရီးအစဉ်ကို ချုံးတော်မူ၍ တဝါတွင်းလုံး အစာ ခေါင်းပါးခြင်းဒေါသကြောင့် ပင်ပန်းနွှမ်းနယ်နေသော ရဟန်း သံဃာကို လမ်းအဖြောင့်အတိုင်း ခေါ်ဆောင်ကာ ကြွသွားတော် မူလိုသဖြင့် သောရေယျမြို့ သင်္ကဿမြို့ ကဏ္ဍကုဇ္ဇမြို့များသို့ မဝင်မူ၍ ပယာဂဆိပ်ကမ်းသို့ ကြွရောက်ပြီးလျှင် ထိုဆိပ်ကမ်းမှ ဂင်္ဂါမြစ်ကို ကူးတော်မူ၍ ဗာရာဏသိပြည်သို့ ရောက်တော်မူလေ သည်။ မြတ်စွာဘုရားသည် ဗာရာဏသီပြည်၌လည်း အလိုတော်

ဝေရဉ္စပုဏ္ဏားကြီးသည်လည်း သားမယားနှင့်တကွ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကို၎င်း ရဟန်းသံဃာကို၎င်း ရှိသေမြတ်နိုး ရှိခိုးလျက် "ဘုန်းတော်ကြီးသောမြတ်စွာဘုရား----အကျွန်ုပ်တို့အား နောက် တကြိမ်လည်း ချီးမြှောက်တော်မူပါကုန်ဦးဘုရား" ဤသို့ အစရှိ သော စကားတို့ကို လျှောက်ထားတောင်းပန်လျက် လိုက်ပါ ပ္ရွိဆောင်ပြီးလျှင် မျက်ရည်များ တတွေတွေကျကာ ပြန်နစ်ရှာ လေ၏။

ဤသို့လျှင် ကြီးစွာသော အလှူဒါနကို လှူဒါန်းပြီးလျှင် သား မယားနှင့်တကွ မြတ်စွာဘုရားရှင်အား ရှိသေမြတ်နိုး ရှိခိုးထိုင်နေ သော ဝေရဉ္စပုဏ္ဏားကို တဝါတွင်းလုံး မာရ်နတ်လှည့်ပတ်ချက်ဖြင့် တရားနာခြင်းတည်းဟူသော အမြိုက်အရသင်္က သုံးဆောင်ခြင်းမှ ဆုံးရှုံးနှစ်နာသည်ကို တရက်တည်းဖြင့်ပင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် တရားအမြိုက်မိုး စွေဖြိုးရွာသွန်း၍ အလိုသန္မ ပြည့်ဝအောင် ချီး မြှောက်တော်မူလိုရကား တရားစကားဖြင့် မျက်မှောက်တမလွန် အကျိုးနှစ်ပါးကို ပြတော်မူလျက် ကုသိုလ်တရားတို့ကို ဆောက် တည်စေကာ ( = အရယူစေကာ) ထိုကုသိုလ်တရား၌ စိတ်အား ထက်သန် ရှင်လန်းစေပြီးလျင် နေရာမှထကာ ဖခွဲကြွသွားတော် မှုလေ၏။

ေရဥ္ပပုဏ္ထား၏ ကြီးစွာသော အလှူဒါန ရတနာ ၁၃၃

ရှိသမျှ သီတင်းသုံးနေထိုင်တော်မူပြီးလျှင် ထိုမှတဆင့် ဝေသာလီ ပြည်ဖက်သို့ အစဉ်သဖြင့် ခရီးဒေသစာရီ ကြွချီတော်မူခဲ့၍ ဝေသာလီပြည်သို့ ရောက်ရှိတော်မူကာ ဝေသာလီပြည် မဟာဝုန် တောအတွင်း ကူဇ္ဇာဂါရ ( = ပြာသာဒ်ဆောင်ပေါက်သော) ကျောင်းကြီး၌ သီတင်းသုံး နေထိုင်တော်မူလေသတည်း။

ဤတွင် အခဏ်း ၃၀-ပြီး၏။

¢

.



ကလန္ခသူဌေးသားသုဒိန်သည် ဝေသာလီပြည်မှ နံနက်စာ စား၍အပြီး စင်ကြယ်သောအဝတ်များကို ဝတ်ဆင်ကာ ပန်းနံ့သာ နံ့သာပျောင်းများကို လက်စွဲလျက် ဘုရားဖူးရန် တရားနာရန် ထွက်လတ်သော လူအပေါင်းကို မြင်လေလျှင် "အဘယ်အရပ်သို့ သွားကြမည်နည်း"ဟု မေး၍ "ဘုရားဖူးရန် တရားနာရန် သွား ကြကုန်အံ့"ဟု လူများအပေါင်းက ဖြေဆိုလတ်သော် "ထိုသို့ ဖြစ် လျှင် ငါသည်လည်း လိုက်ပါသွားအံ့"ဟု ပရိသတ်နှင့်အတူ လိုက်ပါသွားလေသော် ပရိသတ်လေးပါးခြံရံလျက် ဗြဟ္မာမင်း ၏ အသံကဲ့သို့သော အသံတော်ဖြင့် တရားဟောနေတော်မူသော မြက်စွာဘုရားရှင်ကို ကြည်ညိုစဖွယ် ဖူးမြင်ရ၍ ရှေးကုသိုလ်ကံ နှိုးဆော်တိုက်တွန်းအပ်ရကား "ငါသည်လည်း တရားနာရမူ

ကျတ္တိကာနက္ခတ်သဘင် ပျော်ရွှင်ကစားလိုသောကိစ္စဖြင့်လာရောက် ခြင်းဖြစ်သည်ဟုလည်း ဆရာတို့ဆိုတော်မူကြ၏။ မှန်၏—မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် တန်ဆောင်မုန်းလဆန်း ပက္ခ၌ ဝေသာလီပြည်သို့ ရောက်တော် မူသည်၊ ဝေသာလီပြည်၌ ကျတ္တိကာနက္ခတ်သဘင်ကား အလွန်စည်ကား လှ၏၊ ထိုပွဲလမ်းသဘင်အတွက် သူဌေးသားသုဒိန် လာရောက်ခြင်း ဖြစ်သည်)။

(ရှဉ့်နက်များ ပေါများသောကြောင့် ရွှာအမည်မှာ ကလန္ဒမည် လေသည်။ ကလန္ဒသူဌေးမှာ ကုဋေလေးဆယ် ကြွယ်ဝ၍ မင်းအသိ အမှတ်ပြုအပ်သော သူဌေးဖြစ်လေသည်၊ သူဌေးသား သုဗိန် ဝေသာလီ ပြည်သို့လာရောက်ခြင်းမှာ အရောင်းအဝယ်ကိစ္စ, ကြွေးမြီသိမ်းယူခြင်း ကိစ္စ္နန္ဒရက်အခါန်းအချက်ပေးခြင်းကိစ္စ⊸စသည်ဖြင့် လာရောက်ခြင်း ဖြစ်သည်။

ကလန္မယူမေဒးသား ရှင်သုံးၾမာများရေ ထိုစဉ်အခါ ဝေသာလီပြည်၏အနီး ကလန္မမည်သောရွာဝယ် သုဒိန်မည်သော ကလန္မသူဌေးသားသည် ရှိ၏၊ထိုအခါ ကလန္မ သူဌေးသား သုဒိန်သည် များစွာသော သူငယ်ချင်းတို့နှင့်အတူ တစုံတခုပြုစွယ်ကိစ္စဖြင့် ဝေသာလီပြည်သို့ရောက်ရှိလာလေသည်။

ကလန္ဆသူဒေဒးသား ရှင်သုဒ်ိန်အကြောင်း

အခဏ်း-၃၁

ရတနာ] ကလန္မသူဌေးသား ရှင်သုဒိန်အကြောင်း ၁၃၅

ထို့နောက် ကလန္ဒသူဌေးသား သုဒိန်သည် တရားနာပြီး၍ ထသွားသော ပရိသတ်နှင့်အတူ အတန်ငယ် လိုက်ပါသွားလေ သည်၊ အကြောင်းမှာ ထိုပရိသတ်ထဲ၌ သူဌေးသားသုဒိန်၏ ဆွေ မျိုးသားချင်း မိတ်ဆွေသင်္ဂဟများ များစွာပါရှိလေသည်၊ ထိုသူ တို့သည်"အမောင်ကား မိဖနှစ်ပါး၏ တဉ်းတည်းသော သားဖြစ် သည်၊ သင်ရဟန်းပြုခွင့်ကို ဘယ်နည်းဖြင့်မျှ မရနိုင်"ဟု ပြောဆိုကြ ကာ လက်ရုန်းကိုသော်မူလည်းဆွဲငင်ခေါ် ဆောင်ကြပေလိမ့်မည်၊ ထိုသို့ဆွဲဆောင်လျင် ရဟန်းပြုခြင်း၏ အန္တရာယ် ဖြစ်ပေလိမ့်မည်၊ ထိုသို့ဆွဲဆောင်လျင် ရဟန်းပြုခြင်း၏ အန္တရာယ် ဖြစ်ပေလိမ့်မည်၊ ပဂိုကံစည်ကာ ပရိသတ်နှင့်အတူ ထသွားကာ အတန်ငယ်လိုက် ပါပြီးလျင် တဖန် တစ္ခံတခု ကိုယ်လက်သုတ်သင်ရန်ကိစ္စ ရှိဟန် အယောင်ဖြင့် ပြန်နစ်ခဲ့၍ မြတ်စွာဘုရားထံတော်မှောက်သို့ ချဉ်း ကပ်ပြီးလျင်-----

ဟူ၍ အကြံကောင်းဖြစ်လေ၏။

"ငါသည် မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူအပ်သော တရားကို အနည်းနည်းဖြင့် စဉ်းစားဆင်ခြင်ကြည့်သော အခါ လူ့တောင်၌ နေသောသူသည် စင်စစ် ပြည့်စုံစင် ကြယ်စွာ ခရသင်းပွတ်သစ်နှင့်အတူ ဤမြတ်သောအကျင့် (သိက္ခာသုံးပါး)ကို ကျင့်ဖို့ရန် မလွယ်ကူချေ။ ငါသည် ဆံ မုတ်ဆိတ်ကို ပယ်ရတ်ပြီးလျှင် ဖန်ရည်ဆိုး အဝတ်တို့ကို ဝတ်ရုံ၍ လူ့ဘောင်မှထွက်ကာ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင် ရောက်ရမှု ကောင်းလေစွာ့" —

လေ၏။ ထိုသို့ တရားနာနေစဉ် မြတ်စွာဘုရားရှင် ဟောကြားအပ် သည့် သီလ, သမာဓိ, ပညာ = သိက္ခာသုံးပါးနှင့် စပ်သော တရားစကားကို အတန်ငယ်ကြားနာရလျှင်ပင် ကလန္ဒသူဌေးသား သူဒိန်၏ စိတ်သန္တာန်**ဝ**ယ်—

ကောင်းလေစွာ့"ဟု ကြံစည်ပြီးလျှင် ပရိသတ်အလွန်များသဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အနီးရောက်အောင် မသွှားနိုင်ပဲ ပရိသတ် အစွန်အဖျား သင့်လျောက်ပတ်ရာနေရာ၌ ထိုင်နေကာ တရားနာ လာ၏။

၁၃၆

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရာဟုလမင်းသားကို ရှင်ပြ သောအချိန်မှစ၍ မိဖနှစ်ပါး ခွင့်မပြသောသားကို ရှင်ရဟန်းပြ၍ ပေးတော်မမူရကား "သုဒိန် ….သင့်ကို အမိအဖတွ်က လူ့ဘောင် မှ ထွက်ကာ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ရန် ခွင့်ပြပြီး၏လော"ဟု မေးတော်မူလေလျှင် သူဌေးသားသူဒိန်သည် "ဘုန်းတော်ကြီး သော မြတ်စွာဘုရား …. အကျွန်ုဝ်ကို မိဖတွ်က လူ့ဘောင်မှ ထွက်ကာ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ရန် ခွင့်မပြုသေးပါ"ဟု လျောက်ထားလေသည်။ တဖန် မြတ်စွာဘုရားရှင်က "သုဒိန်…. မြတ်စွာဘုရားတို့သည် အမိအဖတွ်က ခွင့်မပြုသောသားကို ရ<mark>ဟန်း</mark> ပြုပေးတော်မမူကုန်"ဟု မိန့်တော်မူလေလျှင် သူဌေးသား သုဒိန် သည် "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား… အကျွန်ုဝ်သည် လူ့ဘောင်မှ ထွက်ကာ ရဟန်းဘောင်သို့ဝင်ရောက်ရန် အဓိအဖ တို့က ခွင့်ပေးအောင်ပြုပါမည်ဘုရား"ဟု ပြန်ကြားလျောက်ထား လေ၏။

ဟု လျှောက်ထားတောင်းပန်လေ၏။

ရတနာ] ကလန္မသူဌေးသား ရှင်သုဒိန်အကြောင်း ၁၃၇

ထိုနောင်မှ သူဌေးသားဘုဗ်ိန်သည် ဝေသာလီပြည်၌ ထိုပြုဖွ**ယ်** ကိစ္စကို ပြီးဆုံးစေပြီးလျှင် ကလန္ဒရွာ အမိအဖတ္ဒိထံသို့ ချ<mark>ဉ်းကပ်</mark> ပြီးသော် အမိအဖတ္ရိကို-—

"ချစ်သား သုဒိန်····သင်သည် ငါတို့၏ အလွန်ချစ်ခင် နှ**စ်သက်**အပ်သည့် တဦးတည်းသောသားဖြစ်သည်၊ ချမ်း သာစွာ ကြီးပွါးစေအပ်သူ ချမ်းသာစွာ မွှေးမြူလာရသူ ဖြစ်ပေသည်။ ချစ်သား သုဒိန်----သင်သည် မည်သည့် ဆင်းရဲကိုမျှ မသိ၊ သင်သေသော်မှလည်း ငါတို့သည် အလိုမရှိကုန်ပဲလျက် သင်နှင့် ခွဲခွါကြရမည်ဖြစ်ပါသည်၊ အသက်ရှင်နေသော သင့်ကိုကား ငါတို့သည် လူ့ဘောင်မှ ထွက်ကာ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ရန် အဘယ်မှာလျှင်

ဟု ခွင့်ပန်စကား ပြောကြားလေသည်။ ထိုအခါ မိဖန္ဒစ်ပါးတို့က **သူ**ဌေးသားသုဒိန်ကို—\_\_\_

''မိခင်ဖခင်တို့····အကျွန်ုပ်သည် မြတ်စွာဘုရား ဟော ကြားတော်မူအပ်သော တရားကို အနည်းနည်းဖြင့်စဉ်းစား ဆင်ခြင်ကြည့်သောအခါ လူ့ဘောင်၌ နေသောသူသည် စင်စစ် ပြည့်စုံစင်ကြယ်စွာ ခရုသင်းပွတ်သစ်နှင့်အတူ ဤ မြတ်သောအကျင့် (သိက္ခာသုံးပါး)ကို ကျင့်ဖို့ရန် မလွယ် ကူသည်ကို တွေ့သိရပါသည်၊ အကျွန်ုပ်သည် ဆံမုတ်ဆိတ် ကို ပယ်ရိတ်ပြီးလျှင် ဖန်ရည်ဆိုး အဝတ်တို့ကို ဝတ်ရုံ၍ လူ့ဘောင်မှ ထွက်ကာ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်လိုပါ သည်၊ အကျွန်ုပ်ကို လူ့ဘောင်မှ ထွက်ကာ ရဟန်းဘောင် သို့ ဝင်ရောက်ရန် အခွင့်ပြုပါကုန်"

ုင်နီ

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

၁၃ဂ

ခွင့်ပြနိုင်ပါကုန်အံ့နည်း"—–

ဟု မြစ်ပယ်စကား ပြန်ကြားပြောဆိုကြလေသော် သူဌေးသား သုဒိန်သည် နှစ်ကြိမ်မြောက်လည်း ရှေးနည်းအတူ ခွင့်ပန်စကား ပြောကြားပြန်လေသည်၊ မိဖနှစ်ပါးတို့ကလည်း ထိုအတူပင် မြစ် ပယ်စကား ပြန်ကြားပြောဆိုကြလေသည်။ သုံးကြိမ်မြောက်လည်း သူဌေးသား သုဒ်န်သည် ရှေးနည်းအတူ ခွင့်ပန်စကား ပြောကြား လေသည်၊ သုံးကြိမ်မြောက်လည်း မိဖတိုက ထိုအတူပင် မြစ်ပယ် စကား ပြန်ကြားပြောဆိုကြလေသည်။

"ချစ်သား သုဒိန်…သင်သည် ငါတို့၏ အလွန်ချစ်ခင် နှစ်သက်အဝ်သည့် တဦးတည်းသော သားဖြစ်သည်၊ ချမ်း သာစွာ ကြီးပွါးစေအဝ်သူ ချမ်းသာစွာ မွှေးမြူလာရသူ ဖြစ်ပေသည်။ ချစ်သား သုဒိန် … သင်သည် မည်သည့် ဆင်းရဲကိုမျှ မသိ၊ သင်သေသော်မှလည်း ငါတို့သည် အလို မရှိကုန်ပဲလျက် သင်နှင့် နွဲနွှါကြရမည်ဖြစ်ပါသည်၊ အသက် ရှင်နေသော သင့်ကိုကား ငါတို့သည် လူ့ဘောင်မှ ထွက် ကာ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ရန် အဘယ်မှာလျှင် နွှင့်ပြိုနိုင်ပါကုန်အံ့နည်း။ ချစ်သား သုဒိန် … ထလော့၊ စားလည်း စားလော့၊ သောက်လည်း သောက်လော့၊ ပျော်လည်း ပျော်ပါးလော့၊ စားကာ သောက်ကာ ပျော် ရွှင်ကာနှင့် ကာမဂုဏ်များကို ခံစား၍ တောင်းမှုများကို ပြုလျက် မွှေလျော်လော့၊ သင့်ကို လူ့ဘောင်မှ ထွက်ကာ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ရန်ကား ငါတို့သည် (အဘယ် နည်းဖြင့်မျှ) ခွင့်မပြုနိုင်ကုန်"—

ထိုအခါ မိဖတ္ရိသည် သူဌေးသား သုဒ်ိန်ကို----

ထိုအခါ ကလန္ဒသူဌေးသား သုဒိန်သည် "ငါ့ကိုဖြင့် မိဖတ္ရိက လူ့ဘောင်မှ ထွက်ကာ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ရန် (ဘယ် နည်းဖြင့်မျှ)ခွင့်မပြုကြတော့ကုန်"ဟု သိရှိပြီးလျှင် အခင်းမရှိသော မြေပေါ်၌ "ဤနေရာ၌ပင် ငါ၏ သေခြင်းသော်၎င်း, ရဟန်းအဖြစ် သော်၎င်း ဖြစ်လိမ့်မည်"ဟု ပြောဆိုကာ ထို ခွင့်ပန်စကား ပြောကြားသောနေရာ၌ပင် အိပ်၍ ထမင်းတနပ်ကိုလည်း မစား၊ နှစ်နပ်ကိုလည်း မစား၊ သုံးနပ်, လေးနပ်, ငါးနပ်, ခြောက်နပ်, ခုနစ်နပ်ကိုလည်း မစားပဲ (အစာငတ်ခံ၍) မိမိ၏ ကြီးကဲသော ကုသိုလ်ဆန္ဒကို ဖော်ပြလေ၏။

ရတနာ] ကလန္မသူဌေးသား ရှင်သုဒိန်အကြောင်း ၁၃၉

ဟု ပြောဆိုကြလေသည်။ ဤသို့ပြောကြကုန်သော် ကလန္မသူဌေး သား သုဒိန်သည် ဆိတ်ဆိတ်နေ၏။ ထိုအတူ မိဖတ္ရိက နှစ်ကြိမ် မြောက် ပြောဆိုကြသောအခါ သုံးကြိမ်မြောက် ပြောဆိုကြသော အခါမှာလည်း သူဌေးယား သုဒိန်သည် <mark>ရှေးနည်းအတူ ဆိတ်ဆိတ်</mark> သာလျှင် နေ၏။

ထိုအခါ သုဒိန်၏ မိဖတို့သည် သုံးကြိမ်တိုင်တိုင် ပြောကြ၍ စကားတုံ့မျှ မရကြသည်ရှိသော် သုဒိန်၏ သူငယ်ချင်းတွဲကို အခေါ်ခိုင်း၍ "မောင်တွဲ၏ သူငယ်ချင်း သုဒိန်သည် ရဟန်းပြုချင် နေသည်။ ထိုသုဒိန်ကို တားမြစ်ကြပါလော့" ဟု ပြောဆိုကြလေ သော် သူဌေးသား သုဒိန်၏ သူငယ်ချင်းတို့သည်လည်း သုဒိန် ထံသို့ သွားရောက်ကြကာ မိဖတို့ပြောဆိုသည့် နည်းအတိုင်း သုံးကြိမ်တိုင်တိုင် ပြောဆိုကြလေသည်။ ထို သူငယ်ချင်းတို့အား လည်း သုဒိန်သည် စကားတုံ့မပြန်ပဲ ဆိတ်ဆိတ်သာလျှင် နေလေ ၏။

ထိုအခါ သုဒိန်၏ သူငယ်ချင်းတို့စိတ်သန္တာန်ဝယ် "ဤ သုဒိန် သည် အကယ်၍ ရဟန်းပြုနွင့်မရရှိ၍ သေလွန်ခဲ့သော် တစုံတရာ ကျေးဇူးမရှိနိုင်ချေ၊ အထူးအားဖြင့် ရဟန်းပြုရလျှင် သူ့ကို မိဖတို ရော ငါတို့ပါ အလိုရှိသောအခါမှာ တွေ့မြင်ကြရပေလိမ့်မည်။ ဤ ရဟန်းအဖြစ်မည်သည်လည်း အလွန်ဝန်လေးလှ၏၊ နေ့စဉ် နေ့စဉ် မြေသပိတ်ကို စွဲကိုင်ကာ ဆွမ်းခံလှည့်လည်ရ၏၊တယောက်တည်း အိပ်ရ၍ နံနက်တထပ်သာ စားရသော မြတ်သောအကျင့်ကို အလွန်ပြုကျင့်နိုင်ခဲ၏၊ ဤ သုဒိန်သည်လည်း သိမ် မွေ့လှသည့် ဖြိုကြီးသားတယောက် ဖြစ်လေသည်၊ သူသည် တယောက်တည်း အိပ်ရ၍ နံနက် တထပ်သာ စားရသော ထိုမြတ်သောအကျင့်ကို

အိပ်ရ၍ နံနက် တထပ်သာ စားရသော ထိုမြတ်သောအကျင့်ကို ဘယ်လိုနည်းနှင့်မျှ မကျင့်နိုင်ပွဲ ဤ အိမ်သို့တဖန် ပြန်လာမည် ဧကန္တပင် ဖြစ်ချေသည်၊ ကိုင်း---သူ၏မိဖများကို ခွင့်ပြုကြစေ ကုန်စို့"ဟု အကြံအစည် အတိုင်အပင် ပြုလုပ်ကြပြီးလျှင် သုဒ်န်၏ မိဖများထံသို့ သွားရောက်ကြ၍ မိဖတ္စိကို—-"မိခင် ဖခင်တို့ ···· ဤ သုဒိန်သည် အခင်းမရှိသော မြေပေါ်၌ ဤနေရာ၌ပင်ငါ၏ သေခြင်းသော်၎င်း,ရဟန်း အဖြစ်သော်၎င်း ဖြစ်လိမ့်မည်ဟု ပြောဆိုကာ အိပ်၍နေ၏၊ အကယ်၍ မိဖတ္မိသည် သုဒ်န်ကို လူ့ဘောင်မှ ထွက်ကာ

ထိုအခါ သူဋ္ဌေးသားသုဒ်န်သည် "ငါ့ကို မိဖတ္ခိက ရဟန်း ပြုရန် ခွင့်ပြုအဝ်ပြံတဲ့"ဟု ရှင်လန်းတက်ကြွသော စတ်ရှိလျက် ကိုယ် ကို လက်တို့ဖြင့် ပွတ်သပ်ကာ နေ ရာမှ ထပြီးနောက် တရက်နှစ်ရက် အားယူ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင် ထံတော်မှောက်သို့ သွားရောက်ဝဝ် လျှိုး ရှိခိုးဦးညွှတ်ကာ သင့်လျော်ရာ နေ ရာ၌ ထိုင်ပြီးသော် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကို—– "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား----- အကျွန်ုပ်ကို မိဖတ္ပိက ရဟန်းပြုရန် ခွင့်ပြုအပ်ပါပြီ၊ ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရားသည် အကျွန်ုပ်ကို ရဟန်းပြုပေးတော်မူပါ"– ဟု တောင်းပန် လျှောက်ထားလေ၏။ မြတ့်စွာဘုရားရှင်သည် ကိုယ်တော်၏ အနီး၌ရှိနေသော ပိဏ္ဍပါတ်ခုတင်ဆောင် ရဟန်း တပါးကို "ရဟန်း----ထိုသို့ သူဌေးသား သူဒိန် တောင်းပန်အစ်

ထိုအခါ သုဒိန်၏ ၆ဖတ္ရိသည် "အမောင်တို…သုဒိန်ကို လူ ဘောင်မှထွက်ကာ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ရန် ငါတို့ ခွင့်ပြု ပါကုန်၏" ဟု ပြောကြလေသော် သုဒိန်၏ သူငယ်ချင်းတို့သည် သူဌေးသားသုဒိန်ငံသို့ သွှားရောက်ကြပြီးလျှင် "အဆွေ့သုဒိန်… ထလော့၊သင့်ကို မိဖတ္ရိက လူ့ဘောင်မှ ထွက်ကာ ရဟန်းဘောင် သို့ ဝင်ရောက်ရန် ခွင့်ပြုအပ်လေပြီ"ဟု ပြောကြကုန်၏။

ဟု အကြံပေးတိုက်တွှန်းစကား ပြောကြားကြလေကုန်၏။

ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ရန် နွှင့်မပြုကြပါမူ ထို (အိပ်သော)နေရာ၌ပင် သေခြင်းသို့ ရောက်ပါလိမ့်မည်။ အကယ်၍ မိဖတို့သည် ရဟန်းပြုရန် နွှင့်ပြုကြပါမူ ရဟန်း အဖြစ်နှင့်နေသော သုဒိန်ကို မြင်ကြရပါဦးမည်။ အကယ်၍ သုဒိန်သည် ရဟန်းပြုပြီးမှ ရဟန်းဘောင်၌ မပျော်ဝိုက်ခဲ့ ပါလျင် သူ့အဖို့ရာ မိဖတို့အိမ်မှတပါး အခြားသွားစရာ အဘယ်မှာ ရှိအံ့နည်း၊ ဤ အိမ်သို့သာလျင် တဖန်ပြန်လာ ပါလိမ့်မည်၊ သုဒိန်ကို လူ့ဘောင်မှ ထွက်ကာ ရဟန်း ဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ရန် နွှင့်ပြုသာပြုလိုက်ကြပါကုန်"—

ရတနာ] ဂၢလန္မသူဌေးသား ရှင်သုဒ်ိန်အကြောင်း ၁၄၁

៍[មុទ្ឋ

၁၄၂

ရကား သင်ချစ်သားသည် သုဒိန်ကို ရှင်လည်းပြုပေးလိုက်၊ ရဟန်း လည်းခံပေးလိုက်"ဟု မိန့်တော်မူ၏။ ထိုဒိဏ္ဍပါတ်ခုတင်ဆောင် ရဟန်းတော်သည် "ကောင်းပါပြီ မြတ်စွာဘုရား…"ဟု လျောက် ထားဝန်ခံကာ ဘုရားပေးအပ်သည့် သဒ္ဓိဝိဟာရိကတပည့်သူဒိန် ကို ရရှိကာ သုဒိန်ကို ရှင်သာမဏေပြု၍လည်း ပေးလေသည်၊ ရဟန်းပြု၍လည်း ပေးလေသည်။

ရဟန်းဖြစ်၍ မကြာမီ အရှင်သုဒိန်သည် ဤဆိုလတ္တံ့သော ကိလေသာကို ခါတွက်ကြောင်း ဓုတင် အကျင့်ကောင်းတို့ကို ဆောက်တည်ကျင့်ကြံလေ၏၊ တောကျောင်းနေခြင်း အာရည်က ဓုတင်ကို ဆောင်၏၊ ဆွမ်းခံ၍စားခြင်း ပိဏ္ဍပါတိကဓုတင်ကို ဆောင်၏၊ ပံသုကူ သင်္ကန်းကို ဝတ်ရုံခြင်း ပံသုကူ ဓုတင်ကို ဆောင်၏၊ အိမ်စဉ်အတိုင်း ဆွမ်းရပ်ခြင်းသပဒါနစာရိကဓုတင်ကို ဆောင်၏။ ဝဇ္ဇီတိုင်း မထင်ရှားသော ရွှာငယ်တခုကို အမှီဂေါ-စရဂါမ်ပြုကာ နေတော်မူ၏။

ထိုအခါ ၀ဇ္ဇီတိုင်းသည် အစာခေါင်းပါး၏၊ အသက်မွှေးရန် ခဲယဉ်း၏။ ဖွေးဖွေးဖြူသော အရိုးရှိ၏၊ စာရေးတံ မဲလက်မှတ်ဖြင့် အသက်မွှေးရ၏၊ သဝိတ်လက်စွဲ၍ ဆွမ်းခံခြင်းဖြင့် မျှတရန် မလွယ် ကူချေ၊ ထိုအခါ အရှင်သုဒိန်၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ်-----

"ယခုအခါ ဝဇ္ဇီတိုင်းသည် အစာခေါင်းပါး၏၊ အသက် မွေးရန် ခဲယဦး၏၊ ဖွေးဖွေးဖြူသော အရိုးရှိ၏၊ စာရေးတံ မဲလက်မှတ်ဖြင့် အသက်မွေးရ၏၊ သပိတ်လက်စွဲ၍ ဆွမ်းခံ ခြင်းဖြင့် မျတရန် မလွယ်ကူချေ။ ဝေသာလီပြည်ဝယ် (စီး ပွါးဥစ္စာ) ကြွယ်ဝသော (မြှုပ်နှံထားသည့်) ဥစ္စာပေါ်များ သော (နေ့စဉ်သုံးစွဲရန် များသော စည်းစိမ်ဘဏ္ဍာရှိသော များသော ရွှေငွေရှိသော နှစ်သက်ဖွယ်ရာ များစွာသော အသုံးအဆောင် ရတနာရှိသော (ကူးသန်းရောင်းဝယ် ဖလွယ်သည့်) များသော ဥစ္စာစပါးရှိသော ငါ၏ဆွေမျိုး တို့သည် ပေါများကုန်၏၊ ငါသည် ဆွေမျိုးတို့ကို အခွံပြု၍ နေရမှု ကောင်းလေစွာ့၊ ဆွေမျိုးတို့သည် ငါ့ကို အခွံပြု၍ ဆောင်ပေါက်သော (ကူဋာဂါရ) ကျောင်းကြီး၌ နေလေ၏။ အရှင်သုဒိန်၏ ဆွေမျိုးများသည် "ကလန္ဒသူဌေးသား သုဒိန် သည် ဝေသာလီပြည်သို့ ရောက်လာပြီတဲ့"ဟု သတင်းစကား ကြားသိကြပြီးလျှင် ထိုဆွေမျိုးများသည် အရှင်သုဒိန်အား ဆွမ်း အိုး ခြောက်ဆယ်တို့ကို ပိုလှူကြကုန်၏။ (ဆွမ်းတအိုး တအိုးလျှင် ရဟန်းဆယ်ပါး ဆယ်ပါးစာရှိ၏)။ ထိုအခါ အရှင်သုဒိန်သည် (မူလရည်ရွယ်ချက်အတိုင်း) ထိုဆွမ်းအိုး ခြောက်ဆယ်တို့ကို ရဟန်း (ခြောက်ရာ) တို့အား စွန့်လှူပြီးလျှင် (မိမိမူကား ဥက္ကဌ် ပိဏ္ဍပါတ်ဓုတင်ဆောင် ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်တော်မူသောကြောင့်) သင်္ကန်း ကို ပြင်ဝတ်၍ သုပ်တ်သင်္ကန်းကို ယူဆောင်ကာ ကလန္ဒရွာ အတွင်းသို့ ဆွမ်းခံဝင်တော်မူ၏၊ ကလန္ဒရွာ၌ အိမ်စဉ်အတိုင်း ဆွမ်းခံလှည့်လည်လတ်သော် မိမိ၏ဖခင် (ကလန္ဒ) သူဌေးအိမ် တံခါးဝသို့ ချဉ်းကပ်မိလေ၏။

ဟု အကြံအစည်ဖြစ်ပြီးနောက် အရှင်သုဒ်န်သည် အိပ်ရာနေရာ တို့ကို သိုမှီးသိမ်းဆည်းပြီးလျှင် သပိတ်သင်္ကန်းကို ယူဆောင်၍ ဝေသာလီပြည်သို့ ဖဲခွါခဲ့ရာ အစဉ်သဖြင့် ဝေသာလီပြည်သို့ ရောက် ရှိကာ ဝေသာလီပြည်အနီး မဟာဝုန်တောအတွင်း ပြာသာဒ် ဆောင်ပေါက်သော (ကူဋာဂါရ) ကျောင်းကြီး၌ နေလေ၏။

လှုဖွယ်တို့ကို ပေးလှူကြလိမ့်မည်၊ ကောင်းမှုတို့ကို ပြုကြ လိမ့်မည်၊ ရဟန်းတို့သည်လည်း လာဘ်ကိုရရှိကြလိမ့်မည်၊ ငါသည်လည်း ဆွမ်းဖြင့် မပင်ပန်းပဲရှိလိမ့်မည်"-----

ရတနာ] ကလန္မသူဌေးသား ရှင်သုဒိန်အကြောင်း ၁၄၃

(ဤ၌အထူးမှာထားလိုသည်မှာ...ဤအရှင်သုဒိန်၏ ဝဇ္ဇီတိုင်းမှ ပြန် လာသည်ကစ၍ ဖော်ပြအပ်သော ဖြစ်ရပ်အဋ္ဌုပ္ပတ်များမှာ အရှင်သုဒိန် ရဟန်းပြု၍ ရှစ်ဝါရမှ (မြတ်စွာဘုရားရှင်ကိုယ်တော် ဝါတော်နှစ်ဆယ် ရှိမှ) ဖြစ်သည့် အဋ္ဌုပ္ပတ်ဖြစ်လေသည်၊ သို့သော် အရှင်သုဒိန်၏ အကြောင်းစကား အစဉ်မပျက်အောင် ဤ၌ ဆက်လက်ဖော်ပြခြင်း ဖြစ်သည်)။

ထိုအချိန်တွင် အရှင်သုဒိန်၏ ဆွေမျိုးတို့၏ ကျွန်မသည် တညဉ့် လွန် သိုးလေပြီးသော မုယောမ္ပံံကို (ကျွန်ယောက်ျား အလုပ် သမား နွှားတို့အားသော်မှ စားသုံး၍မဖြစ်နိုင်ရကား ) အိမ့်ပြင်

[48

ပသ္ခ်ီ စွန့်ပစ်လိုသဖြင့် ထွက်လာဆဲဖြစ်လေ၏။ ထိုအခါ **အရှင်** သုဒ်န်သည် ထိုကျွန်မကို ''နှမ···· (အရိယာတို့၏ ခေါ်**ဝေါ်ခြင်း** ဖြစ်သည်) ထိုမွံကို အကယ်၍ စွန့်ပစ်ရမည်ဖြစ်လျှင် ဤငါ့၏သ**ပိတ်** ၌ လောင်းလော့"ဟု ပြောဆိုလေ၏။

ထိုအခါ ကျွန်မသည် တညဉ္စလွန် သိုးလေပြီးသော ထိုမယော မွံ့ကို အရှင်သုဒ်န်၏ သပိတ်၌ လောင်းထည့်စဉ် ရှစ်နှစ်ကြာ ကွဲ ကွာနေရသဖြင့် မိမိ၏အရှင့်သား အရှင်သုဒ်န်ဟု မမှတ်မိနိုင်ပဲ အရှင်သုဒ်န်၏ လက်ခြေပုံပန်းသဏ္ဌာန် အသံအခြင်းအရာများကို သာမှတ်သားပြီးနောက် အရှင်သုဒ်န်၏ မိခင်ထံသို့ သွားရောက်၍ "အို-----အရှင်မသိပါလော့၊အရှင့်သားသုဒ်န်သည် ရောက်လာပြီ" ဟု ပြောဆိုလေလျှင် အရှင်သုဒ်န်၏ မိခင်က "အိုကျွန်မ ----အကယ်၍ သင်အမှန်ကိုပြောလျှင် သင့်ကိုကျွန်အဖြစ်မှလွှတ်မည်" ဟု ပြောဆိုလေ၏။

ထိုအချိန်၌ အရှင်သုဒိန်သည် (ကလန္ဒရွာ**အတွင်း ဆွမ်းစား** စရပ်တခု၏) နံရံခြေတခုကိုမှီ၍ ထိုမုယောမှုံသိုး**ကို မြိန်ရည် ရှက်** ရည် ဘုဉ်းပေးသုံးဆောင်တော်မူနေဆဲဖြစ်၏။

(ထိုအရပ်နယ်ပယ်၌ အလှူရှင်တို့၏ အိမ်အချို၌ ဆွမ်းစားစရပ်များ ဆောက်လုပ်ထားလေသည်၊ ထိုစရပ်များ၌ နေရာများကို အသင့်ခင်း ထားကြလေသည်၊ သောက်ရေ သုံးဆောင်ရေနှင့် ပုန်းရေချဉ်များ ကိုလည်း တည်ထားအပ်လေသည်၊ ထိုစရပ်များ၌ ရဟန်းတို့သည် ဆွမ်းခံ ပြီးလျှင် ထိုင်၍ဆွမ်းဘုဉ်းပေးကြသည်၊ အလိုရှိကြလျှင် အလှူရှင်တို့ ဝတ်တည်ထားအပ်သည့် ဒါနဝတ္ထုများကို ခံယူကြကုန်၏။ ထို့ကြောင့် ယခု အရှင်သုဒိန် မုယောမံ့သိုးကို ဘုဉ်းပေးရာ နံရံခြေ–ဟူသည် မှာလည်း အလှူရှင်တဦးဦး ဆောက်လုပ်အပ်သော ဆွမ်းစားစရပ်တခု၏ နံရံခြေ=ထရံခြေဖြစ်သည်။ မှန်၏–ရဟန်းတို့သည် အထီးကျန်ကပ်ပါး ဆင်းရဲသားများကဲ့သို့ကြည့်၍မလျော်မသင့်တော်သောနေရာ၌ ထိုင်၍ ဘယ်သောအခါမှ ဘုဉ်းပေးတော်မမှုကြကုန်။ ။အဋ္ဌကထာ ၁၇၄– မျက်နှာမှ)။ အရှင်သုဒ်န်၏ အဖသူဌေးကြီးသည်လည်း အလုပ်လုပ်ရာမှ ပြန်လာလတ်သော် မုယောမွံ့သိုးကို မြန်ရည်ရှက်ရည် ဘုဉ်းပေး

ကလန္မသူဌေးသား ရှင်သုဒိန်အကြောင်း ၁၄၅ သုံးဆောင်နေသော အရှင်ယုဒ်န်ကို တွေ့မြင်ရသောကြောင့် အရှင်

"ဖြစ်မှဖြစ်ရပလေ ချစ်သားသုဒိန်----တညဉ့်လွန် သိုး

လေပြီးသော မိုယောမ္မံကို စားမှ စားပလေ၊ တကယ်ဆို

ရတနာ

သုဒ်န်ရှိရာသို့ သွားရောက်၍ အရှင်သုဒ်န်ကို-----

တော့ မိမိအိမ်သို့ သွားသင့်သည် မဟုတ်ပါလော"—– ဟု မခံမရပ်နိုင်ဖြစ်ကာ ပြောကြားလေ၏။ ထိုအခါ အရှင်သုဒ်န် သည် "ဒါယကာကြီး… သင့်အိမ်သို့ ရောက်ခဲ့ပြီ၊ ဤမှယော မ္မံသိုးကို သင့်အိမ်မှ ရအပ်ခဲ့ပြီ"ဟု ပြန်ကြားပြောဆိုလေသော် အရှင်သုံဒိန်၏ ဖခ်င်သူဌေးကြီးသည် အရှင်သုဒိန်၏ လက်မောင်း ကို ဆွဲကိုင်၍ အရှင်သိုမိန်ကို "ချစ်သားသုမိန်… လာလော့၊ အိမ်သို့သွားကြကုန်စို့"ဟု ပြောဆိုလေ၏။ ထိုအခါ အရှင်သုဒ်န် သည် အဖအပေါ်၌ ချစ်ခင်သဖြင့် ဆိုလွှယ်သော ပုဂ္ဂိုလ်တဦး ဖြစ်ကာ မိမိ၏ အဖအိမ်သို့ လိုက်ပါသွားရောက်ပြီးလျှင် အသင့် ခင်းထားအပ်သော နေရာ၌ ထိုင်နေလေ၏။

ထိုအခါ အရှင်သုဒ်ိန်၏ ဖခင်သူဌေးကြီးသည် အရှင်သုဒ်န်ကို "ချစ်သားသုဒိန်… စားပါလော့"ဟု ပြောဆိုလေသော် အရှင် သုဒ္ဒိန်က "ဒါယကာကြီး...တော်ပြီ၊ ယနေ့ ငါသည် ဆွမ်းစားခြင်း ကိစ္စ ပြုအပ်ပြီးပြီ"ဟု ပြန်ကြားပြောဆိုလေ၏။ "ချစ်သွားသုဒ်န်.... နက်ဖြန်အတွက် ဆွမ်းကို လက်ခံပါလော့''ဟု ဖခင်သူဌေးကြီးက ဗိတ်မန္တက ပြုလုပ်သောအခါ အရှင်သုဒ်န်သည် မိမိကိုယ်တိုင်က ဥက္ကဌ ဒိဏ္ဍပါတ်ဓုတင်ဆောင်ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်သော်လည်း အကယ်၍ ငါသည် ဆွမ်းတထပ်ကိုမျှ လက်မခံခဲ့လျှင် မိဖဆွေမျိုးတို့အဖို့ရာ လွန်စွာပင် နှလုံးမသာမယာ ဖြစ်ပေလိမ့်မည်" ဟု ဆင်ခြင် အောက်မေ့တော်မူကာ ဆွေမျိုးတို့အား သနားသောအားဖြင့် ဖခင် သူဌေးကြီး၏ ဆွမ်းစား ပင့်လျှောက်ချက်ကို ဆိတ်ဆိတ် နေသဖြင့် လက်ခံပြီးနောက် နေရာမှ ထကာ ဖဲခွါသွားလေ၏။ ထို့နောက် အရှင်သုဒိန်၏ မိခင်သည် ထိုညဉ့်လွန်မြောက်သော အခါ မြေကြီးကို နွှားချေးအစိုဖြင့် လိမ်းကိုစေပြီးလျှင် ရွှေတပုံ,

[43

၁၄၆

ငွေတပုံ အားဖြင့် ရတနာနှစ်ပုံကို ပြုစေ၏၊ ရတနာပုံတို့ကား အလွန်ကြီးမားလှ၏၊ ဤမှ ၁ ဖက်၌ ရပ်သောယောက်ျားသည် ထိုမှာဖက်၌ ရပ်သောယောက်ျားကို မမြင်နိုင်၊ ထိုမှာဖက်၌ ရဝ် သောယောက်ျားသည် ဤမှာဖက်၌ ရပ်သောယောက်ျားကို မမြင် နိုင်၊ သို့စဉ်ကလောက် ကြီးမားမြင့်မောက်လှ၏။ ထိုရတနာပုံတို့ကို ဖျာတိုဖြင့် ဖုံးအုပ်စေပြီးလျှင် အလယ်၌ နေရာခင်းစေ၍ ကန့်လန့် ကာကို ကာရံပြီးလျှင် အရှင်သုဒ်န်၏ လူဖြစ်စဉ်က ဇနီးဟောင်းကို ခေါ်၍ "ချစ်သမီး(ချွေးမ)....ငါတိုက်တွန်း၏၊ ငါ့သားသုဒ်န်ကြိုက် နှစ်သက်စေတတ်သည့် အဝတ်တန်းဆာကို ချစ်သမီး ဝတ်ဆင် လော့"ဟု ပြောဆိုလေသော် "ကောင်းပါပြီ မိခင်(အရှင်မ)...."ဟု အရှင်သုဒ်န်၏ ဇနီးဟောင်းသည် အရှင်သုဒ်န်၏ မိခင်အား ဝန်ခံစကား ပြန်ကြားပြောဆိုလေ၏။

နောက်တနေ့ နံနက်အချိန်၌ အရှင်သုဒိန်သည် သင်္ကန်းကို ပြင်စတ်၍ သဝိတ်သင်္ကန်းကို ယူဆောင်ကာ မိမိ၏ဖခင်အိမ်သို့ ချဉ်းကဝ်ပြီးလျှင် ခင်းထားအပ်သောနေရာ (ရတနာပုံ နှစ်ပုံတို့၏ အကြား)၌ ထိုင်နေလေ၏။ ဖခင်သူဌေးကြီးသည် အရှင်သုဒိန် ထံသို့ လာရောက်ပြီးလျှင် ထိုရတနာပုံတို့ကို ဖွင့်လှစ်စေ၍ အရှင် သုဒိန်ကို----

> "ချစ်သားသုဒိန် … ဤ ရွှေငွေသည် သင့်အမို၏ အမိ စက်မှပါလာသော ဥစ္စာသာဖြစ်ပါသေးသည်။ မိန်းမသား ၏ အသုံးအဆောင် အလှိုငှါ ရအပ်သော မိန်းမသုံး ဥစ္စာမျှသာ ဖြစ်ပါသေးသည်၊ (သနပ်ခါးဖိုး ပန်းဖိုးမျှသာ ရှိသေး၏ ဟု ဆိုလိုသည်။) အဖဖက်မှ ပါလာသောဥစ္စာ သည် တခြားရှိသေး၏၊ အဖိုး, အဖေး ဖက်မှ-ဆင်းသက် လာသောဥစ္စာလည်း တခြားရှိသေး၏၊ ချစ်သားသုဒိန် … လူထွက်၍ စည်းစိမ်တို့ကိုလည်း သုံးဆောင်ရန် ကောင်းမှု တို့ကိုလည်း ပြုလုပ်ရန် ရနိုင်ပါ၏၊ ချစ်သားသုဒိန် … လာလော့၊ စည်းစိမ်တို့ကိုလည်း သုံးဆောင်ခံစားလော့၊ ကောင်းမှုတို့ကိုလည်း ပြုလော့"—

ရတနာ] ကလန္မသူဌေးသား ရွှင်သုဒိန်အကြောင်း ၂၄၇

ဟု ပြောဆိုလေလျှင် အရှင်လုဒ်န်သည် "ဖခင်----လူမထွက်နိုင်ပါ၊ လူမထွက်ရဲပါ၊ အကျွန်ုဝ်သည် အလွန်ပျော်ပိုက်စွာ မြတ်သော အကျင့် (သိက္ခာသုံးပါး) ကို ဂျင့်ထုံးနေပါသည်" ဟု ပြန်ကြား ပြောဆိုလေ၏။

နှစ်ကြိမ်မြောက်လည်း ဖခင်သူဌေးကြီးသည် ရှေးနည်းအတူ မြောဆုံပြန်သည်တွင် အရှင် သုဒိန်ကလည်း ထိုနည်းအတူပင် မြန်ကြားပြောဆိုလေသည်။ သုံးကြိမ်မြောက် ဖခင်သူဌေးကြီးက ရှေးနည်းအတူ ပြောဆိုသောအခါ၌ကား အရှင်သုဒိန်သည် (တမျိုးပြောင်းလဲကာ)"ဒါယကာကြီး-----အကယ်၍ သင် အမျက် မထွက်လျင် သင့်ကို ငါတို့ ပြောပြလိုပါကုန်၏"ဟု မိန့်ဆိုတော် မူလေသည်။ ထိုအခါ ဖခင်သူဌေးကြီးသည် "ငါ့သားက ငါ့အား ချီးမြှောက်မှု ပြုလိုသည်ထင်၏"ဟု အကြံပေါက်ကာ ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ "ချစ်သား သုဒိန်----- ပြောလော့"ဟု အခွင့်ပြု ပြောကြား လေ၏။ ထိုအခါ အရှင်သုဒိန်သည် ဖခင်သူဌေးကြီးကို-----

> "ဒါယကာကြီး.... ထိုသို့ဖြစ်လျှင် သင်သည် ဝိုက်ဆံ လျှော်အိတ်ကြီးကြီးတို့ကို ချုဝ်စေပြီးလျှင် ရွှေငွှေအပြည့် ထည့်၍ လှည်းများဖြင့် တိုက်ထုတ်ကာ ဂင်္ဂါမြစ်လယ် ရေအယဉ်၌ ပစ်ချလိုက်ပါလော့။ ထိုသို့ အဘယ့်ကြောင့် ပြုလုဝ်စေရသနည်း ဟူမူ ဒါယကာကြီး.... ထိုဥစ္စာရွှေငွေ ရှိနေခြင်းဟူသော အကြောင်းကြောင့် သင့်အား ကြောက် ခြင်းသည်၎င်း, တုန်လှုပ်ခြင်းသည်၎င်း, မွှေးညှှင်းရှှင်ပျ == ကြက်သီးထခြင်းသည်၎င်း, စောင့်ရှောက်ရခြင်းသည်၎င်း ဖြစ်ရသိမ့်မည်၊ မရှိခဲ့မူ သင့်အား တိုကြောက်ခြင်းစဘော အန္တရာယ်သည် မဖြစ်နိုင်တော့ပြီ၊ ထိုကြောင့် ဖြစ်သည်"–

ဟု ပြတ်ပြတ်သားသား ေဘူးစကားကို မိန့်ကြားတော်မူလေ သော် ဖခင်သူဌေးကြီးသည် ်သားသုဒ်န်သည် အဘယ့်ကြောင့် ဤသို့ ပြောဆိုရက်ဘဲသနည်း"ဟု နှည်းသော ဖြစ်လေ၏။ 090

မဟာဗုဒ္ဓဝင်

[ 45

## မယားဖြင့် တဖန် ဖြားယောင်းပြန်ခြင်း

ထိုနောက် အရှင်သုဒိန်၏ ဖခင်သူဌေးကြီးသည် ဥစ္စာကို ပြ၍ သားကို မိမိကိုယ်တိုင် လှုံဖြစ်အောင် ဖြားယောင်းခြင်းငှါ မစ္စခ်းနှင့် ရကား "ယခုအခါ မာတုဂါမနှင့်တူသော ယောက်ျားတို့အရှိရာ အနှောင်အဖွဲ့သည် မရှိတော့ပြီ"ဟု အောက်မေ့ မှတ်ယူကာ အရှင်သူဒိန်၏ လူဖြစ်စဉ်ကာလ ဇနီးဟောင်းကို ခေါ်ပြီးလျှင် "ချစ်သမီး (ချေးမ)....ငါတိုက်တွန်းပါ၏၊ သားသုဒိန်သည် သင့်ကို ချစ်လည်းချစ်၏၊ နှစ်သက်လည်းနှစ်သက်၏၊ သားသုဒိန်သည် သင့် စကားကို လိုက်နာကောင်း လိုက်နာပေလိမ့်မည်"ဟု ပြောဆိုစေ ခိုင်းပြန်လေသည်။ ထိုအခါ အရှင်သုဒိန်၏ လူဖြစ်စဉ်ကာလ ဇနီး ဟောင်းသည် အရှင်သုဒိန်၏ ခြေတို့ကို ဖက်၍ အရှင်သုဒိန်ကို-----

> "အရှင့်သား...အကြင်နတ်သမီးတို့ကို ရလိုမှု ဟူသော အကြောင်းကြောင့် အရှင့်သားသည် မြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်၏၊ ထိုနတ်သမီးတို့သည် အဘယ်သို့ သဘောရှိပါ ုန်သနည်း"—

ဟု မေးမြန်း ပြောဆိုလေသည်။ (ထင်ရှားစေဦးအံ့–ထိုခေတ် ထို အချိန်ဝယ် များစွာသော မင်းသား, ပုဏ္ဏားသား, သူဌေးသား များ ကြီးစွာသော စည်းစိမ်ကို စွန့်ပယ်၍ ရှင်ရဟန်းပြုကြသည် တို့ကို မြင်ရ၍ ရဟန်းအဖြစ်၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးကို နားမလည်မသိ ရှိသော လူများသည် "အဘယ့်ကြောင့် ထိုသူများ ရဟန်းပြုကြ သနည်း" ဟု မေးသူကမေး၍ "နတ်သမီး နတ်ကခြေသည်များကို ရယူလိုသောကြောင့် ရဟန်းပြုကြသည်" ဟု အသိကြီးပြုလုဝ်ကာ ဖြေကြားသူများက ဖြေကြားကြလေသည်၊ ထိုမသိသူများ မေးဖြေ ကြသည့်စကားသည် ကျယ်ပွါးလျက်ရှိချေသည်၊ ထိုစကားကို ယူ၍ ဤအရှင် သုဒ်န်၏ ဇနီးဟောင်းသည် ဖော်ပြရာပါအတိုင်း မေးမြန်းပြောဆိုလေသည်)။ "နှမ....ငါသည် နတ်သမီး ဟူသော အကြောင်းကြောင့် မြတ် သော အကျင့်ကို ကျင့်သည်မဟုတ်ပါ"ဟု အရှင်သုဒ်န်ကပြန်ကြား ရတနာ ] ကလန္မွသူဌေးသား <sub>ရှ</sub>င်သုဒ်ိန်အကြောင်း ၁၄၉

မိန့်ဆိုသောအခါ ထိုဇနီးဟောင်းသည် "ယနေ့မှစ၍ ငါ့ကို အရှင့် သား သုဒိန်သည် နှမဟူသော ခေါ်ဝေါ်ပြောဆိုခြင်းဖြင့် ခေါ် ဝေါ်ပြောဆိုပါပေါ့တကား၊ ယခုအခါ အရှင့်သားသုဒိန်သည် ငါ့ကို အလိုမရှိတော့ပြီ၊ ယင်းသို့ အလိုမရှိသောကြောင့်ပင်ကြင် ဖော်သက်ထား မယားရင်းဖြစ်သည့် ငါ့ကို တမိဝမ်းတွင်း ထက် အောက်ဆင်းသည့် နှမရင်းအသွင် မှတ်ထင်လေပြီတကား" ဟု စဉ်းစားမျှော်တွေး ဝမ်းနည်းပူဆွေးလျက် ထိုနေရာ၌ပင် မိန်းမော တွေဝေတိမ်းလဲလေ၏။

ထိုအခါ အရှင်သုဒိန်သည် ဖခင်သူဌေးကြီးကို "ဒါယကာ ကြီး… ဆွမ်းဘောဇဉ်များကို ပေးလှူမည်ဖြစ်လျှင် ပေးလှူပါ လော့၊ ငါတို့ကို ဥစ္စာ,မိန်းမ အမျိုးမျိုးပြလျက် မညှဉ်းဆဲပါလင့်၊ ဤကဲ့သို့ ဥစ္စာ, မိန်းမ အမျိုးမျိုးပြ၍ ဖြားယောင်းခြင်းသည် ရဟန်း တို့အား ညှဉ်းဆဲခြင်းဖြစ်ပါသည်"ဟု ပြောဆိုလေ၏။ ထို့နောင်မှ မိဖတ္ခိသည် အရှင်သုဒိန်ကို မွန်မြတ်သော ဆွမ်းခဲဖွယ်ဘောဇဉ်ဖြင့် ရောင့်ရဲသည့်တိုင်အောင် တားမြစ်သည့်တိုင်အောင် မိမိတို့ ကိုယ် တိုင် ပြစုလုပ်ကျွေးကြလေကုန်၏။

သားမျိုးကို တောင်းခြင်း

ထိုအခါ အရှင်သုဒိန်၏ မိခင်သည် ဆွမ်းကိစ္စပြီးသော အရှင် သုဒိန်ကို-----" ေသာရင် သိုင်းကို ဆာရိုက္ကေန ရွိကျင့်

် ''ချစ်သား သုဒိန်… ဤငါတို့ အမျိုးသည် စီးပွါးဥစ္စာ ကြွယ်ဝစ္စာ၏၊ မြှုဝ်နှံထားသည့် ဥစ္စာကား ပေါများလှ၏၊ နေ့စဉ်သုံးစွဲရန် များသော စည်းစိမ်ဘဏ္ဍာရှိ၏၊ နှစ်သက် ဇွယ်ရာ များစွာသော အသုံးအဆောင် ရတနာရှိ၏၊ ကူး သန်းရောင်းဝယ် ဖလှယ်သည့် များစွာသော ဥစ္စာ စပါး ရှိ၏၊ ချစ်သား သုဒိန် ····လူထွက်၍ စည်းစိမ်တို့ကိုလည်း 'ခံစားရန် ကောင်းမှုတို့ကိုလည်း ပြုလုပ်ရန် ရနိုင်ပါ၏။ ချစ်သားသုဒိန် ···· လာလော့၊ လူထွက်၍ စည်းစိမ်တို့ကို လည်း သုံးဆောင်ခံစားလော့၊ ကောင်းမှုတို့ကိုလည်း ပြုလော့"—

ဟု သားမျိုးပေးရန် တောင်းခံစကား ပြောကြားလေ၏။ ထိုအခါ အရှင်သုဒိန်သည်"ထိုငါ့မငါ့ဖတ္ခိ၏ ပစ္စည်းဥစ္စာများ အပေါ်မှာ ငါသာလျှင် အမွှေခံ ပိုင်ရှင်ဖြစ်၏၊ အခြားတဦး တယောက်မျ မရှိချေ၊ ထိုငါ့မိငါ့ဖတ္ခိသည် (သားမျိုး မပေးသမျ သာဖြင့်) ပစ္စည်းဥစ္စာကို စောင့်ရှောက်ရန် အမြဲတစေ ငါ့နောက် သို့ တကောက်ကောက်လိုက်ကြပေလိမ့်မည်၊ ယင်းသို့လိုက်နေလျှင် ငါသည် ကြောင့်ကြမဲ့ ရဟန်းတရား ပွါးများ ကျင့်ကြံခွင့်ကို ရနိုင် လိမ့်မည်မဟုတ်၊ အမွှေခံသားငယ်ကို ရမှသာလျှင် မိဖတ္ခိသည် လက်လျှော့ကြလိမ့်မည်၊ ထိုအခါကျမှ ငါသည် ချမ်းချမ်းသာသာ ရဟန်းတရားကို ပွါးများကြိုးကုတ် အားထုတ်နိုင်ပေလိမ့်မည်" ဟု ကြံစည်ဆင်ခြင်ပြီးလျှင် "မိခင် … ဤသားမျိုးပေးခြင်းကိစ္စ

"ချစ်သားသုဒိန်•• •ဤငါတို့ အမျိုးသည် စီးပွါးဥစ္စာ ကြွယ်ဝ၏၊ မြှုဝ်နှံထားသည့် ဥစ္စာပေါများ၏၊ နေ့စဉ်သုံးစွဲ ရန် များသောစည်းစိမ်ဘဏ္ဍာရှိ၏၊ များသောရွှေငွေရှိ၏၊ နှစ်သက်ဖွယ်ရာ များသော အသုံးအဆောင် ရတနာရှိ၏၊ ကူးသန်းရောင်းဝယ် ဖလှယ်သည့် များသော ဥစ္စာစပါး ရှိ၏၊ ချစ်သားသုဒိန်••••ထိုသို့ဖြစ်လျှင်(သင်ချစ်သား သာ သနာ၌ သို့ကလောက်ပျော်မွှေနေလျှင်) သားမျိုးကိုသော် လည်း ပေးပါလော့၊ အမွေခံသား မရှိသော ငါတို့၏ ပစ္စည်းဥစ္စာကို လိစ္ဆဝီမင်းတို့သည် မင်းဘဏ္ဍာအဖြစ်ဖြင့် မယူဆောင်ကြပါစေလင့်"—–

ဟု ပြောဆိုလေသော် အရှင်သုဒိန်သည် "မိခင်….လူမထွက်နိုင်ပါ။ လူမထွက်ရဲပါ။ အကျွန်ုပ်သည် အလွန်ပျော်ပိုက်စွာ မြတ်သော အကျင့် (သိက္ခာသုံးပါး) ကို ကျင့်သုံးနေပါသည်" ဟု ဖခင်ကြီးကို ပြောသကဲ့သို့ပင် ငြင်းပယ်စကား ပြန်ကြားပြောဆိုလေသည်။ နှစ် ကြိမ်မြှောက် မိခင်ကြီးက ရှေးနည်းအတူ ပြောဆိုသော အခါမှာ လည်း ထိုနည်းအတူပင် အရှင်သုဒိန်သည် ငြင်းပယ်စကား ပြန် ကြားပြောဆိုလေသည်။ သုံးကြိမ်မြောက်၌ကား အရှင်သုဒိန်၏ မိခင်သူဌေးကတော်ကြီးသည် အရှင်သုဒိန်ကို—- ရတနာ] ကလန္မယူဌေးသား ရှင်သုဒိန်အကြောင်း ၁၅၁

လူမူ ပြုလုဝ်နိုင်ပါသည်"ဟု (အပြစ်ရှိမည်ကို မသိရှာ၍) ပြန်ကြား ပြောဆိုလေသည်။

ာဖန် မိခင်သူဌေးကတော်ကြီးက "ချစ်သားသုဒိန် ···· ယခု အခါ သင်ချစ်သားအဘယ်မှာ နေပါသနည်း"ဟု မေးမြန်းသော ဘခါ "မိခင် ···· မဟာဂုန်တောမှာ နေပါသည်" ဟု ပြန်လည် ဖြေကြားပြီးလျှင် အရှင်သုဒိန်သည် နေရာမှ ထကာ ဖဲခွါသွား လေ၏း

ာခါ အည်သုဒိန်၏ မိခင်သူဌေးကတော်ကြီးသည် အရှင် မှမန၏ စန်းဟောင်းကို ခေါ်ပြီးလျင် 'ချစ်သမီး(ချေးမ)....သား ရရန်အကြောင်း ငါတောင်းပန် ပါရစေ၊ ဥတုလာ၍ မိန်းမတို့ ခုဋ္ဌလာ ပန်းပွင့်သောအခါ၌ ငါ့အား ပြောကြားပါလော့" ဟု မြောဆိုလေလျှင် အရှင်သုဒိန်၏ ဇနီးဟောင်းသည် "ကောင်းပါ ပြီ အရှင်မ…"ဟု ဝန်ခံစကား ပြန်ကြားပြောဆိုလေ၏။

လႊး၍။ မေး**ခြင်း** 

ထိုနောက် မကြာမီပင် အရှင်သွဒိန်၏ ဇနီးဟောင်းသည် ဥပေ့လာ၍ မိန်းမတိုမမ္မတာ ပန်းပွင့်သောအခါ၌ မိခင်သူဌေး ကတာဂ်ကြီးကို 'အရှင်မ----ကျွန်တော်မမှာ ဥတုလာ၍ ဓမ္မတာ ပန်းပွင့်ခဲ့ပါပြီ'' ဟု ပြောကြားလေသော် မိခင်သူဌေးကတော်ကြီး သင်္ခစ်သမီး (ချေးမ)----တိုသို့ဖြစ်လျင် သင်သည် ငါ့သား သူဒိန် ကြိုက်နှစ်သက်တတ်သည့် အဝတ် တန်းဆာကို ဝတ်ဆင် သော့''ဟု ပြောကြားသဖြင့် အရှင်သုဒိန်၏ ဇနီးဟောင်းသည် 'ကောင်းပါပြီ အရှင်မ-----''ဟု ဝန်ခံစကား ပြောကြားကာ လူဖြစ် စဉ်က အရှင်သုဒိန် ကြိုက်နှစ်သက်တတ်သည့် အဝတ်တန်းဆာ ထို့ကို ဝတ်ဆင်လေ၏။ ထိုနောက် မိခင်သူဌေးကတော်ကြီးသည် အရှင်သုဒိန်၏ ဇနီး ဟောင်းကို ခေါ်ဆောင်၍ မဟာဝုန်တော အရှင်သုဒိန်၏ ဇနီး ဘွောကို ခေါ်ဆောင်၍ မဟာဝုန်တော အရှင်သုဒိန်၏ ဇနီး

်ကိုယ်ဝန်ယူကြောင်း ရှစ်ပါး ဤ၌---(၁) မေထုန်မှီဝဲခြင်း, (၂) ကိုယ်လက်နှီးနှောခြင်း, (၃) ပူဆီးအနီးကို သင်းယခြင်း

ရန် နှစ်ကြိမ်တိုင်တိုင်ပြောဆိုပြန်လေသည်၊ အရှင်သုဒိန်ကလည်း ရှေးနည်းအတူပင် မိမိလူမထွက်နိုင်ကြောင်း လူမထွက်ရဲကြောင်း နှင့် အလွန် မွေ့လျော် ပျော်ဗိုက်စွာ မြတ်သော အကျင့် (သိက္ခာ သုံးပါး)ကို ကျင့်ကြံနေကြောင်း ပြန်ကြား ပြောဆိုလေသည်။ သုံးကြိမ်မြောက်၌ကား အရှင်သုဒိန်၏မိခင် သူဌေးကတော်ကြီး သည် အရှင်သုဒ်န်ကို ရှေးဖော်ပြရာပါအတိုင်း သာသနာတော်၌ ဤမျှလောက် မွေ့လျော်နေ၍ လူမထွက်နိုင် လူမထွက်ရပါလျှင် ဆွေညွှန့်မျိုးညှောက် ဖြစ်သည့် မျိုးပေးရန် တောင်းခံစကား ပြောကြားလေသော် အရှင်သုဒ်န်သည်''မိခင် ···· ဤသားမျိုးပေး ခြင်းကိစ္စကိုမူ ငါသည် ပြုလုပ်နိုင်ပါသည်" ဟု ပြောဆိုပြီးလျှင် ဇနီးဟောင်း၏ လက်မောင်းကိုဆွဲကိုင်၍ မဟာဝုန်တော်အတွင်း သို့ ဝင်ပြီးလျှင် ပဋ္ဌမပါရာဇက သိက္ခာပုခ်ကို မပညတ်ရသေးမီ ဖြစ်ရကား မေထုန်မှီဝဲမှု၌ အပြစ်ကို မမြင်ရှာပဲ ဇနီးဟောင်း၌ သုံးကြိမ်တိုင်တိုင် အောင်မြင်စွာ မေထုန်အကျင့်ကို ပြုကျင့်မိလေ ၏၊ ထိုဇနီးဟောင်းသည် ထိုမေထုန် အကျင့်ကို ပြုကျင့်ခြင်းဖြင့်ပင် ကိုယ်ဝန်ရယူလေတော့၏။

၁၅၂

မဟာဗုဒ္ဓဝင်

ရတနာ] ကလန္မသူဌေးသား ရှင်သုဒိန်အကြောင်း ၁၅၃ (၁) မေထုန် မှီဝဲခြင်းကြောင့် ကိုယ်ဝန်ကို ရယူခြင်း ကား ထင်ရှားသိသာပြီး (အရှင် သုဒိန်၏ ဇနီးဟောင်း သည် ဤ (၁) အမှတ်ပါ အကြောင်းဖြင့် ကိုယ်ဝန်ရယူ

> (၂) အရှူသော မိန်းမများသည် ဥတုပန်း ပွင့်သော အခါ ဆန္ဒရာဂ ပြင်းစွာတပ်မက်ကြသဖြင့် ယောက်ျား များ၏ လက်ကိုဆွဲခြင်း, ဆံထုံးကိုဆွဲခြင်း, အခြား အင်္ဂါ ကြီးငယ်တို့ကို သုံးသပ်ခြင်းများကို သာယာကြသည်ဖြစ်၍ လည်း ကိုယ်ဝန်ကို ယူနိုင်ကြလေသည်၊ ဤသို့ ကိုယ်လက် နှီးနှောခြင်းဖြင့် ကိုယ်ဝန်ကိုယူခြင်းဖြစ်လေသည်။

> (၃) ဘုရားရှင် လက်ထက်တော် အခါက ဥဒါယီ မထေရ်သည် ဇနီးဟောင်းဖြစ်သူ ဘိက္ခုနီ၏ အင်္ဂါကို စိမ်းစိမ်းကြည့်သဖြင့် သုက်လွှတ်ခဲ့ရာ ထိုသက်လွှတ်သည့် သင်္ကန်းကို ဇနီးဟောင်းကို အဖွစ်လျော် ခိုင်းလေသည်၊ ထိုဇနီးဟောင်း ဘိက္ခုနီမသည် ထိုသုက်တစိတ်တဒေသကို ခံတွင်းဖြင့် မျိုခဲ့လေသည်၊ တစိတ်တဒေသကိုကား ပုဆိုး အနှီးနှင့်တကွ မိမိ၏အင်္ဂါတွင်းသို့ သွင်းလေသည်၊ ထို ဘိက္ခုနီမသည် ထိုသို့ပြုမူခြင်းဖြင့် ကိုယ်ဝန်ယူလေသည်။ ဤသို့ ပုဆိုးအနှီးကို သွင်းခြင်းဖြင့် ကိုယ်ဝန်ကိုယူခြင်း

ဖြစ္လလေသည်။

လေသည်။)

(၄) ငါးရာငါးဆယ် ဇာတ်တော်ဝယ် မီဂသိင်္ဂ ရှင် ရသေ့၏ မိခင်ဖြစ်သော သမင်မသည် ဥတုပန်းပွင့်သော အခါ၌ ဖခင်ရသေ့၏ ကျင်ငယ်စွန့်ရာအရပ်သို့ လာရောက် ၍ သုက်နှင့်တကွသော ကျင်ငယ်ကို သောက်မျိုလေသည်း ထိုသမင်မသည် ထိုသို့ပြုံမူခြင်းဖြင့် ကိုယ်ဝန်ယူ၍ မိဂသိင်္ဂ သူငယ်ကို ဖွားမြင်လေသည်။ ဤသို့ သုက်ကို သောက်မျို ခြင်းဖြင့် ကိုယ်ဝန်ယူခြင်း ဖြစ်လေသည်။ မလာနဒီ<mark>၀၄</mark>

ဗြဒ္ဓ

(၅) သု ၀ ဏ္ဍ သာ မ ဇာတ် ၀ယ် အ လောင်း တော် သု၀ဏ္ဍသာမ၏ မယ်တော် ခမည်းတော်များ မျက်စိကွယ် ကြမည့် အရေးကို ကြိုတင်သိမြင်၍ သိကြားမင်းသည် သား ကို ပေးလိုသည်ဖြစ်၍ ဒုကူလပညာရှိရသေ့ကို "အရှင် ရသေ့တို့အား မေထုန်မှုသည် အပ်စပ်ပါသလော"ဟု မေး လေသည်၊ ဒုကူလပညာရှိရသေ့က "အပ်သည်ဖြစ်စေ, မအပ်သည်ဖြစ်စေ ငါတို့သည် ဤမေထုန်အကျင့်ကို အလို မရှိကြ၍ ရသေ့ရဟန်း ပြုလုပ်ကြသည်"ဟု ပြန်ကြားပြော ဆိုလတ်သော် သိကြားမင်းသည် "ထိုသို့ဖြစ်လျင် ဤပါရိ-ကာ ရသေ့မ ဥတုပန်းပွင့်သောအခါ၌ အရှင်ဒုကူလပညာ

ကိုယ်ဝန်ကိုယူခြင်း ဖြစ်လေသည်။ ဤနည်းအတူပင် ဒိဋ္ဌမင်္ဂလိကာ သူဌေးသမီး ဥတုပန်း ပွင့်သောအခါ အလောင်းတော် မာတင်္ဂရသေ့က ချက်ကို သုံးသပ်သဖြင့် ဒိဋ္ဌမင်္ဂလိကာ သူဌေးသမီးသည် ကိုယ်ဝန် ယူ၍ မဏ္ဍဗျသူငယ်ကို ဖွားမြင်လေသည်။ စဏ္ဍပဇ္ဇောတ မင်း၏ မယ်တော်မှာ ဥတုပန်းပွင့်သောအခါ ချက်ပေါ်၌

ရှိ၏ လက်မဖြင့် ပါရီကာရှင်ရသေ့မ၏ချက်ကို သုံးသပ်

တော်မူကြပါကုန်လော့" ဟု ပြောဆိုလေသည်။ ဒုကူလ

ပညာရှိရသေ့သည် သိကြားမှာကြား ပြောဆိုသည့်အတိုင်း

ပြုလုပ်လေသည်။ ပါရိကာရှင်ရသေ့မသည် ထိုသို့ပြုမူ

ချက်ဖြင့် ကိုယ်ဝန်ရယူ၍ အလောင်းတော် သုဝဏ္ဍသာမ

သူငယ်ကို ဖွားမြင်လေသည်။ ဤသို့ချက်ကိုသုံးသပ်ခြင်းဖြင့်

၁၅၄

ကင်းခြေများ ဖြတ်သန်းသွားသည်ကို သာယာ၍ ကိုယ်ဝန် ယူပြီးလျှင် စဏ္ဍပဇ္ဇောတ မင်းသားကို ဖွှားမြင်လေသည်။ (၆) ဤလောက်၌ အချိုသောမိန်းမသည် ဥတုပန်း ပွင့်သောအခါ၌ ယောက်ျားနှင့် ပေါင်းသင်းမှုကို မရရှိ သည်ဖြစ်၍ ကာမရာဂ၏ အစွမ်းဖြင့် အိမ်တွင်း၌ တည်နေ လျက်ပင် မင်းမောင်းမများကဲ့သို့ ယောက်ျားကို စိမ်းစိမ်း ကြည့်ရှုသဖြင့် ကိုယ်ဝန်ယူနိုင်လေသည်။ (သီဟိုဠ်ကျွန်း၌

ဤသို့ ကိုယ်ဝန်ရယူကြောင်းရှစ်ပါးကို အထူးမှတ်သား ရာ၏။ ။ ( ၀ိနည်းပါရာဇကဏ် အဋ္ဌကထာ ၀ိ၊ ဋ္ဌ၊ ၁၊ စာမျက်နှာ ၁၇၉ - မှ ) ။

(ဂ) နွှားမများသည်ပင် တရံတခါ ဥသဘန္ဝားလား အနံ့ကို နမ်းရှူကြရသဖြင့် ကိုယ်ဝန်ယူကြလေသည်။ ဤသို့ ယောက်ျား (အဖို) ၏ အနံ့ကို နှမ်းရှူခြင်းဖြင့် ကို<mark>ယ်ဝ</mark>န်ယူ ခြင်း ဖြစ်လေသည်။

(၇) မျိုင်းအောက်များ၌ အဖိုဟူ၍ တကောင်မျမရှိ ချေ၊ ထို ဗျိုင်းအောက်မများသည် မိခိတ္စဥတုပန်းပွင့်သော အခါ မိုးချုန်းသံကို ကြားရ၍ ကိုယ်ဝန် ယူကြလေသည်။ ကြက်မများသည်လည်း တရံတခါ ကြက်ဖတကောင်၏ တွန်သံကို ကြားရ၍ ကြက်မအများပင် ကိုယ်ဝန်ယူကြလေ သည်။ ထို့အတူ နွားမများသည်လည်း တရံတခါ ဥသဘ နွှားလားတကောင်၏တွန်သံကိုကြားရ၍ နွှားမအများပင် ကိုယ်ဝန် ယူကြလေသည်။ ဤသို့ ယောက်ျား (အဖို ) ၏ အသံကို ကြားခြင်းဖြင့် ကိုယ်ဝန်ယူခြင်း ဖြစ်လေသည်။

နန်းတွင်းသူ မင်းမောင်းမတယောက် ထိုအတိုင်းဖြစ်ခဲ့ဘူး လေသည်)။ ဤသို့ယောက်ျား၏ အဆင်းကို မြင်ခြင်းဖြင့် ကိုယ်ဝန်ယူခြင်း ဖြစ်လေသည်။

ရတနာ] ကလန္ခသူဌေးသား ရှင်သုဒိန်အကြောင်း ၁၅၅

နတ်ငြဟ္မာတို့၏ ဆုတ်ကျက်ဆူညံ ကဲ့ရှဲသံကြီး ဖြစ်ပွါးခြင်း ထိုသို့ အရှင်သုဒိန်က ဇနီးဟောင်း၌ မေထုန်မှုကို ပြုကျင့်သော အခါ (လောက၌ အကုသိုလ်မှု ပြုသောသူအဟွက် ဆိတ်ကွယ်ရာ ဟူ၍မရှိချေးမှန်၏—–အလျင်လက်ဦး ထိုမကောင်းဌာတခုသိုလ်ကို အကုသိုလ်ပြုလုပ်သူသိ၏၊ ထိုနောက် ကိုယ်စောင့်နတ်,တောစောင့် နတ်များသိကြ၏၊ ထိုနောက် အခြားသော နတ်ငြဟ္မာများ ဆင့်ကဲ ဆင့်ကဲ သိရှိကြလေသည်၊ ထိုကြောင့် ) မဟာဝုန် တောအလုံး၌ မို၍နေကြသော ဘုမ္မစိုးနတ်တို့သည် ထိုလွန်ကျူးမှုကို မြင်ကြ၍

ုန်နိ

အထက်အထက် နတ်ဗြဟ္မာများ ဆင့်<mark>ကဲဆင့်ကဲ ကြားကြလောက်</mark> အောင်ပင်—–

"အချင်းတို့ … ရဟန်း သံဃာသည် (ရှေးအခါက) ဒုဿီလ တည်းဟူသော ခိုးသူမှ ကင်းခဲ့လေပြီ တကား၊ ဒုဿီလ တည်းဟူသော အပြစ်မှ ကင်းခဲ့လေပြီ တကား၊ ယခုအခါမူ ကလန္ဒသူဌေးသားသုဒိန်သည် ဒုဿီလတည်း ဟူသော ခိုးမှုကို ဖြစ်စေခဲ့လေပြီတကား၊ ခုဿီလတည်း ဟူသော အပြစ်ကို ဖြစ်စေခဲ့လေပြီတကား"—–

ဟု ဟစ်အော်ကြွေးကြော်ကြလေကုန်၏။ ဘုမ္မစိုးနတ်တို့၏ အသံ ကိုကြား၍ အာကာသစိုး == စတုမဟာရာဇ်နတ်များ, တာဝတိ သာနတ်များ, ယာမာနတ်များ, တုသိတာနတ်များ, နိမ္မာနရတိ နတ်များ, ပရနိမ္မိတဝသဝတ္တီနတ်များ, ဗြဟ္မာများတို့သည်လည်း ထိုအတူပင် အဆင့်ဆင့် ဟစ်အော်ကြွေးကြော်ကြလေသည်။ ဤသို့ လျှင် ထိုခဏအတွင်းမှာပင် ဗြဟ္မာ့ပြည်တိုင်အောင် အုတ်ကျက် ဆူညံ ကဲ့ရှဲရှုတ်ချသော ကြွေးကြော်သံသည် လွှမ်း၍တက်သွား လေ၏။

ထိုနောက် အရှင်သုဒိန်၏ဇနီးဟောင်းသည် ထိုကိုယ်ဝန်ရင့် ကျက်ခြင်းသို့ရောက်၍ သားယောက်ျားကို ဖွှားမြင်လေ၏၊ ထို အခါ အရှင်သုဒိန်၏ သူငယ်ချင်းတို့က ထိုသူငယ်အား (အခြား အမည်ကို မှည့်ခွင့်မပေးကြပဲ"ဗီဇကမ္ပိ ဒေဟိ == ချစ်သားသုဒိန်.... ထိုသို့ဖြစ်လျင် သားမျိုးစေ့ကိုသော်မူလည်း ပေးလော့"ဟု အဖွား

ထိုသိုဖြစ်လျှင် သားမျိုးစေ့ကိုသော်မူလည်း ေပးလော့"ဟု အဖွား ဖြစ်သူ၏ ပြောဆိုတောင်းခံအ၀်ကြောင်း ထင်ရှားလှသော ကြောင့်) ဗီကေဟု အမည်မှည့်ကြလေ၏။ အရှင်သို့ဒိန်၏ ဇနီး ဟောင်းအား ဗီဇကမာတာ-ဟု အမည်မှည့်ကြလေ၏။ အရှင် သုဒိန်အား ဗီဧကဗိတာ-ဟု အမည်မှည့်ကြလေ၏။ ထိုဗီဇကနှင့် ဗီဇကမာတာ 😑 သားအမိနှစ်ယောက်တို့သည် ခုနစ်နှစ် ရှစ်နှစ်မျှကြာသော နောက်အခါ၌ လူ့ဘောင်မှထွက်ကြ က်ာ ရဟန်းဘောင်သို့ ဝင်ရောက်ကြ၍ အသီးသီး ရဟန်း ယောက်ျား ရဟန်းမ ပြုလုပ်ကြပြီးလျှင် ဆရာသမားကောင်း

ရတနာ] ကလန္မသူဌေးသား ရှင်သုဒ်ိန်အကြောင်း ၁၅၇

ကလျာဏ မိတ်ဆွေကောင်း အမှီရကြသဖြင့် အရဟတ္တဖိုလ်၌ တည်ကြလေကုန်သည်။

ဤသို့လျင်(နောက်အခါ၌)သားအမိနှစ်ယောက်တို့၏ ရဟန်း အဖြစ်သည် အကျိုးရသော ရဟန်းအဖြစ် ဖြစ်လေသည်။ အဖဖြစ် သူ(အရှင်သုဒ်န်)ကား နှလုံးမသာယာခြင်း ပြင်းစွာ အနှိပ်စက် ခံရလျက်သာ နေရှာရလေ၏။

> (ဤအရာဝယ်။ ။အင္ခကထာ၌"ပိတာ ပန ဝိပ္ပရွိသာရာဘိဘူတော ဝိဟာသိ≕အဖဖြစ်သူ(ေရှင်သုဒိန်)ကား နှလုံးမသာယာခြင်း ပြင်းစွာ အနှိပ်စက်ခံရလျက်သာ နေရှာရလေ၏"ဟု ဖွင့်ပြသောကြောင့် အရှင် သုဒိန်အဖို့ရာ ထိုကိုယ်အဖြစ်(ထိုဘဝ)၌ အရဟတ္တဖိုလ်ကိုရခြင်း အလျင်း မရှိဟု သိမှတ်ရာ၏။ သာရတ္ထဋီ၊၂၊၁၅-မှ။

> အဋ္ဌကထာဝယ် (ရှေး) ကလန္ဒသူဌေးသားသုဒိန် တရားနာသွား သောအခဏ်း(ဝိ၊ဋ္ဌ၊ ၁၊ ၁၆ဂ)၌ 'ဘဗ္ဗကုလပုတ္တဿ=မဂ်ဖိုလ်ရတိုက်သည့် အမျိုးကောင်းသား''ဟု ဖွင့်ဆိုထားသော်လည်း မဂ်ဖိုလ်ရကြောင်း ရှေးကောင်းမှုနှင့် ပြည့်စုံသူပင် ဖြစ်လင့်ကစား အဇာတသတ်မင်းအား ကဲ့သို့ မဂ်ဖိုလ်၏အန္တရာယ် ဖြစ်လိမ့်မည်ဖြစ်သောကြောင့် ဤအရှင်သုဒိန် အားလည်း မိမိပြုမှားမိသော (ဇနီးဟောင်း၌ မေထုန်မှီဝဲမှု) မကောင်း မှုကို အကြောင်းပြုကာ နှလုံးမသာယာခြင်း ပြင်းစွာနှိပ်စက်သော ကြောင့် မဂ်ဖိုလ်၏အန္တရာယ် ဖြစ်လေသည် – ဟူ၍ ဆရာတို့ ဆိုတော် မူကြကုန်၏။

> ဤ၌ မေးဖွယ်ရှိသည်ကား....မဂ်ဖိုလ်ရကြောင်း ရှေးကောင်းမှုနှင့် ပြည့်စုံသောသူတို့မှာ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ လက်ထက်တော် မျက်မှောက် တော်မှာလည်း မဂ်ဖိုလ်၏အန္တရာယ် ဖြစ်နိုင်ပါသလော – ဟု မေးဖွယ် ရှိ၏။

> အဖြေကား....ဖြစ်နိုင်ပါ၏၊ အထူးကား မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့ကိုစွဲ၍ (ထိုမဂ်ဖိုလ်၏အန္တ ရာယ်)ဖြစ်သည် မဟုတ်ပေ။ မှန်၏ – မြတ်စွာဘုရား ရှင်တို့သည် သူတပါးတို့ မဂ်ဖိုလ်ဂရိုရှေနို အားထုတ်ခြင်းဖြစ်ရှိတော်မူကြ လျက် ထိုသူတပါးတို့ မဂ်ဖိုလ်ရရှိရေး၌ အမြဲမပြတ် သင့်လျောက်ပတ် အောင်သာ အားထုတ်တော်မူကြကုန်၏၊ ထို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင် တို့ကိုစွဲ၍ ထိုရှေးကောင်းမှု ကုသိုလ်နှင့် ပြည့်စံ့သောသူတို့မှာ မဂ်ဖိုလ်၏ အန္တရာယ်မဖြစ်နိုင်။

## မဟာဗုဒ္ဓဝင်

စင်စစ်သော်ကား (၁) ပြုလုပ်ဆောင်ရွက်မှု ယုတ်လျော့ခြင်း (၂) မိတ်ဆွေမကောင်းနှင့် ပေါင်းမိခြ**င်း**=ဤအကြောင်းများကြောင့် မဂ်ဖိုလ်၏အန္တရာယ် ဖြစ်ရလေသည်။

ထိုနှစ်ပါးတို့တွင် (၁) ပြုလုပ်ဆောင်ရွက်မှု ယုတ်လျော့ခြင်းသည် လည်း (က) တရားဟောပုဂ္ဂိုလ်၏ ထိုမဂ်ဖိုလ်အား လျော်သော (တရားဟော်မှု) လုံ့လ၏မရှိခြင်း (ခ) ထိုရေးကောင်းမှု ကုသိုလ်နှင့် ပြည့်စုံသောသူ၏ မဂ်ဖိုလ်အားလျော်သော ကျင့်ကြံအားထုတ်မှု၏ မရှိ **ြင်း ဟူ၍ နှစ်မျိုး**ပြားပြန်လေသည်။

သိုက္ခင်္ (က) အမှတ်ပြ တရားဟောပုဂ္ဂိုလ်ဖက်ဆိုင်ရာ ဆေခင်ရွက် မှု ယုတ်လျော့ခြင်းမှာ သာဝကများမှာသာဖြစ်နိုင်၏၊ မြတ်စွာဘုရား ရှင်တို့မှာ မဖြစ်နိုင်။ ချွဲဦးအံ့—- (မဇ္ဈိမနိကာယ် မဇ္ဈိမပဏ္ဏာသပါဠိတော် ဗြာဟ္မဏဝဂ်၌ ဓနဉ္စာနီသုတ္တန်ဟူ၍ လာရှိသည်၊ ထိုသုတ္တန်၌ အရှင်သာရိ ပုတ္တရာမထေရ်သူမြတ်က ဓနဥ္မာနီပုဏ္ဏားကြီး သေခါနီးကာလ၌ ဗြဟ္မာ့ ပြည် ရောက်ကြောင်းဖြစ်သည့်ဗြဟ္မဝိဟာရတရား လေးပါးကို ဟောကြား သဖြင့် ထိုပုဏ္ဏားကြီး စုတေသောအခါ ဗြဟ္မာ့ပြည်ရောက်ကြောင်း လာရှိ သည်။ အကျယ်ကို ပိဋကတ်မြန်မာပြန် ထိုသုတ္တန်ကို ကြည့်ရှုမှတ်ယူရာ ၏)။ အကယ်၍ တရားစစ်မှူးဖြစ်တော်မူသော အရှင်သာရိပုတ္တရာမထေရိ သူမြတ်သည် ဓနဉ္စာနီပုဏ္ဏားကြီး၏ အာသယဓာတ်ကိုသိရှိ၍ တရားဟော လျင် ထိုပုဏ္ဏားကြီးသည် သောတာပန်ဖြစ်လေရာ၏။ ယခုမူ ထိုကဲ့သို့ မဟုတ်သဖြင့် အရိယာမဖြစ်လေ။ ဤသို့ တရားဟောပုဂ္ဂိုလ်ဖက်ဆိုင်ရာ ဆောင်ရွက်မှု ယုတ်လျော့ခြင်းကြောင့် မဂ်ဖိုလ်မရမှု အန္တရာယ်ဖြစ် လေသည်။

(ခ) အမှတ်ပြ ရှေးကောင်းမှု ကုသိုလ်နှင့် ပြည့်စုံသောသူ<mark>ဖက်ဆိုင်</mark> ရာ ဆောင်ရွက်မှုယုတ်လျော့ခြင်းအတွက် (မဇ္ဈိမနိကာယ်မဇ္ဈိမိပဏ္ဍာသ ပါဠိတော် ၁- ဂဟပတိဝဂ်၌ ၁- ကန္ဒရကသုတ္တန်ဟူ၍ လာရှိသည်၊ ထို သုတ္တန်၌ ကန္ဒရကအမည်ရှိသော ပရိဗိုဇ်နှင့် ဆင်ဆရာ၏သား ပေဿ-**အမည်**ရှိသောသူတို့ မြတ်စွာဘုရားရှင် ထံတော်မှောက်သို့ လာရောက် ကြရာ မြတ်စ္စာဘုရားရှင်က ဆင်ဆရာ၏သား ပေဿ အား အတ္တန္တပ ပုဂ္ဂိုလ်ံဆမိမိကိုယ်ကိုပူပန်စေတတ်သည့် ပုဂ္ဂိုလ်အစရှိသော ပုဂ္ဂိုလ် လေး မျိုးတို့ကိုဟောကြားတော်မူရာ အကျဉ်း ဥဒ္ဒေသမာတိကာမျှကိုဟောပြီး လျှင်ပင် အကျယ်နိဒ္ဒေသ ပဒဘာဇနီကို မဟော့ရသေးမီ ဆင်ဆရာ၏ သား ပေဿ သည် အားရကျေနပ်ကာ ဖဲသွားလေသည်။ အကျွယ်

ယခု အရှင်သုဒိန်မှာလည်း မိတ်ဆွေမကောင်းနှင့် ပေါင်းမိခြင်း ကြောင့် မဂ်ဖိုလ်၏ အန္တရာယ်ဖြစ်ရသည်ဟု မှတ်ယူရာ၏။ အကယ်၍ အရှင်သုံခ်ိန်သည် မိဖတို့၏စကားကို မနာယူဘဲ ဇနီးဟောင်း၌ မေထုန် မှီဝဲမှု မပြုမှားမိခဲ့လျှင် ထိုမေထုန်မှီဝဲမှုကို အကြောင်းရင်းပြုကာ နှလုံး မသာယာမှုအတွက် မဂ်ဖိုလ်၏အန္တရာယ် မဖြစ်လေရာ၊ ယခုမူ မိဖတ္ဍိ၏ စကားကို နာယူကာ ဇနီးဟောင်း၌ မေထုန်မှီဝဲမှုကို ပြုမှားမိသော ကြောင့် ထိုမေထုန်မှီဝဲမှုကို အကြောင်းရင်းပြုကာ နှလုံးမသာယာခြင်း ဖြစ်ရလေသည်၊ ထို နှလုံးမသာယာခြင်း ပြင်းစွာ နှိပ်စက်အပ်သော ကြောင့် မဂ်ဖိုလ်ကို မရမှု အန္တရာယ်ဖြစ်ရလေသည်။ သာရတ္ထဒီပနီဋီကာ ဒုတိယအုပ် စာမျက်နှာ ၁-နှင့် ၂-မှ)။

 မိတ်ဆွေမငကာာင်းနှင့် ပေါင်းမိခြင်းကြောင့် မဂ်ဖိုလ်၏ အန္တ-ဆူယ်ဖြစ်ရပုံမှာ အစာတသတ်မင်းသည် ဒေဝဒတ်တည်းဟူသော ပါပ မိတ်၏ စကားကို နာယူကာ အဖသတ်မှုကို အကယ်၍ မပြုမိငြားအံ့၊ သာမညဖလသုတ်ကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြား၍ နာယူရသောနေ့၌ သောတာပန် ဖြစ်လေရာ၏၊ ယခုမူ ဒေဝဒတ်တည်းဟူသော ပါပမိတ်၏ စကားကို နာယူကာ အဖသတ်မှုကို ပြုမိမှားသောကြောင့် သောတာပန် အရိယာမဖြစ်ရှာလေ။ ဤသို့ မိတ်ဆွေမကောင်းနှင့် ပေါင်းမိခြင်း ကြောင့် မဂ်ဖိုလ်၏ အန္တရာယ် ဖြစ်ရလေသည်။

နိဒ္ဒေသ ပဒဘာဇနီကို ဟောပြီးသည်တိုင်အောင် နာယူလျင် ပေဿ သည် လောတာပန်ဖြစ်လေရာ၏၊ ယခုမူ အကျဉ်း ဥဒ္ဒေသ မာတိကာ မျှကို နာယူပြီး ထသွားသည့်အတွက် သံဃာ၌ကြည်ညိုခြင်း သတိ ပဋ္ဌာန်သိမ်းဆည်းပုံ နည်းအသစ်ကိုရရှိခြင်း ဤအကျိုးအာနိသင်နှစ်ပါး ကိုသာ ရရှာလေသည်။ အကျယ်ကို ပိဋကတ်မြန်မာပြန် ထိုသုတ္တန်မှ ထုတ်နုတ်မှတ်ယူရာ၏)။ အကယ်၍ ဆင်ဆရာ၏ သား ပေဿသည် မြတ်စွာဘုရားရှင် မျက်မှောက်တော်ဝယ် တရားနာစဉ် အတ္တန္တပစသော ပုဂ္ဂိုလ်လေးမျိုးတို့ကို အကျယ်အားဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင် ဝေဘန်၍ ဟောကြားပြီးဆုံးသည်တိုင် တခဏမျှ စောင့်ဆိုင်းနေလျှင် သောတာပ**န်** ဖြစ်လေရာ၏၊ ယခုမူ ထိုမျှလောက် စောင့်၍မနေသဖြင့် သောတာပန် မဖြစ်လေ။ ဤသို့ ရှေးကောင်းမှုကုသိုလ်နှင့် ပြည့်စုံသောသူဖက်ဆို<mark>င်ရာ</mark> ဆောင်ရွက်မှု ယုတ်လျော့ခြင်းကြောင့် မဂ်ဖိုလ်မရမှု အန္တရာယ်ဖြစ် လေသည်။

ရတနာ] ကလန္မသူဋ္မေးသား ရှင်သုဒိန်အကြောင်း ၁၅၉

အရှင်သုဒိန်၏ နောင်တတဖန် ပူပန်မူ ထိုအခါ အရှင်သုဒ်န်၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ်''ငါ့အား ဈာန်စသော ကျေးဇူးတရားတို့ကို မရလေစွ၃့တကား၊ ငါ့အား ရှင်ရဟန်း အဖြစ်ကို အရမတော်လေစွာ့တကား၊ ငါသည် သာသနာတော်ကို မကောင်းသဖြင့် ရအပ်ပေစွာ့တကား၊ ငါသည် သာသန်ာတော်ကို ကောင်းစွာမရအ၀်စွာ့တကား၊ (အကြောင်းသော်ကား)ငါသည် ဤသို့ ကောင်းစွာဟောကြားထားအပ်သည့် ဓမ္မဝိနယ်သာသနာ တော်၌ ရဟန်းပြုရပြီးလျှင် သိက္ခာသုံးရပ် မြတ်သောအကျင့်ကို အသက်ထက်ဆုံး ပြည့်စုံစင်ကြယ်စွာ ကျင့်သုံးရန် မတတ်နိုင်ခဲ့ချေ" ဟု နောင်တတဖန် ပူပန်ခြင်း နှလုံးမသာယာခြင်း ဖြစ်ရှိလေ၏။ အရှင်သုဒိန်သည် ထိုနောင်တတ်ဖန် ပူပန်ခြင်း နှလုံးမသာယာ ခြင်းများကြောင့် တနေ့တခြား ကြံလို၍သွားပြီးလျှင် အသားအရေ ခေါင်းပါးခြောက်တပ်လျက် ရုပ်အဆင်းပူက်ကာ ဖက်ရွက်လျော် ကဲ့သို့ ဖြော့တော့သော အဆင်းရှိရှာလေပြီ၊ ကွန်ယက်ကိုဖြန့်ခင်း ထံားသည့်အလား အကြောပြိုင်းပြိုင်းထသော ကိုယ်ရှိလျက် အတွင်းဆွေးဆွေးသောစိတ်, ဆုတ်နစ်သောစိတ်များ တရိပ်ရိပ် **ဖြစ်**ပွါးပြီးလျှင် ကိုယ်ရောစိတ်ပါ မချမ်းသာပဲ နှလုံးမသာယာခြ**င်း** အပြင်းနှိပ်စက်ကာ ကြံမှိုင်လျက်သာ နေရှာလေ၏။

ထိုအခါ အရှင်သုဒိန်၏ သူငယ်ချင်းရဟန်းတို့က အရှင်သုဒိန် ကို "ငါ့ရှင်သုဒိန်....သင်သည် ရှေးကဆိုလျှင် အဆင်းလှသူ ဇူနွေ ပြည့်ဖြီးသူ မျက်နှာအဆင်း သန့်ရှင်းကြည်လင်သူ ကိုယ်ရေအဆင်း အထူးကြည်လင်သူ ဖြစ်ပါလျက် ယခုအခါ သင်သည် တနေ့တခြား ကြံ့လိုသွှားပြီးလျှင် အသားအရေ ခေါင်းပါး ခြောက်တပ်လျက် ရုပ်အဆင်းပျက်ကာ ဖက်ရွက်လျော်ကဲ့သို့ ဖြော့တော့သော အဆင်းရှိ နေ လေပြီ၊ ကွန်ယက်ကို ဖြန့်ခင်းထားသည့်အလား အကြောပြင်းပြင်းထသော ကိုယ်ရှိလျက် အတွင်းဆွေးဆွေးသော စိတ် ဆုတ်နစ်သောစိတ်များ တရိပ်ရိပ်ဖြစ်ပွါးပြီးလျှင် ကိုယ်ရော စိတ်ဝါ မချမ်းသာပဲ နှလုံးမသာယာခြင်း အပြင်းနှိပ်စက်ကာ ကြံမှိုင်လျက်သာ နေ၏။ အသို့နည်း ငါ့ရှင်သုဒိန် ---- သင်သည်

. ၁၆၀

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

[43]

ဟု ပြန်ကြားပြောဆိုလေ၏။ <mark>ထိုအခါ အ</mark>ရှင်သုဒ်ိန်၏ သူငယ်ချင်း ရဟန်းတို့သည် အရှင် သူဒိန်ကို-

"ငါ့ရှင်တို့....ငါသည် သာသနာတော်ဝယ် မမွေ့လျော်ပဲ **သိက္ခာသုံးရ**ပ် အကျင့်မြတ်ကို ကျင့်ကြံနေသည် မဟုတ်ပါ၊ ငါပြုမှားမိသော မကောင်းမှု တခုရှိပါသည်၊ ဇနီးဟောင်· ၌ မေထုန်အကျင့်ကို ပြုကျင့်မိပါပြီ။ ငါ့ရှင်တို့....ငါ၏စိတ် သန္တာန်ဝယ် 'ငါ့အား ဈာန်စသော ကျေးဇူးတရားတိုကို မရလေစွ််ာ့တကား၊ ငါ့အား ရဟန်းအဖြစ်ကို အရမတော် လေစွာ့တကား၊ ငါသည် သာသနာတော်ကို မကောင်း **သဖြင့် ရအပ်ပေစ္စ**ာ့တကား၊ ငါသည် သာသနာတော်ကို တောင်းစွာမရအပ်စွာ့တကား၊ (အကြောင်းသော်ကား) ငါသည် ဤသို့ ကောင်းစွာဟောကြားအပ်သည့် ဓမ္မဝိနယ် သာသနာတော်၌ ရဟန်းပြုရပြီးလျှင် သိက္ခာသုံးရပ် မြတ်သောအကျင့်ကို အသက်ထက်ဆုံး ပြည့်စုံစင်ကြယ်စွာ ကျင့်သုံးရန် မတတ်နိုင်ခဲ့ချေ'ဟု နောင်တတဖန် ပူပန်ခြင်း နှလိုးမသာယာခြင်း ဖြစ်ရှိနေပါသည်"----

သာသနာတော်ဝယ် မမွေ့လျော်ပဲ သိက္ခာသုံးရပ် အကျင့်မြတ်ကို **ကျှင့်ကြံနေရသလော" ဟု ပြောဆိုကြ**လေသော် အရှင်သူ ဒိန် **သ**ည်

ကလန္မသူဌေးသား ရှင်သုဒ်န်အကြောင်း ရတနာ၂ ၁၆၁

**ဆုံး** ပြည့်စုံစင်ကြယ်စွာ ကျင့်သုံးရန် မတတ်နိုင်တုံဘိရကား သင့်အဖို့ရာ နောင်တတဖန် ပူပန်ခြင်း နှလုံးမသာယာခြင်း ဖြစ်ထိုက်ပါပေ၏။ ငါ့ရှင်သုဒိန် .... မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် များစွာသော အကြောင်းဖြင့် ရာဂနှင့်တကွ ဖြစ်ခြင်းငှါ တရားတော်ကို

"ငါ့ရှင်သုဒိန်…သင်သည် ဤသို့ကောင်းစွာဟောကြား ထားအပ်ိဳသည့် ဓမ္မဝိနယသာသနာတော်၌ ရဟန်းပြုရ ပြီးလျှင် သိက္ခာသုံးရပ် မြတ်သောအကျင့်ကို အသက်ထက်

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

[ရနီ

၁၆၂

ဟောတော်မေူပဲ ရာဂကပ်းရန် ဟောတော်မူအပ်သည် မဟုတ်ပါလော၊ ကာမဂုဏ်နှင့် မပ်ယှဉ်ခြင်းငှါ တရား တော်ကို ဟောတော်မမူပဲ ကာမဂုဏ်နှင့် မစပ်ယှဉ်ရန် ဟောတော်မူအပ်သည် မဟုတ်ပါလော၊ တဏှာဒိဋ္ဌိဖြင့် စွဲလမ်းခြင်းနှင့်တကွ ဖြစ်ခြင်းငှါ တရားတော်ကို ဟော ဟော်မမူပဲ တဏှာဒိဋ္ဌိဖြင့် မစွဲလမ်းရန် ဟောတော်မူအပ် သည် မဟုတ်ပါလော။ ငါ့ရှင်သုဒိန်....မြတ်စွားဘုရားရှင်က ထိုသို့ ရာဂကင်းရန် တရားတော်ကို ဟောတော်မူအပ်ပါ လူသို့ ရာဂကင်းရန် တရားတော်ကို ဟောတော်မူအပ်ပါ လူက် သင်သည် ရာဂနှင့်တကွဖြစ်ဖို့ရန် အားထုတ်ဘိ၏၊ ကာမဂုဏ်နှင့် မစပ်ယှဉ်ရန် တရားတော်ကို ဟောတော် မူအပ်ပါလျက် ကာမဂုဏ်နှင့်စပ်ယှဉ်ရန် အားထုတ်ဘိ၏၊ တဏှာဒိဋ္ဌိဖြင့် မစွဲလမ်းရန် တရားတော်ကို ဟောတော် မူအပ်ပါလျက် တဏ္ဍဒိဋ္ဌိဖြင့် စွဲလမ်းခြင်းနှင့် တကွဖြစ်ရန် အားထုတ်ဘိ၏။

ငါ့ရှင် ···· မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် များစွာသော အကြောင်းဖြင့် ရာဂကင်းဖို့ရန် မာန်မယစ်ဖို့ရန် ကိလေသာ ဟူသော ဆာလောင် မွတ်သိပ်မှုကို ပယ်ဖျောက်ဖို့ရန် တဏ္ဍာမပြယ် အတာအတွယ်ကို ပယ်ဖြတ်ဖို့ရန် ဝဋ်မြစ်ကို ဖြတ်ဖို့ရန် တဏ္ဍာကုန်ဖို့ရန် မတပ်မက်ဖို့ရန် တဏ္ဍာချုပ် ငြမ်းဖို့ရန် ကိလေသာငြိမ်းအေးဖို့ရန် တရားတော်ကို ဟော တော်မူအပ်သည်မဟုတ်ပါလော။

ငါ့ရှင် … မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် များစွာသော အကြောင်းဖြင့် ကာမဂုဏ်များကို ပယ်ရှားမှုကို ဟော တော်မူအပ်သည် မဟုတ်ပါလော၊ ကာမဂုဏ်သညာ စိတ် တို့ကို ပိုင်းခြား၍သိမှုကို ဟောတော်မူအပ်သည် မဟုတ် ပါလော၊ ကာမဂုဏ်၌မွတ်သိပ်ခြင်းတဏ္**ာကို ပယ်ဖျောက်** မှုကို ဟောတော်မူအပ်သည် မဟုတ်ပါလော၊ ကာမဂုဏ် နှင့် စပ်သော အကြံအစည် = ကာမဝိတက်များကို ပယ် ဖြတ်မှုကို ဟောတော်မူအပ်သည် မဟုတ်ပါလော၊ ကာမ

"မောဃ ပုရိသ = မဂ်ဖိုလ်မရ ကိစ္စမပြီး အချည်းနှီး သော ယောက်ျား....(ယခုသင်ပြုသောအမှုသည်) ရဟန်း တို့အား မလျောက်ပတ် မလျော်ကန် မသင့်တင့်၊ ရဟန်း တို့ အပြုအမူမဟုတ်၊ အပ်လည်း မအပ်စပ်၊ ပြုလည်းမပြု သင့်။ အချည်းနှီးသော ယောက်ျား····သင်သည် အဘယ့် ကြောင့် ဤသို့ ကောင်းစွာ ဟောကြားထားအပ်သည့် ဓမ္မ ဝိနယသာသနာတော်၌ ရဟန်းပြုရပြီးလျင် သိက္ခာသုံးရပ် မြတ်သော အကျင့်ကို အသက်ထက်ဆုံးပြည့်စုံစင်ကြယ်စွာ ကျှင့်သုံးရန် မတတ်နိုင်ဘိသနည်း။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဤ အကြောင်းအရာကြောင့် ရဟန်းသံဃာကို စည်းဝေးစေပြီးလျှင် အရှင်သုဒိန်ကို ''သုဒိန်···· သင်သည် ဇနီးဟောင်း၌ မေထုန်အကျင့်ကို ပြုကျင့်မှီဝဲ၏ဟူသည် မှန်သလော"ဟု မေးတော်မူ၍ အရှင်သုဒိန်က "မှန်ပါသည် မြတ်စွာဘုရား...."ဟုပြန်ကြား လျောက်ထားသောအခါ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် ဤဆိုလတ္တံ့သောအတိုင်း ကွဲရဲ့ရှုတ်ချတော်မူ၏—

ဟူ၍ များစွာသော အကြောင်းဖြင့် ကွဲရဲ့ပြစ်တင်စကား ပြောကြား ကြပြီးလျှင်မြတ်စွာဘုရားရှင်အား ဤအကြောင်းကို လျှောက်ထား ကြလေကုန်၏။

ငါရှင်....ဤယခုသင်ပြမ်သော မကောင်းမှုသည် မကြည် သိုသေးသော သူတိုအဖို့ကြည်ညိုရန်၎င်း ,ကြည်ညိုပြီးသော သူတို့အဖို့ တိုး၍ကြည်ညိုရန်၎င်း မဖြစ်နိုင်ပေ၊ ငါ့ရှင်···· အမှန်စင်စစ်တော့ ဤယခု သင်ပြုမ်သော မကောင်းမှုသည် မကြည်ညိုသေးသောသူတို့အဖို့ မကြည်ညိုစေရန်နှင့် ကြည် ညိုပြီးသော အချိုသူတို့အဖို့ အကြည်ညို ပျက်စေရန့်သာ ဖြစ်ပေ၏"——

ဂုဏ် အပူအအိုက်င့်ခြံ၊ ငြိမ်းအေးမှုကို ဟောတော်မူ အပ်သည် မဟုတ်ပါလော။

န္ဓတနာ] ကလန္မသူဌေးသား ရှင်သုဒိန်အကြောင်း ၁၆၃.

မယ္ဝနီဒီဝင္

<u>୍</u>ୟୁତ୍ର

အချည်းနှီးသော ယောက်ျား....ငါဘုရားသည် များစွာ သော အကြောင်းဖြင့် ရာဂန္ဒင့်တကွဖြစ်ခြင်းငှါ တရား တော်ကို ဟောအပ်သည်မဟုတ်ပဲ ရာဂကင်းရန် ဟော အပ်သည် မဟုတ်လော၊ ကာမဂုဏ်နှင့် စပ်ယှဉ်ခြင်းငှါ တရားတော်ကို ဟောအပ်သည်မဟုတ်ပဲ ကာမဂုဏ်နှင့် မစပ်ယှဉ်ရန် ဟောအပ်သည် မဟုတ်လော၊ တဏ္ဍာဒိဋ္ဌ ဖြင့် စွဲလမ်းခြင်းနှင့်တကွ ဖြစ်ခြင်းဌာ တရားတော်ကို ဟောအပ်သည်မဟုတ်ပဲစာဏှာဒိဋ္ဌိဖြင့် မစွဲလမ်းရန် ဟော အပ်သည်မဟုတ်လော။ အချည်းနှီးသော ယောက်ျား···· ငါဘုရားက ထိုသို့ရာဂကင်းရန် တရားတော်ကို ဟောအပ် ပါလျက် သင်သည် ရာဂနှင့်တကွ ဖြစ်ဖို့ရန် အားထုတ်ဘိ ၏၊ ကာမဂုဏ်နှင့် မစပ်ယှဉ်ရန် တရားတော်ကို ဟောအပ် ပါလျက် ကာမဂုဏ်နှင့် စပ်ယှဉ်ရန် အားထုတ်ဘိ၏၊ တဏ္ခာဒိဋ္ဌိဖြင့် မစွဲလမ်းရန် တရားတော်ကို ဟောအပ်ပါ လျက် တဏ္ဍဒိဋ္ဌိဖြင့် စွဲလမ်းခြင်းနှင့်တကွဖြစ်ရန် အားထုတ် නිණි။

အချည်းနှီးသောယောက်ျား....ငါဘုရားသည် များစွာ သော အကြောင်းဖြင့် ရာဂကင်းဖို့ရန် မာန်မယစ်ဖို့ရန် ကိလေသာဟူသော ဆာလောင်မွတ်သိပ်မှုကို ပယ်ဖြောဖို့ရန် ဖို့ရန် တဏှာမပြယ် အတာအတွယ်ကို ပယ်ဖြတ်ဖို့ရန် ဝင္ဇ်မြစ်ကိုဖြတ်ဖို့ရန် တဏှာကုန်ဖို့ရန် မတဝ်မက်ဖို့ရန် ဝင္ဇ်မြစ်ကိုဖြတ်ဖို့ရန် တဏှာကုန်ဖို့ရန် မတဝ်မက်ဖို့ရန် တဏှာချုပ်ငြိမ်းဖို့ရန် ကိလေသာ ငြိမ်းအေးဖို့ရန် တရား တော်ကို ဟောအဝ်သည် မဟုတ်လော။ အချည်းနှီးသောယောက်ျား....ဝါဘုရားသည် များစွာ သော အကြောင်းဖြင့် ကာမဂုဏ်များကို ပယ်ရှားမှုကို ဟောအဝ်သည် မဟုတ်လော၊ ကာမဂုဏ်များကို ပယ်ရှားမှုကို ပိုင်းခြား၍သိမှုကို ဟောအဝ်သည်မဟုတ်လော၊ ကာမဂုဏ် သည် မဟုတ်လော၊ ကာမဂုဏ်နှင့်စပ်သော အကြံ ရတနာ] ကလန္မသူဌေးသား <mark>ရှင်သုဒ်န်အကြောင်း ၁၆၅</mark>

အစည် == ကာမဝိတက်များကို ပယ်ဖြတ်မှုကို ဟောအပ် သည် မဟုတ်လော၊ ကာမဂုဏ်အပူအအိုက်တို့၏ ငြိမ်းအေး မှုကို ဟောအပ်သည်မဟုတ်လော။

အချည်းနှီးသောယောက်ျား....လျင်သောအဆိပ်,ကြမ်း သောအဆိပ်ရှိသော မြွေ၏ခံတွင်း၌ သင်၏အင်္ဂါဇာတ်ကို ထည့်သွင်းရခြင်းက မြတ်သေး၏၊ မာတုဂါမ၏ အင်္ဂါ ဇာတ်၌ သင်၏အင်္ဂါဇာတ်ကို ထည့်သွင်းရခြင်းသည်ကား မမြတ်သည်သာတည်း။

အချည်းနှီးသောယောက်ျား...မြွေဟောက်၏ ခံတွင်း၌ သင်၏အင်္ဂါဇာတ်ကို ထည့်သွင်းရခြင်းက မြတ်သေး၏၊ မာတုဂါမ၏ အင်္ဂါဇာတ်၌ သင်၏အင်္ဂါဇာတ်ကို ထည့် သွင်းရခြင်းသည်ကား မမြတ်သည်သာတည်း။

အချည်းနှီးသောယောက်ျား .... ရဲရဲညိ၍ ထက်ဝန်းကျင် မီးတောက်မီးလျံ မီးရောင်နှင့်တကွဖြစ်သော မီးက<mark>ျီးခဲအစု</mark> အပုံ၌ သင်၏အင်္ဂါဇာတ်ကို ထည့်သွင်းရခြင်းက မြတ်သေး ၏၊ မာတုဂါမ၏ အင်္ဂါဇာတ်၌ သင်၏အင်္ဂါဇာတ်ကို ထည့် သွင်းရခြင်းသည်ကား မမြတ်သည်သာတည်း။

ထိုသို့ ဖြစ်ရခြင်းသည် အဘယ့် ကြောင့် နည်း ဆိုသော် အချည်းနှီးသောယောက်ျား····ထိုမြွေ၏ခံတွင်း, မီးကျီးခဲ အစု အပုံ ၌ အင်္ဂါဇာတ်ကို ထည့်သွင်း ရခြင်း ဟူ သော အကြောင်းကြောင့် သေခြင်းသို့သော်၎င်း, သေလောက် နီးပါး ဆင်းရဲခုက္ခသို့သော်၎င်း ရောက်ရာ၏၊ ထိုမြွေ၏ ခံတွင်း, မီးကျီးခဲအစုအပုံ၌ အင်္ဂါဇာတ်ကို ထည့်သွင်းရခြင်း ဟူသောအကြောင်းကြောင့် ခန္ဓာကိုယ်ပျက်စီး၍ သေပြီး သည်မှနောက်၌ ငရဲ, တိရစ္ဆာန်, ပြိတ္တာ, အသုရကာယ် = အပါယ် လေးဘုံသို့ကား မရောက်နိုင်သည်သာတည်း။ အချည်းနှီးသော ယောက်ျား···· ဤမိန်းမ၏ အင်္ဂါဇာတ်၌ မိမိ၏အင်္ဂါဇာတ်ကို ထည့်သွင်းရခြင်းဟူသော အကြောင်း အချည်းနှီးသောယောက်ျား…ဤယခု သင်ပြမ်သော မကောင်းမှသည် မကြည်ညိုသေးသောသူတို့အဖွံ ကြည်ညို ရန်၎င်း, ကြည်ညိုပြီးသောသူတို့အဖွံ့ တိုး၍ ကြည်ညိုရန်၎င်း မဖြစ်နိုင်ပေ၊အချည်းနှီးသော ယောက်ျား… အမှန်စင်စစ် ကား ဤယခု သင်ပြမ်သော မကောင်းမှုသည် မကြည်ညို သေးသော သူတို့အဖွံ့ မကြည်ညိုစေရန်နှင့် ကြည်ညိုပြီး သော အချိုသူတို့အဖွံ့ အကြည်ညိုပျက်စေရန်သာ ဖြစ် ပေ၏"—

အချည်းနှီးသော ယောက်ျား … ထိုသို့ဖြစ်ပါလျက် သင်သည် သူတော်ကောင်းတို့၏ အကျင့်မဟုတ်သော ရပ်ရွာနေသူ လူတို့၏အကျင့်ဖြစ်သော ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်း သော ရေဆေးရခြင်းလျှင်အဆုံးရှိသော (လူမြင်လျှင်မတင့် တယ်သည့်အတွက်) ဆိတ်ကွယ်ရာ၌သာ ပြုကျင့်ရသော ယောက်ျား မိန်းမ အစုံအစုံ ဒွန်တွဲ၍ ပြုကျင့်ရသော မေထုန် အကျင့်ကို ပြုကျင့်တုံဘဲ၏။ အချည်းနှီးသော ယောက်ျား...သင်သည် များစွာသော အကုသိုလ်တရား တို့ကို (သူခပ်သိမ်းတို့၏) အလျင်လက်ဦး ပြုကျင့်သူဖြစ်၍ ရွှေသွားခေါင်းဆောင်ဖြစ်ပေ၏။

ကြောင့်က်ား ခန္ဓာကိုယ်ပျက်စီး၍ သေပြီးသည်မှ နောက်၌ ငရဲ့တိရစ္ဆာန်,ပြိတ္တာ,အသုရကာယ် == အပါယ်လေးဘုံသို့ ကျရောက်လေရာ၏။

ာ၉၉

ထိုနောက် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အရှင်သုဒိန်ကို များစွာ သော အကြောင်းဖြင့် ကဲ့ရဲ့ရှုတ်ချတော်မူပြီးလျှင် ကိုယ်တိုင်ပြစု မွေးမြူရန်ခက်ခဲခြင်း,သူတပါးတို့က ပြုစုမွေးမြူရန်ခက်ခဲခြင်း, အလို ကြီးခြင်း, မရောင့်ရဲနိုင်ခြင်း, အပေါင်းအဖော်၌ မက်မောခြင်း, ပျင်းခြိုင်းတို့၏အတွက် ကျေးစူးမဲ့ (ကဲ့ရဲ့) စကားကို ဟောကြား တော်မူ၍ များစွာသောအကြောင်းဖြင့် ကိုယ်တိုင်ပြုစု မွေးမြူလွယ်

ဟူ၍ ကဲ့ရဲ့ရှုတ်ချတော်မူ၏။

- စောင့်စည်းပိတ်ဆို ရန်၊ (၆) နောင်ဖြစ်လတ္တံ့သော ဆင်းရဲ အထူးတို့ကို ပ**ယ်** ရှားရန်၊
- သာစွာ နေနိုင်ရန်၊ (၅) မျက်မှောက်ဘဝ၌ဖြစ်သော ဆင်းရဲ အထူးတို့ကို
- (၄) အကျင့်သီလကို ချစ်မြတ်နိုးသော ရဟန်းတို့ ချမ်း
- ်(၃) အကျင့်သီလ ဖောက်ဖျက်သူတို့ကို နှိမ်နင်းရန့်၊
- (၂) သံဃာတော်များ ချမ်းသာစေရန်၊
- (၁) သံဃာတော်က ကောင်းပါပြီဟု ဝန်ခံ ကျင့် သုံးရန်၊
- ိနည်းပညတ်ကြောင်း ၁၀-ပါး "ရဟန်းတို့····ထိုသို့ဖြစ်လျင်——

ခြင်း, သူတပါးတို့က ပြုစုမွေးမြူလွယ်ခြင်း, အလိုနည်းခြင်း, ရောင့်ရဲလွယ်ခြင်း, ကိလေသာကို ခေါင်းပါးစေခြင်း, ကိလေသာ ကို ခါထုတ်ခြင်း, ကြည်ညှိဖွယ်ကိုဆောင်ခြင်း, ကိလေသာကို ဖျက်ဆီးခြင်း, ဝိရိယဖြင့် အားထုတ်ခြင်းများ၏အတွက် ဂုဏ် ကျေးဇူးစကားကို ဟောကြားတော်မူပြီးလျှင် ရဟန်းတို့အား ထိုအဖြစ်အပျက်နှင့် လျောက်ပတ် လျော်ညီသော တရားစကားကို ဟောကြားတော်မူပြီးနောက် ရဟန်းတို့ကို----

\_ရတနာ] ကလန္မသူဌေးသား ရှင်သုဒိန်အကြောင်း ၁<mark>၆၇</mark>

(၇) မကြည်ညိုသေးသော သူတို့ကို ကြည်ညိုစေရန်၊ (ဂ) ကြည်ညိုပြီးသော သူတို့ကို တိုး၍ ကြည်ညိုစေရန်၊ (၉) သဒ္ဓမ္မသုံးဖြာ = သာသနာသုံးရပ် အဓွန့်ရှည်စွာ တည်တံ့ရန်၊ (၁၀) ၀ိနည်း စည်းမျဉ်းဥပဒေကို ချီးမြှောက်ရန်----ဟူသော အကျိုးထူးဆယ်ပါးတို့ကို အစွဲပြု၍ ရဟန်း တို့အား သိက္ခာပုဒ်ကို ပညတ်တော်မူမည်။ ၁၆့ဂ ម្រី မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင ရဟန်းတို့----ဤသို့လျှင် ဤ သိက္ခာပုဒ်တော်ကို ပြကြ ကုန်လော့----"အကြင် ရဟန်းသည် မေထုန်အကျင့်ကို ပြုကျင့်မှီဝဲ ငြားအုံ၊ ထိုရဟန်းသည် သာသနာတော်မှ ဆုံးရှုံးခြင်းသို့ ရောက်၏ ( = ပါရာဇိကကျ၏)။ ရဟန်းကောင်းတို့နှင့် အတူတကွ ကံကြီးကံငယ်ဟူသော ပေါင်းသင်းရခြင်းမရှိ၊ ဤသို့ ပြကြကုန်လော့"— <mark>ဟူ၍ ပဌမပါရာဇိက သိက္ခာပုဒ်ကို</mark> ပညတ်တော်မူလေသတည်း။ -ကလန္ဒသူဌေးသား ရှင်သုဒိန်အကြောင်း ပြီး၏။ <mark>သာ၀တ္ထိပြည်သို့ရောက်တော်မူသည်တွင်</mark> ဝါ့လောဒကဇာတ်ကို ဟောတော်မူခြင်း **(ရှေးဖော်ပြရာပါ ရှင်သုဒိန်၏** အကြောင်းအရာများတွင် မြတ်စွာ ဘုရားရှင် ဝေရဉ္စာပြည်၌ ဝါကျွတ်တော်မူခဲ့၍ အစဉ်သဖြင့် ဝေသာလီ **ပြည်သို့ ရောက်တော်မူသောအာကြိမ်၌** သူဓဌးသားသုဒိန် ရဟန်း ပြုသည်တိုင်ရုံသော အကြောင်းအရာများသာ ဖြစ်ခဲ့လေသည်။ ပဌမ **ပါရာဇိကသိက္ခာပုဒ်ကို ပ**ညတ်ရသော အကြောင်းအရာတို့ကား ရှင် သုဒိန်ရဟန်းဖြစ်ပြီးနောက် ရှစ်ဝါမြောက်၌ ဖြစ်လေသည်၊ ဤအချက်ကို ဗုဒ္ဓဝင်စာဖတ် သူတော်စင်များ သတိထားခွဲခြား၍ မှတ်သားရာ၏။)

ဤသို့လျင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဝေသာလီပြည် မဟာဂုန် တော၌ သီတင်းသုံးနေထိုင်တော်မူကာ ကျွတ်ထိုက်သောဝေနေယျ သတ္တဝါတို့ကို တရားရေအေး အမြိုက်ဆေးကို တိုက်ကျွေးတော် မူ၍ ထိုဝေသာလီပြည်မှ အစဉ်သဖြင့် ခရီးဒေသစင်္ခရီ ကြွချီတော်မူ ခဲ့ရာ သာဝတ္ထိပြည်သို့ ရောက်တော်မူ၍ ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက်၌ သီတင်းသုံးနေထိုင်တော်မူဆဲ ဖြစ်လေသည်။ ရတနာ] ၀ါလောဒကဇာတ်ကို ဟောတော်မူခြင်း ၁၆၉

သာဝတ္ထိပြည်၌ ဥပါသကာ ငါးရာတို့သည် အိမ်နှင့်ဆိုင်ရာ ပလိဗောဓ ကစ္စအရပ်ရပ်ကို သားမယားများအား အပ်နှင်းခဲ့ကြ ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ တရား ဒေသ နာကို နာယူကုန်လျက် တပေါင်းတစုတည်း လှည့်လည်သွားလာကြလေသည်။ ထို ဥပါ-သကာ ငါးရာတို့တွင် အချိုကား သောတာပန်,အချိုကား သက-ဒါဂါမ်, အချိုကား အနာဂါမ်မြစ်ကြကုန်၏၊ ပုထုဇဉ်ဟူ၍ တယောက်မျှ မပါရှိချေ။ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ပင့်ဖိတ်ကြသော သူတို့သည်လည်း ထို ဥပါသကာ ငါးရာတို့ကို သံဃာစာရင်း အတွင်းပြုကာ ပင့်ဖိတ်ကြလေသည်။

ထိုဥပါသကာ ငါးရာတို့၏ ရေပူရေချမ်း ကမ်းလှမ်းပြုစုကြသည့် အလုပ်အကျွေး လူငယ်ငါးရာတို့သည်ကား စားကြွင်းစား ဖြစ်ကြ ကုန်လျက် နေကြကုန်၏။ ထို စားကြွင်းစား ငါးရာတို့သည် နံနက်စာ စားကြွင်းကို စားကြပြီးလျှင် အခြားအလုပ်ကိစ္စဟူ၍မရှိ၊ အိပ်စက်ကြ၍ ထကုန်လတ်သော် အစိ ရ o တီ မြ စ်သို့ သွားကြ၍ မြစ်ကမ်းနား၌ ပဲ့တင်ထပ်မျှ ဟစ်အော် ကြွေးကြော်ကြကုန်လျက် လက်ပန်း(လက်ဝှေ့)ထိုးသတ်မှု ပြုကြလေ၏။ ထိုစားကြွင်းစားတို့ ၏ဆရာ ဥပါသကာ အရိယာငါးရာတို့သည်ကား အသံတိတ်ဆိတ် ကြကာ ဟစ်အော်ကြွေးကြော်ခြင်း အလျှင်းမရှိကြပဲ တကိုယ်တည်း ကိန်းအောင်းကာ ဖိုလ်ဝင်စားလျက်သာ နေကြကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထို စားကြွင်းစား ငါးရာ**တို့၏ ကျယ်** လောင်စွာ ဟစ်အော်သောအသံကို ကြားတော်မူ၍ **"အာနန္ဒာ...** ဤယခု ကျယ်လောင်စွာ ဟစ်အော်သောအသံက**ား အဘယ်** အသံနည်း"ဟု အရှင်အာနန္ဒာမထေရ်ကို မေးတော်မူ**သည်ရှိသော်** အရှင်အာနန္ဒာမထေရ်သည်လည်း "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရား----စားကြွင်းစား ငါးရာတို့၏ အသံဖြစ်ပါသည်ဘုရား"ဟု ပြန်ကြားလျောက်ထားလေ၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "အာနန္ဒာ … ဤ စားကြွင်း စား ငါးရာတို့သည် ယခုအခါ၌သာလျင် စားကြွင်းကို စားကြ၍ ကျယ်လောင်စွာ ဟစ်အော် ကြွေးကြော်ကြသည် မဟုတ်သေး၊

ဗြဒ္ဓ.

ရှေးအခါကလည်း ကျယ်လောင်စွာ ဟစ်အော် ကြွေးကြော်ကြ သည်သာတည်း။ ဤဥပါသကာ ငါးရာတို့သည်လည်း ယခုအခါ၌ သာလျှင် ငြိမ်သက်စွာ နေထိုင်ကြသည် မဟုတ်သေး၊ ရှေးအခါက လည်း ငြိမ်သက်စွာ နေထိုင်ကြသည်သာ့တည်း"ဟု မိန့်တော်မူ၍ အရှင်အာနန္ဒာမထေရ် တောင်းပန်အပ်ရကား အတိတ်ဇာတ် ဖြစ်ရပ်ကို ဟောကြားတော်မူလတ်သည်မှာ—

လွန်လေပြီးသောအခါ ဗာရာဏသိပြည်အရ**ပ်ဝယ်** ဗြဟ္မဒတ် မင်း မင်းပြုလတ်သော် ဘုရားအလောင်းတော်သည် အမတ်မျိုး၌ ဖြစ်၍ အရွယ်သို့ရောက်လေလျှင် ဘုရင်မင်းမြတ်၏ ကျိုးကြောင်း ညွှန်ပြ ဆိုဆုံးမတတ်သည့် အမတ်ပညာရှိ ဖြစ်လေ၏။

ထိုနောက် တနေ့သ၌ ဗြဟ္မဒတ်မင်းသည် ပ်စွန္တရစ် နယ်စွန် နယ်ဖျား ထက္ကသောင်းကျန်းကြောင်း သတင်းကြားရ၍ သိန္ဓော မြင်း ငါးရာတို့ကို ကကြိုးစုံလင် ပြင်ဆင်စေပြီးလျှင် စစ်အင်္ဂါ လေးပါးဖြင့် သွားရောက်လျက် ပစ္စန္တရစ် နယ်စွန် နယ်ဖျားကို ငြိမ်းချမ်းအောင် ပြုပြီးနောက် ဗာရာဏသီပြည်သို့ တဖန်ပြန်ခဲ့၍ "အချင်းတို့ … သိန္ဓောမြင်းများကား ပင်ပန်း နွှမ်းလျကြကုန်၏၊ ထိုသိန္ဓောမြင်းတို့အား မုဒရက်သီး(သပြက်သီး)အစို ဖျော်ရည်ကို တိုက်ကျွေးကြလော့"ဟု မင်းချင်းတို့ကို စေခိုင်းလေ၏၊ မင်းချင်း တို့သည်လည်း မင်းကြီးစေခိုင်းသည့် အတိုင်းပင် သိန္ဓောမြင်း ငါးရာတို့ကို သပြက်သီးအစို ဖျော်ရည်ကို တိုက်ကျွေးကြကုန်၏။

သိန္ဓောမြင်း ငါးရာတ္ရှိသည် အနံ့အရသာနှင့် ပြည့်စုံသော သပြက်သီးစိုဖျော်ရည်ကို သောက်ကြပြီးလျှင် မြင်းတင်းကုပ် (မြင်း ဇောင်း)သို့ သွားကြ၍ မိမိတို့၏ နေရာအသီးသီးတို့၌ တည်ငြိမ်စွာ နေကြလေကုန်၏။

ထိုသိန္ဓောမြင်းငါးရာတို့ သောက်သုံးရန် သပြက်သီးစိုဖျော် ရည် ပြုလုပ်တိုက်ကျွေးပြီးနောက် ဩဇာအရသာမရှိသော သပြက် သီးဖတ်ကား များစွာကျန်ရှိလေသည်။ မင်းချင်းတို့သည် "ဤ သပြက်သီးဖတ်များကို ဘယ်သို့ပြုရပါကုန်မည်နည်း"ဟု မင်းကြီးကို .ရတနာ] ၀ါလောဒကဇာတ်ကို ဟောတော်မူခြင်း ၁၇၃

မေးကြလေသော် မင်းကြီးသည် "အချင်းတို့----ထိုသပြက်သီးဖတ် များကို ရေဖြင့်နယ်ပြီးလျှင် သင်ပေါင်းလျှော်ဖြင့် ရက်အပ်သော အဝတ်ကြမ်းတို့ဖြင့်စစ်၍ သိန္ဓောမြင်းများအတွက် ရိက္ခာဝန်ကို ထမ်းဆောင်ကြသည့် မြည်း(လား)တို့အား တိုက်ကျွေးကြလော့" ဟု စေခိုင်းမိန့်ကြားတော်မူလေ၏။ မင်းချင်းတို့ သည် လည်း မင်းကြီးစေခိုင်းသည့်အတိုင်း သပြက်သီးဖတ်စစ်ရေကို ရိက္ခာဝန် ထမ်း မြည်း (လား) တို့အား တိုက်ပေးကြလေကုန်၏။

ရိက္ခာဝန်ထမ်း မြည်း(လား)တို့သည် သပြက်သီးဖတ်စစ်ရေကို သောက်ရ၍ မာန်ယစ်ကြပြီးလျှင် တဟိဟီမြည်ကုန်လျက် မင်းယင် ပြင်၌ ခုန်ပေါက်ပြေးလွှား ပျော်ပါးနေကြကုန်၏။ မင်းကြီးသည် လေသာနန်း ပြူတင်းကြီးကိုဖွင့်၍ မင်းယင်ပြင်ကို ကြည့်ရှုတော် မလျက် အနိုး၌တည်ရှိသော ဘုရားအလောင်း သုခမိန်အမတ်ကို အုသုခမိန် ---- ရှုစမ်းပါလော့၊ ဤမြည်း (လား) ငါးရာတို့သည် သပြက်သီးဖတ်စစ်ရေကို သောက်ရ၍ မာန်ယစ်ကြပြီးလျှင် တဟိဟ မြည်ကုန်လျက် ခုန်ပေါက်ပြေးလွှား ပျော်ပါးနေကြကုန်၏။ သိန္ဓော မျိုး၌ ပေါက်ဖွားကြသည့် သိန္ဓောမြင်းများသည်ကား အနံ့အရသာ နှင့် ပြည့်စုံသော သပြက်သီးစု ဖျော်ရည်ကို သောက်ကြပြီးလျှင် အသံမပြုကြပဲ မြူးထူးပျော်ရွှင် ပေါပေါပေါ်လွင်မှု မပြုကြပဲ ငြိမ် သက်စွာ နေကြကုန်၏၊ အကြောင်းကား အဘယ်နည်း"ဟု မေး ခြန်းလိုသည်ဖြစ်၍—

ဝါလောဒကံ အပ္ပရသံ နိဟ်နံ၊

အပွံ ပိဝိတ္လာန နိဟိနစေစွာ၊ သော မဇ္ဇတီ တေန ဇနိန္ဒ ဖုဋ္ဌော။ ဓောရယွသီလိ စ ကုလမှိ ဇာတော၊ န မဇ္ဇတီ အဂ္ဂရသံ ပိဝိတွာ။ (၂) ဇနိန္ဒ = မြတ်သောမင်းကြီး… ။ ယော = အကြင်မြည်း (လား) သည်။ နိဟိနစေစွာ = **ယုတ်နိန့်** သော အမျိုးဇာတ်ရှိ၏။ တေန = ထိုယုတ်နိမ့်သော အမျိုးဇာတ်ရှိသည်၏ အဖြစ်သည်။ ဖုဋ္ဌော = တွေထိ နိုဝ် စက်အပ်သည်ဖြစ်၍။ သော = ထို မြည်း (လား) သည်။ အပ္ပံ = အနည်းငယ်မျှ မပြောပလောက်သည့် သပြက်သီး

ထို အ ခါ တ ရား အ လောင်း တော် သည် မ**င်းကြီး အား** အကြောင်းကို ဖြေကြားတော်မူလိုသည်ဖြစ်၍——

ဟူသော ဤပဌမဂါထာကို ရွတ်ဆိုမေးမြန်းတော်မူလေ၏။

ဇာယတိ = ဖြစ်၏။ ပဏီတံ = မွန်မြတ်သော။ **ဗူမံ စ** ရသံ = ဤသပြက်သီးစိုဖျော်ရည်ကို။၀ိတ္တာန = **သောက်ရ** ပါလျက်။ သိန္တဝါနံ = သိန္ဓောမြင်းတို့၏။ မဒေါ = **မာန်** ယစ်ခြင်းသည်။ န သဉ္စာယတိ = မဖြစ်။ (ကာရဏံ = ထိုသို့ဖြစ်ခြင်း အကြောင်းရင်းကား။ ကိန္ဒုခေါ = အဘယ် ပါနည်း)—

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

ုမ်ဦ

ာ္လ

ဖတ်စစ်ရေကို။ ၀၀တ္ဘာန = သောက်ရ၍။ မဇ္ဇတိ = မာန်ယစ်၏။ ကုလမှိ 💻 မြတ်သောအမျိုးဇာတ်၌။ ဇာ-တော— ဧာတတ္တာ == ဖြစ်ပွါးသည်၏ အဖြစ်ကြော**င့်**။ ခောရယှသီလီ စ = ပြည်၏ဝန်ကို အားသွန်ထမ်းဆောင် လေ့ရှိသော သိန္ဓောမြင်းသည်ကား။ **အဂ္ဂရသံ == သပြက်** သီး အစိုမှ ရှေးဦးစွာ ပေါ် ထွက်သည့် ချိုမြက်သော ရ<mark>သ</mark>ာ ရည်ကို။ 88တ္တာ = သောက်ရပါလျက်။ န မဇ္ဇတိ = \ မာန်မယစ်ချေ။—

ရတနာ] မဟာရာဟုလောဝါဒသုတ်ကို ဟောတော်မူခြင်း ၁၇၃

ပူသော ဤစုတိယဂါထာကို ရွတ်ဆိုဖြေကြားတော်မူလေ၏။ ။ (မြည်း == လားတို့ကား အမျိုးဇာတ် ယုတ်ညံ့သောကြောင့် အရ သာ နည်းပါးသည့် အဖတ်စစ်ရေကို သောက်ရလျက် မာန်ယစ် ကြသည်။ သိန္ဓောတို့ကား အမျိုးဇာတ်မြတ်သောကြောင့် ရသာ ဦးကို သောက်ရလျက် မာန်မတက်ကြ မာန်မယစ်ကြ - ဟု ဆိုလို သည်)။

မင်းကြီးသည် ဘုရားအလောင်းတော်၏ စကားကို ကြားနာ ရ၍ မြည်းများ ( == လားများ )ကို မင်းယင်ပြင်မှ မောင်းနှင်ထုတ် စေလေသည်။ ထိုနောက် မင်းကြီးသည် ဘုရားအလောင်း၏ အဆုံးအမ၌ တည်လျက် ဒါနစသော ကောင်းမှုတို့ကို ပြုလုပ် အား ထုတ်၍ ကံအားလျော်စွာ လားရောက်လေ၏။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဝါလောဒကဇာတ် ဤတရားဒေသနာ တော်မြတ်ကို ထုတ်ဆောင်ဟောပြတော်မူပြီးလျှင် "ထိုစဉ်အခါ မြည်း ( = လား)ငါးရာတို့သည် ယခုအခါ စားကြွင်းစား ငါးရာ တို့ ဖြစ်လာကြကုန်၏၊ ထိုစဉ်အခါ သိန္ဓောမြင်း ငါးရာတို့သည် ယခုအခါ ဥပါသကာ အရိယာဒါယကာ ငါးရာတို့ ဖြစ်လာကြ ကုန်၏၊ ထိုစဉ်အခါ ဗာရာဏသီမင်းသည် ယခုအခါ အာနန္ဓာ ဖြစ် လာ၏၊ ထိုစဉ်အခါ ဗာရာဏသီမင်းသည် ယခုအခါ အာနန္ဓာ ဖြစ် လာ၏၊ ထိုစဉ်အခါ ပညာရှိသုခမိန် အမတ်သည်ကား ယခုအခါ ငါဘုရားပင် ဖြစ်လာ၏"ဟု ဇာတ်တော်ကို ပေါင်းတော်မူလေ၏။ ဝါလောဒကဓာင်ကို ဟောတော်မူခြင်း အကြောင်းအရာ

ရှင်<del>ရာဟုလာကို အကြောင်းပြု၍ မဟာရာဟုလောဝါဒသုတ်ကို</del> ဟောတော်မူခြင်း မြတ်စွာဘုရားရှင် သာဝတ္ထိပြည်မွှန် ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက်၌ သီတင်းသုံးနေတော်မူဆဲဖြစ်သော ထိုအချိန်၌ သားတော်ရှင်ရာ-ဟုလသာမဏေမှာ အသက် တဆယ့်ရှစ်နှစ်အရွယ်သို့ ရောက်ခဲ့ လေပြီ၊ သာမဏေဝါ တဆယ့်တဝါ ရရှိခဲ့လေပြီ။

ပြီး၏။

[43

တနေ့သ၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် နံနက်အခါ သာဝတ္ထိပြည် အတွင်းသို့ ဆွမ်းခံကြွဝင်တော်မူလေ၏။ အရှင်ရာဟုလာသည် လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ နောက်တော်မှ ဖဝါးခြေထဝ် ထက် ကြပ်မကွာ လိုက်ပါခဲ့လေသည်။

ထိုသို့ မြတ်စွာဘုရားရှင်နှင့် ရှင်ရာဟုလာတို့ ရွှေနှောက်မကွာ ကြွသွားကြရာဝယ် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ပင်လုံးကျွတ်ပွင့်သည့် အင်ကြင်းတောအတွင်း၌ ရောက်ရှိကာ သာယာသော မြေအပြင် သို့ သက်ရောက်ရန် တောအုပ်အတွင်းမှ ထွက်ချီလာသော မုန် သောက်ဆင်ကြီးကဲ့သို့ တင့်တယ်တော်မူလှပေ၏။ ရှင်ရာဟုလာ သည်လည်း ဆင်ပြောင်ကြီး၏နောက်မှ တက်ကြပ်မကွာ ထွက်ချီ လာသော ဆင်ပေါက်ကလေးကွဲသို့ တင့်တယ်တော်မူပေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ညနေချမ်းအခါ၌ ပတ္တမြားဂူမှ အစာရှာရန် ထွက်ချီလာသော ကေသရာခြင်္သေ့မင်းအတူ တင့်တယ်တော်မူ၏၊ ရှင်ရာဟုလာသည်လည်း သားတို့သနင်း ကေသရာခြင်္သေ့မင်း၏ နောက်မှ ထပ်ကြပ်မက္ကာ လိုက်ပါလာသော ကေသရာ ခြင်္သေ့ငယ် ကွဲသို့ တင့်တယ်တော်မူပေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ကျောက် စိမ်းတောင်သဖွယ် တင့်တယ်သောအသံရေရှိသည့် တောအုပ် အတွင်းမှ ထွက်ချီလာသော ကျားမင်းကဲ့သို့တင့်တယ်တော်မူ ပေ၏၊ ရှင်ရာဟုလာသည်လည်း ကျားမင်း၏နောက်မှ ထက်ကြပ် မက္ကာ လိုက်ပါလာသော ကျားငယ်အတူ တင့်တယ်တော်မူပေ၏။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် လက်ပံတောမှ ထွက်ချီလာသော ဂဠုန်ငှက်မင်းကဲ့သို့ တင့်တယ်တော်မူ၍ ရှင်ရာဟုလာသည် ဂဠုန် ငှက်မင်း၏နောက်မှ ထက်ကြပ်မကွာ လိုက်ပါလာသော ဂဠုန်ငှက် ငယ်အတူ တင့်တယ်တော်မူပေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် စိတ္တ-ကု§တောင်မှ ကောင်းကင်အပြင်သို့ ပျံတက်သော ရွှေဟင်္သာ ငှက်မင်းကဲ့သို့ တင့်တယ်တော်မူ၍ ရှင်ရာဟုလာသည် ရွှေဟင်္သာ ငှက်မင်း၏ နောက်မှ ထက်ကြပ်မကွာ လိုက်ပါပျံသန်းသော ရွှေ ဟင်္သာငှက်ငယ်အတူ တင့်တယ်တော်မူပေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင် သည် ဆဋ္ဌန်အိုင်ကြီးအတွင်း ချဉ်းနင်းသက်ရောက်သော ရွှေလှေ

တယ်တော်မူပေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် စကြာရတနာ အာန ဘော်ဖြင့် ကောင်းကင်အပြင်၌ လှည့်လည်ကြွသွားသည့် စကြာ မင်းကဲ့သို့ တင့်တယ်တော်မူ၍ ရှင်ရာဟုလာသည် စကြာမင်း၏ နောက်မှ အတူတကွ လိုက်ပါလှည့်လည်ယော သားကြီးရတနာ အတူ တင့်တယ်တော်မူပေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် တိမ်တိုက် ကင်းစင်သည့် ကောင်းကင်အပြင်၌ လှည့်လည်သွားသော ကြယ် များသနင်း လမင်းကဲ့သို့ တင့်တယ်တော်မူ၍ ရှင်ရာဟုလာ သည် လမင်း၏နောက်မှ ထက်ကြပ်မကွာ လိုက်ပါတောက်ပသော သောက်ရှူးကြယ် ( = သောကြာကြယ်) အတူ တင့်တယ်တော် မူပေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း မဟာသမ္မတန္တယ်စဉ် ဩက္ကာက ရာဇဝင်၌ သန့်စင်ဖွားမြောက်တော်မူ၏၊ ရှင်ရာဟုလာသည်လည်း ထိုနည်း၎င်းပင်။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း ခရုသင်း၌ လောင်းထည့်အပ်သော နွိရည်အတူ စင်ကြယ်သောခတ္တိယဇာတ် မြတ်သောမင်းမျိုး၌ ဖြစ်တော်မူ၏၊ ရှင်ရာဟုလာသည်လည်း ထိုနည်း၎င်းပင်။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း မင်းစည်းစိမ်ကို ပယ်စွန့်၍ ရဟန်းပြုတော်မူခဲ့၏၊ ရှင်ရာဟုလာသည်လည်း ကိုနည်း ၎င်းပင်။ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ကိုယ်တော်သည်လည်း မဟာပုရှိသ လက္ခဏာတော်ကြီး သုံးဆယ့်နှစ်ပါးတို့ဖြင့် တန်းဆာဆင်အပ်

\_ရဲတနာ] မဟာရာဟုလောဝါဒသုတ်ကို ဟောတော်မူခြင်း ၁၇၅

ကြီးကဲ့သို့ တင့်တယ်တော်မူ၍ ရှင်ရာဟုလာသည် ရွှေလေ့ကြီး

နောက်မှ အစဉ်တစိုက် လိုက်ပါလာသည့် ရွှေလှေငယ်အတူ တင့်

လျက် နတ်မြိုတံခါးဝဝယ် ကောင်းစွာ စိုက်ထောင်အပ်သော ရတနာတိုရိုဏ်တိုင်ကဲ့သို့၎င်း, ပင်လုံးကျွတ်ပွင့်သော ပင်လယ် ကသစ်ပင်ကြီးကဲ့သို့၎င်း အလွန်လျှင် စိတ်နှလုံးကို ယူကျုံးဆွဲ ဆောင်နိုင်ပေ၏၊ ရှင်ရာဟုလ်ာ၏ကိုယ်သည်လည်း ထိုနှည်း ၎င်းပင်။

ဤသို့လျင် ရှေးဆုတောင်းအထူးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူကြသည့် မင်းမျိုးမှချည်း ရဟန်းပြုတော်မူကြသည့် မင်းတို့၏သိမ်မှေ့ခြင်း နှင့်ချည်း ပြည့်စုံတော်မူကြသည့် ရွှေရည်အဆင်း ဝါဝင်းသော

''ငါ၏ဖဘုရားသည် သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော လက္ခဏာ တော်ကြီးတို့ဖြင့် ဆန်းကြယ်သော ရူပကာယကိုယ်တော် ရှိတော်မူလျက် ကိုယ်တော်ရောင်တွိဖြင့် ဝန်းရံအပ်ရကား တသုန်သုန်တဖွဲဖွဲ ဖြန့်ကြဲအပ်သည့် ရွှေမှုန်တို့၏အကြားသို့ ရောက်နေတော်မူသကဲ့သို့၎င်း, လျှပ်နွယ်တို့ဖြင့် ဝန်းရံအပ် သော ရွှေတောင်ကြီးကွဲသို့၎င်း,ယန္တရားချည်တို့ဖြင့် ဆွဲင**င်** ကုံးသီအပ်သည့် ရကနာခုနစ်ရပ်တို့ဖြင့် ဆန်းကြယ်သော ရွှေတုရိုဏ်တိုင်ကဲ့သို့၎င်း, တွေးတွေးနီမြန်း ပံသုကူသင်္ကန်း ဖြင့် ဖုံးလွှမ်းဝတ်ရုံအပ်ပါသော်လည်း ကမ္မလာနီဖြင့် ဝန်းရံ အပ်သော ရွှေတောင်ကြီးကဲ့သို့၎င်း, သန္တာနွယ်တို့ဖြင့် စီ ခြယ်ပြုပြင် တိန်းဆာဆင်အပ်သည့် ရွှေတုရိုဏ်တိုင်ကဲ့သို့ ၎င်း,ဆုန်းမှုန့် (=ဟင်းသပြဒါးမှုန့်)တို့ဖြင့် ပူဇော်အပ်သည့် ရွှေစေတီမြတ်ကဲ့သို့၎င်း, ခြံပြရည်ဖြင့် လိမ်းကုံအပ်သည့် ရွှေယဇ်တိုင်ကဲ့သို့၎င်း, နီမြန်းသောတိမ်တိုက်ကြားမှ ဖွား

တွေ့ရကား----

ထိုသို့ တင့်တယ်တော်မူကြရာ၌ အရှင်ရာဟုလာသည် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်၏ နောက်တော်မှ ဖဝါးခြေထပ် ထက်ကြပ်မက္ကာ လိုက် ပါရင်းကပင် ခြေဖဝါးအပြင်မှသည် ဆံတော်များတိုင်အောင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ကြည့်ရှုလတ်သည်တွင် မြတ်စွာဘုံရားရှ<mark>င</mark>်၏ ဗုဒ္ဓအသရေတော်ဖြင့် တင့်တယ်တော်မူပုံကို အာရုံစေ့စေ့ ဖူးမြင်

ကိုယ်ရေရှိတော်မူကြသည့် မဟာပုရိသ လက္ခဏာတော်တို့နှင့် လည်း ပြည့်စုံတော်မူကြသည့် ဗုဒ္ဓရှင်တော်ဘုရားနှင့် သားတော် ရှင်ရာဟုလာ မဟာပုရိသပုဂ္ဂိုလ်မြတ် နှစ်ဆူတို့သည် လမ်းတ ကြောင်းတည်း ကြွသွားတော်မူကြကုန်သည်ဖြစ်၍ ရွှေနောက် အစဉ်အတိုင်း သွားကြသည့် လမင်းနှစ်စင်း နေမင်းနှစ်စင်း နှစ်ဦး နှစ်ဦးစီသော သိကြားနတ်မင်း သုယာမနတ်မင်း သန္တုသိတ နတ်မင်း သုန်မှုတနတ်မင်း ၀သဝတ္တီနတ်မင်း မဟာဗြဟ္မာမင်း စသည်တို့၏ အသရေကို မိမိတို့၏ အသရေဖြင့် လွှမ်းမိုးနှိပ်စက် ကြသည့်ပမာ လွန်စွာတင့်တယ်တော်မူကြကုန်၏။

၁၇၆

မဟၥဗုဒ္ဓဝင်

မြဒ္ဓ

ခဲ့လျှင် ငါ့အား သားကြီးသြရသ ပရိဏာယကရာထူးကို ပေး သနားတော်မူပေလိမ့်မည်၊ ဤသို့ဖြစ်လျှင် အတိုင်းထက်အလွန်ပင် ဇမ္ဗူဒိဝ်ကျွန်းအပြင်သည် တင့်တယ်လာရာ၏"ဟူ၍ ကြံစည်ကာ မိမိကိုယ်ကို အမှီပြု၍ ဂေဟဿိတတဏှာကို ဖြစ်စေလေသည်။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း ရွှေမှ ကြွသွားတော်မူရင်းကပင် "ယခုအခါ သားတော်ရာဟုလာ၏ ကိုယ်ခန္ဓာအတ္တဘောသည် အရေ,အသား,အသွေးများ ပြည့်ဖြိုး၍လာလေပြီ၊ တပ်စွန်းဖွယ် ဖြစ်သည့် အဆင်းအဖုံဖုံ ရူပါရုံအစရှိသည်တို့၌ မရဝ်မနား စိတ် ကစားလျက် ပြေးသွားသောအခါ ဖြစ်ချေသည်၊ သားတော် ရာဟုလာသည် အဘယ်သို့သော အကြံအစည်များ ပြောများကာ အခါကို လွန်စေသနည်း"ဟူ၍ ကြံစည်ဆင်ခြင်တော်မူလေလျှင် ဆင်ခြင်တော်မူသော ထိုခဏမှာပင် "ကြည်လင်သောရေအပြင်၌

ဟူ၍ ကြံစည်လေသည်။ ထိုနောက် မိမိကိုယ်ကိုလည်း ကြည့်ရှုပြီး လျှင် "ငါသည်လည်း တင့်တယ်လှပ၏၊ အကယ်၍များ မြတ်စွာ ဘုရားသည် လေးကျွန်းသနင်း စကြာမင်း အဖြစ်ကို ပြုတော်မူ ခဲ့လျှင် ငါ့အား သားကြီးသြရသ ပရိဏာယကရာထူးကို ပေး သနားတော်မူပေလိမ့်မည်၊ ဤသို့ဖြစ်လျှင် အတိုင်းထက်အလွန်ပင် ဓမ္မူဒိပ်ကျွန်းအပြင်သည် တင့်တယ်လာရာ၏"ဟူ၍ ကြံစည်ကာ မိမိကိုယ်ကို အမှီပြု၍ ဂေဟဿိကတဏ္ဍာကို ဖြစ်စေလေသည်။

ကနဲတက်ထွန်းသည့် လပြည့်ဝန်းကြီးကဲ့သို့၎င်း တင့်တယ် တော်မူလှပါပေ၏။ အမျှသုံးဆယ်သော ပါရမီတော်တို့၏ အာနုဘော်ဖြင့် မွှမ်းမံပြုပြင် စီရင်အပ်သော ကိုယ်တော် မြတ်၏ အသရေနှင့်ပြည့်စုံပုံကား အံ့သြ၍မဆုံးနိုင်အောင် ပင် ရှိပါပေ၏"—

ရတနာ] မဟာရာဟုလောဝါဒသုတ်ကို ဟောတေ်ြုခြင်း ၁၇၇

သွားနေသောငါးကို မြင်ရသကဲ့သို့၎င်း, သန့်ရှင်းစင်ကြယ်သော ကြေးမုံ ( = မှန်) အဝန်း၌ မျက်နှာရပ်ကို မြင်ရသကဲ့သို့၎င်း ရှင် ရာဟုလာ၏ ထိုဂေဟဿိတတဏှာလောဘနှင့် ယှဉ်သော စိတ် ဖြစ်စဉ်ကို လင်းလင်းမြင်တော်မူလေ၏။ ထိုသို့မြင်လျှင်မြင်ခြင်းပင် "ဤ ရာဟုလာသာမဏေသည် ငါဘုရား၏ သားတော်ဖြစ်လျက် ငါဘုရား၏နောက်မှ လိုက်ပါရင်းပင် 'ငါသည် တင့်တယ်၏၊ ငါ၏ ရုပ်ရည်အဆင်းကား သန့်ရှင်းကြည်လင်လှပေ၏" ဟူ၍ မိမိ၏ ကိုယ်ခန္ဓာအတ္တဘောကို အမှီပြု၍ ဂေဟဿိတတဏှာ လောဘကို ဖြစ်စေဘိ၏၊ ဆိပ်ကမ်းမဟုတ်သည်၌ သက်ဆင်းကာ လမ်းမှားကို

ကွဲပေါက်သော ပျဉ်ချပ်အကြားမှ ရေတဖွားဖွားစိမ့်ဝင်၍နေ သော ရကနာအပြည့်တင်ဆောင်လာသည့်စက်လှေကြီးကိုတခဏ မျှလည်း လျစ်လျူမရှသင့်၊ ထိုစက်လှေကြီး၏ အကွဲအပေါက်ကို လျင်မြန်စွာ ဝိတ်ဆို့သင့်သကဲ့သို့ ထိုအတူပင် ဤ ရာဟု လာ သာမဏေကိုလည်း လျစ်လျူရှုကာ အမှုမဲ့ အမှတ်မဲ့ မထားသင့် ချေ၊ ဤလောဘက်လေသာသည် ရာဟုလာ၏သန္တာန်၌ ဖြစ်ပွါး နေသည့် သီလ-အစရှိသော သူတော်ဥစ္စာ ရတနာတို့ကို မဖျက် ဆီးမီ ထိုက်လေသာကို နှိမ်နင်းပေအံ့"ဟူ၍ ကြံစည် ဆုံးဖြတ်မှုကို ပြုတော်မှုလေ၏။ အထူးအားဖြင့် ဤသို့သောအရာမျိုး၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့၏ နာဂဝိလောကန ခေါ်ဆိုသည့် ဆင်ပြောင်ကြီးကဲ့သို့ တကိုယ်လုံး

ကား မယမြေကြာမျ။ တပ်မက်သောသူသည် အကျိုးအကြောင်းကို ကောင်း စွာ မသိမြင်နိုင်၊ သတ္တဝါကို လောဘတရား လွှမ်းမိုးနှိပ် စက်သောအခါ အမိုက်မှောင်ကြီးအတိ ဖြစ်၍နေဘိ၏။

်ာ္ကို လောဘတရားသည် အကျိုးမဲ့ကို ဖြစ်စေတတ်၏၊ လောဘသည် ကုသိုလ်စိတ်ကို ဖျက်ဆီးတတ်၏၊ဤလောဘ ကို အကြောင်းပြုကာ စိတ်သန္တာန်အစဉ်၌ ကြောက်ဖွယ် မဟေး ဘေးကြီးဖြစ်နိုင်၏၊ ထိုအကြောင်းကို လူအပေါင်း ကား မသိမြင်ကြချေ။

သွားလျက် မကျက်စားသင့်သော အာရုံ၌ ကျက်စားဘိ၏၊ မျက်စိ လည် လမ်းမှားသော ခရီးသွားယောက်ျားကဲ့သို့ မသွားသင့် သောအရပ်သို့ သွား၍နေဘိ၏၊ ရာဟုလာ၏ ဤယခုဖြစ်ပွါးသော လောဘက်လေသာသည် ကိုယ်ခန္ဓာအတွင်း၌ ဆက်လက်လက်ခံ ထားသဖြင့် ကြီးပွါး၍လာခဲ့လျှင် မိမိသူတပါး နှစ်ဦးသားတို့၏ အကျိုးများကို အမှန်အတိုင်း သိမြင်ရန်အခွင့်အရေး ပေးလိမ့်မည် မဟုတ်၊ ထိုကြောင့် ငရဲ, တိရစ္ဆာန်, ပြိတ္တာ, အသုရကာသ် အပါယ် လေးဘုံနှင့်တကွ ကြပ်တည်းကျဉ်းမြောင်းလှသည့် အမိဝမ်းခေါင်း ၌ ပဋိသန္ဓေ တည်နေစေလေရာ၏၊ ဤသို့ စသည်ဖြင့် အနမတဂ် သံသရာဝဋိစက်၌ ပစ်ချလေရာ၏၊ မှန်၏—–

ဟု ခ်ိန့်တော်မူလေ၏။ ဘိုအခါ ရှင်ရာဟုလာက "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရား...ရုပ်ကိုသာလျှင် (ဤသို့) ရှုရပါမည်လော၊ စကားကောင်း ကို ဆိုတော်မူတတ်သော မြတ်စွာဘုရား...ရုပ်ကိုသာလျှင် (ဤသို့) ရှုရပါမည်လော"ဟု မေးမြန်းလျှောက်ထားလေလျှင် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည်"ရာဟုလာ...ရုပ်ကိုလည်း (ဤသို့) ရှုရမည်၊ ဝေဒ-နာကိုလည်း (ဤသို့) ရှုရမည်၊ သညာကိုလည်း (ဤသို့) ရှုရမည်၊ သမီးရာ့ဒိုကိုလည်း (ဤသို့) ရှုရမည်၊ ရာဟုလာ....၀ညာဏ်ကိုလည်း (ဤသို့) ရှုရမည်"ဟု မိန့်တော်မူလေ၏။

"ရာဟုလာ…ဖြစ်ပြီး (အတိတ်)ရုပ်, ဖြစ်လတ္တံ (အနာ ဂတ်)ရုပ်နှင့် ဖြစ်ဆဲ (ပစ္စုပွန်)ရုပ် (၃), ကိုယ်တွင်းသန္တာန် ခွဲဖြစ်သောရုပ်နှင့် ကိုယ်ပ သန္တာန်၌ဖြစ်သောရုပ် (၂), ရုန့် ရင်းကြမ်းတမ်းသောရုပ်နှင့် နူးညံ့သိမ်မွှေသောရုပ် (၂), အညံ့စားဖြစ်သော ရုပ်နှင့် အကောင်းစား ဖြစ်သောရုပ် (၂), အဝေး၌ တည်သောရုပ်နှင့် အနီး၌ တည်သောရုပ် (၂) = ဤသို့လျင် (၁၁) တဆယ့်တမျိုးပြားသော ရုပ် တရားအားလုံးကို ငါ၏ဥစ္စာမဟုတ်ပါတကား၊ ငါမဟုတ် ပါတကား၊ ငါ၏ အတ္တလိပ်ပြာ မဟုတ်ပါတကား "ဟု ထို ရုပ်တရားကို ဟုတ်မှန်သောအတိုင်း ကောင်းသော ဒိပဿနာ ညဏ်ပညာဖြင့် ရှုရမည်"—

ပြန်လှည့်၍ ကြည့်တော်မူခြင်းမျိုးဖြစ်လေသည်၊ သို့ရကား ယန္တရား စက်ဖြင့် လှည့်လိုက်သော ရွှေရှုပ်တုတော်ကဲ့သို့ မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် ကိုယ်တော်အလုံးကို ပြန်လှည့်၍ ရပ်တည်တော်မူကာ ရှင်ရာဟုလာကို-----

ရတနာ] မဟာရာဟုလောဝါဒသုတ်ကို ဟောတော်မူခြင်း ၁၇၉

(ဤ၌။ ။ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား .... ရုပ်ကိုသာလျှင် (ဤသို့) ရှုရပါမည်လောဟု အရှင်ရာဟုလာ မေးမြန်းလျှောက်ထား ခြင်း၏အကြောင်းမှာ—

်တဆယ့် တမျိုးပြားသော ရုပ်တရား အားလုံးကို ်ငါ၏ ဥစ္စာ မဟုတ်ပါတကား၊ ငါမဟုတ်ပါတကား၊ ငါ၏ အတ္တ လိပ်ပြာ မဟုတ်ပါ မဟာဗုဒ္ဓဝင် [ဗုဒ္ဓ

တကား' ဟု ဟုတ်မှန်သောအတိုင်း ဝိပဿနာဉာဏ်ပညာဖြင့် ရှုရမည်' ဟူသော တရားစကားကို ကြားသိလိုက်ရလျှင်ပင် ရှင်ရာဟုလာ၏ စိတ် သန္တာန်ဝယ် ''မြတ်စွာဘုရားသည် ရုပ်တရားအားလုံးကို ဝိပဿနာ ဉာဏ်ပညာဖြင့် ဤသို့ ရှုရမည်'' ဟူ၍ ဟောတော်မူ၏၊ ငေဒနာ စသော ကျန် ခန္ဓာ လေးပါးတို့၌ အဘယ်သို့လျှင် ရှုသိ ကျင့်ကြံရ ပါမည်နည်း၊ '' ရုပ်ခန္ဓာကဲ့သို့ပင် ရှုသိ ကျင့်ကြံရမည် ဖြစ်လေ ရာ၏''ဟု ဆက်၍ဆင်ခြင် သိမြင်သော နယကုသလဉာဏ် ဖြစ်ပွါးလာ လေသည်၊ သို့ရကား ထိုနယကုသလဉာဏ်၌ တည်တော်မူကာ မေးမြန်း လျောက်ထားလေသည်။

မှန်၏ – ဤအရှင်ရာဟုလာသည် နယကုသလဉာဏ် ( တထွာပြလျင် တလံမြင်သည့် အသိဉာဏ်) ရှိသူဖြစ်၏၊ "ဤအမှုကို မပြုလုပ်ကောင်း" ဟု တခုလောက် ဟောပြလိုက်လျှင် "ဤအမှုကိုလည်း မပြုလုပ်ကောင်း၊ ဤအမှုကိုလည်း မပြုလုပ်ကောင်း" ဟု ဆက်၍ဆင်ခြင်ကာ နည်းပေါင်း အရာအထောင်ဖြင့် ထိုးထွင်းသိမြင်နိုင်၏။ "ဤအမှုကို ပြုလုပ်ကောင်း ၏" ဟု တခုလောက် ဟောပြလိုက်လျှင်လည်း ထိုနည်းအတူပင် "ဤအမှု ကိုလည်း ပြုလုပ်ကောင်း၏၊ ဤအမှုကိုလည်း ပြုလုပ်ကောင်း၏" ဟု ဆက်၍ဆင်ခြင်ကာ နည်းပေါင်းအရာအထောင်ဖြင့်ပင် ထိုးထွင်းသိမြင် နိုင်၏။

ဆက်ဦးအံ့— ဤအရှင်ရာဟုလာသည် သိက္ခာသုံးပါးကို လိုလား မြတ်နိုးတော်မူပေ၏၊ နံနက်စောစောပင်လျှင် ဘုရားရှင် သီတင်းသုံး တော်မူရာ ဂန္ဓကုဋီကျောင်းတော် ပရိဝုဏ်အတွင်း၌ "ယနေ့ ငါသည် မြတ်စွာဘုရား၏ အထံတော်မှ၎င်း ငါ၏ဥပဇ္ဈာယ်ဆရာ အရှင်သာရိ-ပုတ္တရာမထေရ်၏ အထံမှ၎င်း ဤသဲမှုန့်နှင့် အတူအမျှ အဆုံးအမ သြဝါဒစကား ဤသဲမှုန့်နှင့် အတူအမျှ မြည်တွန်သည့်စကားကို ရပါ လို၏"ဟု နှုတ်မြွက်ပြောဆိုကာ တကွမ်းစား (=တပြည်သား)ခန့်သော သဲမှုန့်ကို နေ့စဉ်နေ့စဉ် ကြဲဖြန့်တော်မူလေ့ ရှိသည်။ (ထိုသို့ နယကုသလ ဉာဏ်ရှင်ဖြစ်တော်မူခြင်း သိက္ခာသုံးပါးကို လိုလားမြတ်နိုးတော်မူခြင်း ကြောင့်ပင် အပြည့်အစုံ ကျင့်ကြံလိုသည့်အတွက် ဤသို့ မေးမြန်း လျောက်ထားခြင်း ဖြစ်လေသည်)။

ထို့သို့ မေးမြန်း လျှောက်ထားသောအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရှင်ရာဟုလာအား ခန္ဓာငါးပါးလုံးကိုပင် ဤနည်းအတူ ရှုရမည်ဖြစ်သော ကြောင့် "ရာဟုလာ....ရုပ်ကိုလည်း (ဤသို့) ရှုရမည်၊ ဝေဒနာကိုလည်း

''မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ငါ၏ကိုယ်ခန္ဓာ အတ္တဘော၌ မှီသော တဏ္ဍာလောဘကို သိတော်မူပြီးလျှင် 'ရဟန်းမည် သည် ဤသို့သောအကြံမျိုးကို မကြံစည်ကောင်း ဟု ပရိ ယာယ် သွယ်ဝိုက်သောနည်းဖြင့်လည်း ဩဝါဒစကားကို မိန့်ကြားတော်မမူ။ 'ရဟန်း…သွားချေလော့၊ နောက် တဖန် ဤသို့သော အကြံမျိုးကို မကြံလင့်ဟု ပြောချေလော့' ဟူ၍လည်း တမန်ရဟန်း တပါးပါးကို စေလွှတ်တော် မမူချေ။ စင်စစ်သော်ကား ငါ့ကို မျက်နှာချင်းဆိုင် ရပ်တော်မူ၍ သာလျှင် ခိုးထုပ်ခိုးထည်နှင့်တံကွ သူခိုးကို ဦးစွန်း၌ဆွဲကိုင် ဖမ်းယူတော်မူသကဲ့သို့ မျက်မှောက်ဖြစ် သော ဘုရားအဆုံးအမသြဝါဒကို ပေးတော်မူလေသည်။ `ဘုရားအဆုံးအမှ ဩ၀ါဒမည်သည်ကိုကား ကပ်ကမ္ဘာ အသင်္ချေယျ ကာလရှည်ကြာသော်လည်း ရနိုင်ခဲလု၏၊ ဤသို့သဘောရှိသော မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ မျက်မှောက် ဩဝါဒ အဆုံးအမကို ရရှိလတ်သော် ပညာရှိသူမှန်က ္သာက္လာဘီတာကို ကုန္မီအဖို့ရာ မြို့ရွာတွင်းသို့ ဆွမ်းခံဝင်

ဤသို့ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အဖြေစကား ကြားသိရသောအခါ ရှင်ရာဟုလာ၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ်----

(ဤသို့) ရှုရမည်၊ သညာကိုလည်း(ဤသို့)ရှုရမည်၊ သင်္ခါရတို့ကိုလည်း (ဤသို့) ရှုရမည်၊ ရာဟုလာ .... ဝိညာဏ်ကိုလည်း (ဤသို့) ရှုရမည်'' ဟု ဟောကြားဖြေဆိုတော်မူလေသည်)။

ရတနာ] မဟာရာဟုလောဝါဒသုတ်ကို ဟောတော်မူခြင်း ၁ဂဝ

အရပ်မှပင် (ရွှေသို့ဆက်၍ မလိုက်တော့ပဲ) ပြန်နစ်ခဲ့၍ တခုသော သစ်ပင်ရင်း၌ ထိုင်နေတော်မူလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း အရှင်ရာဟုလာ ပြန်နစ်သည်ကို မြင်တော်မူသော်လည်း "ရာဟုလာ…မပြန်နစ်နှင့်ဦး၊ သင့်အဖွဲ့ရာ ဆွန်းခံ လှည့်လည်ရမည့် အခါဖြစ်သည်" ဟု မိန့်တော်မမူချေ။

ဟု အကြံအစည်ဖြစ်ပြီးနောက် အရှင်ရာဟုလာသည် ဆွမ်းကိစ္စကို ပယ်စွန့်တော်မူပြီးလျှင် မျက်မှောက် အဆုံးအမ ဩဝါဒကို ရရှိရာ

ချိမ့်မည်နည်း"—–

၁၀၂ မဟာဗုဒ္မဝင် [ဗုဒ္မ

အကြောင်းသော်ကား—မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ စိတ်သန္တာန်တော် ဝယ် "ယနေ့အဖွဲ့ရာ ရာဟုလာသည် ကာယဂတာသတိကမ္မဋ္ဌာန်း တည်းဟူသော အမြိုက် ဘောဇဉ်ကို စားသုံးစေဦး" ဟု အကြံ တော်ဖြစ်သောကြောင့်တည်း။

## အရှင်သာရိပုတ္တရာ၏ လုပ်ငန်းရပ်များ

အရှင်သာရိပုတ္တရာ၏ လုပ်ငန်းရပ်ဝတ်တရားမှာ တပါးတည်း နေသောအခါ၌ တမျိုး, မြတ်စွာဘုရားနှင့် အတူတကွ နေသော အခါ၌ တမျိုးဖြစ်လေသည်။

ခဲ့ျဦးအံ့—–အဂ္ဂသာ၀က မထေရ်မြတ်နှစ်ပါးတို့သည် ဧကစာရီ နေတော်မူကြသော အခါ၌ စောစောကပင် ကျောင်းတိုက် နေရာကို တိမြက်လှည်းပြီးလျှင် ကိုယ်လက်သုတ်သင်တော််မူကြပြီး နောက် သမာပတ်ကို ဝင်စား၍ ငြိမ်သက်စွာထိုင်နေတော်မှုကြ ပြီးခါ မိမိတို့စိတ်အလိုကျအတိုင်း ဆွမ်းခံကြွဝင်တော်မူကြလေ သည်။မြတ်စွာဘုရားရှင်နှင့် အတူတကွနေတော်မူကြသော အခါ ၌ကား မထေရ်မြတ် (အဂ္ဂသာဝက) နှစ်ပါးတို့သည် ဤသို့မပြ ကြကုန်၊ ထင်ရှားစေဦးအံ့—ထိုသို့ အတူတကွနေသောအခါ၌ မြတ်စွာဘုရားရှိင်သည် ရဟန်းအပေါင်းခြံရံလျက် 'ရှေးဦးစွာ ဆွမ်းခံကြွဝင်တော်မူလေသည်။ ထိုသို့ မြတ်စွာဘုရားရှင် ဆွမ်းခံ ကြွဝင်တော်မူပြီးနောက်မှ အရှင်သာရိပုတ္တရာ မထေရိမြတ်သည် မိမိကျောင်းမှ ထွက်ခဲ့၍ "ရဟန်းအများ နေရာအရဝ်၌မည်သည် အားလုံးသောရဟန်းတို့သည်ပင် ကြည်ညိုဖွယ်ရှိအောင် ပြုလုပ် နိုင်ကြသည်လည်းရှိ၏၊ မပြုလုပ်နိုင်ကြသည်လည်းရှိ၏"ဟု ကြံစည် ဆင်ခြင်တော်မူပြီးလျှင် ထိုထိုကျောင်းပရိဝုဏ်များသို့ သွားရောက် တော်မူကာ တံမြက်မလှည်းရသေးသောအရပ်ကို တံမြက်လှည်း တော်မူ၏၊ မစွန့်ရသေးသော အမှိုက်များရှိလျှင်လည်း ထိုအမှိုက် များကို စွန့်သွန်တော်မူ၏၊ သောက်ရေအိုးထားသင့်သည့်နေရာ၌ သောက်ရေအိုးမရှိလျှင် သောက်ရေအိုးကို တည်ထားတော်မူ၏၊ မကျန်းမာသော ဂိလာနပုဂ္ဂိုလ်တို့ထံ ကြွရောက်ပြီးလျှင် "ငါ့ရှင့် တို....သင်တို့အဖွဲ့ရာ အဘယ်အစာအာဟာရကို ဆောင်ယူခဲ့ရမည်

ထိုနေ့အဖို့ရာ အရှင်သာရိပုတ္တရာ မကေရ်မြတ်သည် ဇေတဝန် ကျောင်းတိုက်တော် အတွင်းဝယ် ရှေးဖော်ပြရာပါ ကိစ္စလုပ်ငန်း

ဥပမာအားဖြင့် လေးကျွန်းသနင်း စကြာ မင်းသည် တစုံ တခုသော အရပ်သို့ သွားလိုသည်ရှိသော် အင်္ဂါလေးရဝ် စစ်တဝ် ကြီး ခြံရံကာ ရှေးဦးစွာ ထွက်ချီတော်မူ၏၊ သားကြီးသြရသ ပရိ-ဏာယကရတနာကား စစ်အင်္ဂါများကို စီမံခန့်နွဲ၍ နောက်မှ ထွက်ချီတော်မူသကဲ့သို့ ထိုအတူပင် တရားစက်ကို လည်စေတော် မူသည့် သဒ္ဓမ္မစကြဝတေးမင်း ဖြစ်စောာ်မူသော ဖြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် ရဟန်းအပေါင်း ခြံရံကာ ရှေးဦးစွာ ထွက်ကြွတော်မူ၏၊ သားကြီးသြရသ ပရိဏာယကရတနာဖြစ်တော်မူသော တရားစစ် သေနာပတိ အရှင်သာရိပုတ္တရာ မထေရ်မြတ်ကား ရှေးဖော်ပြရာပါ ဤ ကိစ္စလုပ်ငန်းရဝ်များကို လုပ်ဆောင်တော်မူ၍ အလုံးစုံသော ရဟန်းတို့၏ နောက်မှ ဆွမ်းခံထွက်ကြွတော်မူလေသည်။

နည်း၊ သင်တို့သည် အဘယ်အစၥအာဟာရကို အလိုရှိအဝ်သ နည်း"ဟု မေးတော်မူ၏၊ ဝါမရသေးသော ရဟန်းငယ်များအထံ သို့သွားရောက်ပြီးလျင်"ငါ့ရှင်တို့....သာသနာတော်ဝယ်မွေ့လျော် ကြကုန်လော့၊ မပျင်းရိကြကုန်လင့်၊ ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ သာသနာကား အကျင့်ပဋိပတ်တည်းဟူသော အနှစ်သာရရှိချေ၏"ဟူ၍ ဆုံးမ တော်မူ၏၊ ဤသို့ ကျောင်းတိုက် အတွင်းဝယ် ပြုလုပ်သင့်သမျှကို ပြုလုပ်တော်မူပြီးမှ အားလုံးတို့၏ နောက်မှ ဆွမ်းခံကြွဝင်တော် မူလေသည်။

ရတနာ] မဟာရာဟုလောဝါဒသုတ်ကို ဟောတော််မူခြင်း ၁ဂ၃

## မဟၥဗုဒ္ဓဝင်

၁၀၄

သည်ရှိသော် ကြိမ်ဖန်များစွာ လေ့လာအပ်သည်ရှိသော် များမြတ်သော အကျိုးအာနိသင်ရှိပေ၏"—–

ဟု အာနာပါနဿတိဘာဝနာကို ပွါးများဖို့ရန် အားပေးတိုက် တွှန်းစကား မိန့်ကြားတော်မူလေ၏။

> (ဤ၌။ ။အရှင်သာရိပုတ္တရာ မထေရ်မြတ်သည် အရှင်ရာဟုလာ အား အဘယ့်ကြောင့် အာနာပါနဿတိဘာဝနာကို ပွါးများဖို့ရန် အားပေးတိုက်တွန်းတော်မူသနည်းဟု မေးရန်ရှိ၏။

> အဖြေကား .... အရှင်ရာဟုလာ၏ ထိုစ်နေပုံနှင့် အာနာပါနဿတိ ဘာဝနာမှာ လွန်စွာလျောက်ပတ်သောကြောင့် ထိုသို့ အားပေးတိုက် တွန်းတော်မူသည်။ ခွဲျဦးအံ့ – အရှင်သာရိပုတ္တရာမထေရ်သည် "ဤရာဟု လာအား မြတ်စွာဘုရားရှင်က ရုပ်ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟောကြားထားအပ် သည်"ဟူသော အချက်ကို မဆင်ခြင်မိပဲ "ဤရာဟုလာ၏ မတုန်မလှုပ် မဖွဲ့မယှက် ထိုင်နေပုံနှင့် အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်းသည် အလျောက် ပတ်ခဂုံးဖြစ်သည်"ဟု ကြံစည်တော်မူပြီးလျှင် ဤကဲ့သို့ မိန့်ဆိုတော်မူ ခြင်း ဖြစ်လေသည်။

> "အာနာပါနဿတိ ဘာဝနာကို ပွါးများ လေ့လာအပ်သည်ရှိသော် များမြတ်သော အကျိုးအာနိသင်ရှိ၏" ဟူသော စကားရပ်၌ အကျိုး များပုံမှာ—

> အာနာပါနဿတိဘာဝနာကို ပွါးများသော ရဟန်းသည် တထိုင် တည်းမှာပင် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်နိုင်၏၊ ထိုသို့ မရောက်နိုင်သောသူ ဖြစ်ကလည်း သေခါနီးအခါ သမသီသီရဟန္ယာ ဖြစ်နိုင်၏၊ထိုသို့မတတ်နိုင် သောသူ ဖြစ်ကလည်း နတ်ပြည်၌ဖြစ်၍ ဓမ္မကထိက နတ်သား၏ တရား ကို ကြားနာရပြီးလျင် အရဟတ္တဖိုလ် ရောက်နိုင်၏၊ ထိုသို့ မရောက်နိုင် သောသူဖြစ်ကလည်း ဘုရားမပွင့်သောအခါ ပစ္စေကဗုခ္ဓါဖြစ်နိုင်၏၊ထိုသို့ မတတ်နိုင်သောသူ ဖြစ်ကလည်း `နောက် နောက် ပွင့်တော်မူကြမည့် မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့၏ လက်ထက်တော်အခါဝယ် အရှင် ဗာဟိယဒါရ စီရိယမထေရ်တို့ကဲ့သို့ ခ်ပွါဘိည (လျင်မြန်သော အသိဉာဏ်ရှိသည့်) ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်နိုင်၏၊ ဤသို့လျင် အာနာပါနဿတိ ဘာဝနာသည် များမြတ်သော အကျိုးအာနိသင်ရှိ၏။ ဤသို့ အကျိုးကြီးမြတ်ပုံကို ရှုမြင်တော်မူသည်ဖြစ်၍ အရှင်သာရိ-ပုတ္တရာမထေရ်မြတ်သည် ဥပဇ္ဈာယ်ယူ အတူနေ (သံခွံဝိဟာရိက)တပည့်

မြတ်စွာဘုရားရှင်ကဲ့သို့ပင်အရှင်သာရိပုတ္တရာမထေရ်ကလည်း တစုံတခုကိုမျှ ပြုတော်မမူ၊ ထိုနေ့အဖွဲ့ရာ ရှင်ရာဟုလာသည် ဆွမ်း အစာအာဟာရကို မရရှိပဲ ဆွမ်းပြတ်တော်မူလေသည်၊ ထိုသို့ပင် ဆွမ်းမစားရသော်လည်း ရှင် ရာဟုလာ၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် "မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ငါ့ကို ကျောင်း၌ ကျန်ရစ်သည်ကို သီတော်မူပါလျက်လည်း ကိုယ်တော်ရရှိသည့်ဆွမ်းကို ကိုယ်တိုင် ယူ၍လည်း မတ္ထြလာ၊ အခြားတဦးဦး၏လက်၌ အပ်နှင်း၍လည်း ပို့စေတော်မမူ၊ လူတို့အားလည်း အသိအမှတ်ကို ပေးတော်မမူ၊ ငါ၏ ဥပဇ္ဈာယ် ဆရာတော်သည်လည်း ငါ ကျန်ရစ်သည်ကို သီတော်မူလျက် ထိုအတူပင် တစုံတခုမျှ ပြုတော်မမူ" ဟု စိတ် အကြံမျှသော်လည်း မဖြစ်ချေ၊ထိုဆွမ်းမဒိုခြင်းဟူသောအကြောင်း ကြောင့် ယုတ်သောမာန် မြတ်သောမာန် (အထင်သေးမှု အထင် ကြီးမှု)ကိုကား အဘယ်မှာလျှင် ဖြစ်စေလိန့်မည်နည်း၊ မဖြစ်စေ သည်သာ၊ စင်စစ်သော်ကား မြတ်စွာဘုရားရှင်ဟောကြားတော် မူအပ်သော ရပ်ကမ္မဋ္ဌာန်းကိုပင်နံနက်ခင်း၌၎င်းနှေ့နေင်း၌၎င်း—

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရှင်ရာဟုလာကျန်ရစ်သည်ကို သိတော် မူ သော်လည်း ကိုယ် တော် တိုင် လည်း (ရှင် ရာဟုလာ အတွက်) ခဲဖွယ်ဘောဇဉ်ကို ယူဆောင်၍ သွားတော်မမူ၊ အရှင် အာနန္ဒာ ၏ လက်၌ အဝ်၍လည်း ပို့စေတော်မမူ၊ ပသေနဒီကောသလ မင်းကြီး အနာထပိဏ်သူဌေးကြီး - အစရှိသော ဒါယကာ ဒါယီ-ကာမတို့အားလည်းထိုအကြောင်းကိုအသိပေးတော်မမူ၊(မှန်၏– အသိအမှတ်မျ ရကြလျှင်ပင် ထိုသူတို့သည် ထမ်းပိုးဖြင့်သယ်ယူ အပ်သည့် ဆွမ်းအိုးများကို ပို့ကြစေမည်သာဖြစ်၏။)

ဤသို့လျင် မြတ်စွာဘုရားရှင်က ရုဝ်ကမ္မဋ္ဌာန်း, အရှင်သာရိ-ပုတ္တရာမထေရ်မြတ်က အာနာပါနဿတိ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို အသီး အသီး ဟောကြားတော်မူကြကာ ကြွသွားတော်မူကြလေသည်၊ ရှင်ရာဟုလာသည် ကျောင်းတိုက်မှာပင် ကျန်ရစ်ရှာလေသည်။

ဖြစ်သည့် အရှင်ရာဟုလာကို အာနာပါနဿတိ ကမ္မဋ္ဌာန်း၌ တိုက်တွန်း အားေးတော်မူလေသည်)။

ရတနာ] မဟာရာဟုလောဂါဒသုတ်ကို ဟောတော်မူခြင်း ၁ဂ၅

"ရှစ်တရားသည် ဤအကြောင်း ဤအကြောင်းကြောင့် အနိစ္စကေန် မှန်၏၊ ရုပ်တရားသည် ဤအကြောင်း ဤ အကြောင်းကြောင့် ဒုက္ခကေန် မှန်၏၊ ရှပ်တရားသည် ဤ အကြောင်း ဤအကြောင်းကြောင့် အသုဘကေန် စင်စစ် မှန်၏ ရပ်တရားသည် ဤအကြောင်း ဤအကြောင်း ကြောင့် အနတ္တကေန် စင်စစ်မှန်၏"-ဟု အပူတပြင်း မီးကိုမွှေသောသူကဲ့သို့ အကြားမလပ် နှုလုံးသွင်း ပြီးလျှင် ညနေချမ်းအခါ၌ "ငါ့ကို ဥပစ္ဈာယ်ဆရာတော်မြတ်က 'အာနာပါနဿတိကို ပွါးများလော့'ဟု ဆိုဆုံးမအပ်လေပြီး ထို ဥပစ္ဈာယ်ဆရာမြတ်၏ အဆုံးအမ ဩဝါဒစကားကို လိုက်နာ ပြုကျင့်ပေအံ့၊ မှန်၏---- ဆရာဥပစ္ဈာယ်တို့၏ အဆုံးအမ ဩဝါဒ စကားကို မလိုက်နာသောသူသည် ဆုံးမခက်သည့် ( = ဒုဗ္ဗစ) ပုဂ္ဂိုလ်မည်ချေသည်၊ ငါ့အဖို့ရာမှာလည်း ရာဟုလာသည် ဆုံးမ ခက်သူဖြစ်၏၊ ဥပဇ္ဈာယ်ဆရာတော်၏ အဆုံးအမ ဩဝါဒစကား ကိုသော်မှလည်း မလိုက်နာချေ"ဟု သီတင်းသုံးဖော် သံဃာတော် တို့၏ ကွဲရွဲရှုတ်ချမှု ဖြစ်ပေါ်ခြင်းထက် ကြမ်းခက်သောအနိုပ်စက် ခံရခြင်းမည်သည် မရှိချေ''ဟု ကြံစည်ပြီးလျှင် အာနာပါနဿတိ ဘာဝနာ ပွါးများပုံ အစီအရင်ကို မေးလျောက်လိုသည်ဖြစ်၍ အရှင်ရာဟုလာသည် ညနေချမ်းအချိန်၌ ကိန်းအောင်းရာမှ ထ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်ထံတော်သို့ ချဉ်းကပ်လျက် အလွန်ရှိသေစွာရှိခိုး ပြီးလျှင် အပြစ်ခြောက်ပါး လွှတ်ရာအရပ်၌ ထိုင်ပြီးသော် မြတ်စွာ

မကၥမ်ဦ၀၄

ក្រែន

၁ဂ၆

- (၇) အသုဘ ဘာဝနာ (ဂ) အနိစ္စသညာဘာဝနာတိုကို ပွါးများရန် (အကျိုးကို
- (၆) ဥပေက္ခာဘာ**၀နာ**

- (၅) မုဒိတာဘာ၀နာ
- (၄) ကရဏာဘာဝနာ
- (၃) မေတ္တာဘာ၀နာ

ကို၎င်း,

- (၂) မြေ, ရေ,မီး, လေ, အာကာသတ္မိန္နင့် အလားတူ ဘာ၀-နာကို ပွါးများရန်ဖော်ပြသည့် တာဒိဘာဝ လက္ခဏာ
- **ပွ**ါးများပုံကို၎င်း ( င ) အာကာသဓာတ် တည်းဟူသော ဥပါဒါရုစ် ကမ္မဋ္ဌာန်းပွါးများပုံကို၎င်း
- (ဃ ) ဝါယောဓာတ် (ကောဋ္ဌာသ) ခြောက်ပါး 💳 တည်း ဟူ သော မဟာာ ဘူတ ရုပ် ကမ္မဋ္ဌာန်း
- ( ခ ) အာပေါဓာတ် (ကောဋ္ဌာသ) တဆယ့်နှစ်ပါး ( ဂ ) တေဇောဓာတ်(ကောဋ္ဌာသ)လေးပါး
- (၁) (က) ပထ၀ီဓာတ်(ကောဋ္ဌာသ)နှစ်ဆယ်
- ရတနာ] မဟာရာဟုလောဝါဒသုတ်ကို ဟောတော်မူခြင်း ၁ဂ၇

(၉) အရှင်ရာဟုလာ လျှောက်ထား မေးမြန်းရင်း ဖြင်သည့် အာနာပါနဿတိဘာ၀နာ ပွါးများပိုအဘူယ်ကို၎င်း, ထို၏အကျိုးကို၎<mark>င်း</mark>—

အကျယ်အားဖြင့် ဟောကြားတော် မူလေသည်။ (ဟော်ကြား တော်မူပုံ အကူယ်ကို မဇ္ဈိမပဏ္ဏာသပါဠိတော် မြန်မာပြန် စာမျက် နာ ၉၁-မှရွေ်ကြည့်ရှုမှတ်ယူရာ၏) ။

ဖော်ပြလျက်) တိုက်တွန်းတော်မူသော တရားဒေသနပ ကို၎င်း,

(၁) ထိုနောက် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ကလေးသူငယ်တို့ မည်သည် သင့်သောစကား မသင့်သောစကား ထွေရာလေးပါး ပြောကြားတတ်ကုန်၏။ သို့ရကား ရာဟုလာအား အဆုံးအမ ဩဝါဒပေးပေအံ့"ဟု ဆင်ခြင်ဆုံးဖြတ်တော််မူပြီးလျှင် ရှင်ရာဟု-လာကို ခေါ်တော်မူ၍ "ရာဟုလာ....သာမဏေမည်သည် မင်ဖိုလ် အား ကျေးဇူးမပြိုသည့် မင်းစကား စိုးစကား အစရှိသော တိရစ္ဆာနကထာစကားကို မပြောကြားသင့်၊ သင်ချစ်သားသည် စက်ားပြောဆိုလျှင် ဤသို့ သဘော်ရှိသော တရားစကားကိုသာ ပြောကြားလော့"ဟု မိန့်တော်မူပြီးလျှင် ခပ်သိမ်းသော ဘုရား ရှင်တို့ မစ္စန့်အပ်သော ပုစ္ဆာဆယ်ချက်ရှိ၍ အဖြေတရားပေါင်း ငါးဆယ့်ငါးပါး ပါရှိသော( ခု၊ ၁၊ မျက်န္ဒာ ၃ -လာ ) "သာမဏေ ၊ ရပဥ္မွာ" မည်သော တရားဒေသနာကို ဟောကြားတော်မူသည်။

ခဲ့ခြီးအံ့ — ဤ အရှင်ရာဟုလာကို မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ကပိလဝတ်ရွှေနန်းတော်သို့ ပဌမအကြိမ် ရောက်ရှိချိန်ဝယ် ခုနစ်နှစ် အရွယ် ရာဟုလမင်းသားငယ် အချိန်၌ပင် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ သင်္ကန်းတော်စွန်းကို ဆွဲကိုင်၍ "ကိုလေသာခပ်သိမ်း ငြိမ်းအေး တော်မူပြီးသော ခမည်းတော်ဘုရား ···· အကျွန်ုပ်အား အမွေ ပေးသနားတော်မူပါ"ဟု အမွေတောင်းခံလာသည်ကို မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် အရှင်သာရိပုတ္တရာ မထေရ်အား အပ်နှင်း၍ ရှင်သာမဏေ ပြုစေတော်မူအပ်လေသည်။

တရားဒေသနာတို့ကို ဟောတော်မူခြင်းအကြောင်း မြတ်စွာဘုရားရှ**င်သ**ည် ရှင်ရာဟုလာ မထေရ်အား များစွာ သော တရားဒေသနာတွိကို ဟောကြားတော်မူအပ်ကုန်၏။ (၁) သာမဏေရပဥာ (၂) ရာဟုလသံယုတ် (၃) မဟာရာဟု-လောဝါဒသုတ် (၄) စူဠရာဟုလောဝါဒသုတ် (၅) အမ္မလဋ္ဌိက ရာဟုလောဝါဒသုတ် 💳 ဤတရား ဒေသနာတို့ကို ရှင်ရာဟုလာ မထေရ်အား ဟောကြားတော်မူအပ်ကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရှင်ရာဟုလာကို အကြောင်းပြု၍ များစွာသော

(၂) ရောက်လေရာရာ ဌာနတိုင်းငယ် ဘဝသုံးပါး၌ တဝ်မက် နှစ်သက်သော တဏှာဆန္ဒကို မပြုရာဟု ပြတော်မူခြင်း၄၂ (သံ၊

ထိုမှတပါး ပစ္စည်းလေးဖြာတို့၌ တွယ်တာတပ်မက်သော တဏှာမဖြစ်စေရန်ကို၎င်း, ကာမဂုဏ် ငါးပါးတို့၌ ဆန္ဒရာဂ တဏှာကို ပယ်ခြင်းကို၎င်း, မိတ့်ဆွေကောင်း ပေါင်းမိခြင်း၏ အကျိုးကြီးမြတ်မှုကို၎င်း ဖော်ပြတော်မူ၍ (ခု၊ ၁၊ ၃၂ ဂ—မျက်နှာ သုတ္တနိပါတ်ကျမ်းလာ)\_ရာဟုလသုတ်ကို ဟောကြားတော်မူလေ သည်။ (ဤရာဟုလသုတ်ကို အတိဏ္ဍရာဟုလောဝါဒသုတ်ဟူ၍ လည်း ခေါ်ဆို၏)။

(၅) တဖန် မြတ်စွာဘုရားရှင် ကြံစည် ဆင်ခြင်တော်မူမိပြန် သည်မှာ "ကလေးသူငယ်တွိမည်သည် မဟုတ်မမှန်စကား ပြော ကြားရသည်ကို နှစ်သက်ကြကုန်၏၊ မိမိတို့ မမြင်အဝ်သည်ကိုပင် 'ငါတို့ မြင်အဝ်ကုန်၏' ဟူ၍၎င်း မိမိတို့ မြင်အဝ်သည်ကိုပင် 'ငါတို့ မမြင်အဝ်ကုန်' ဟူ၍၎င်း ပြောဆိုတတ်ကြကုန်၏၊ သို့ရကား ရာဟု-လာအား စောစီးကကြိတင်၍ အဆုံးအမ သြဝါဒ ပေးပေအံ့" ဟု ကြံစည်ဆင်ခြင်တော်မူပြီးလျှင် မျက်စိဖြင့် ကြည့်၍လည်း သိလွယ် မှတ်လွယ်ရန်အလို့ငှါ ရှေးဦးစွာ ရေခွက်ဥပမာလေးပါး,ထို့နောက် စစ်ဆင်ကြီး ဥပမာနှစ်ပါး, ကြေးမုံ (မှန်)ဥပမာတပါး = ဤဥပမာ ခုနစ်ပါးကို အစဉ်အတိုင်း ဖော်ပြကာ (မဇ္ဈိမပဏ္ဌာသပါဠိတော်၊ ဘိက္ခုဝဂ်၊ မျက်နှာ ၇၇-လာ) အမ္မလဋ္ဌိကရာဟုလောဝါဒသုတ္တန် ကို ဟောကြားတော်မူလေသည်။

ရတနာ]များစွာသောတရားဒေသနာကို ဟောတော်မူခြင်း ၁ဂ၉

(၃) "ငါသည် တင့်တယ်၏၊ ငါ၏ရုပ်အဆင်းသည် သန့်ရှင်း ကြည်လင်လှ၏ ဟူ၍ ခန္ဓာကိုယ်အတ္တဘောကို အမှီပြု၍ ဂေဟ– ဿိတ ဆန္ခရာဂကို မပြုရာ"ဟု ပြတော်မူခြင်းငှါ (မဖ္လိုမပဏ္ဏာသ ပါဠိ၊ စာမျက်နှာ ဂ၃ - လာ) ဟောရာဟုလောဝါဒသုတ်ကို ဟောကြားတော်မူလေသည်။

်၊ ၄၃၉-မျက်နှာ စသည်၌လာသော်) ရာဟုလသံယုတ်ကို ဟော ကြားတော်မူလေသည်။

၀ ၊မရမအချန၌ ဟောကြားတော်မူအပလေသည်။ (၁-၅) သာမဏေရပဠာ(နှင့်) အမ္ဗလဋ္ဌိကရာဟုလောဝါဒ သုတ္တန်တို့ကို ရှင်ရာဟုလာ ခုနစ်နှစ်အရွယ် သာမဏောငယ်အချိန်၌ ဟောကြားတော်မူအပ်လေသည်။ ထိုသုတ္တန်တို့တွင် ရာဟုလသုတ် ( == အဘိဏှရာဟုလောဝါဒ သုတ်)ကို အမြဲမပြတ် ဆုံးမရန် ဟောကြားတော်မူအဝ်သည်။ (၂) ရာဟုလသံယုတ်ကို အရှင်ရာဟုလာမထေရ်မြတ် ပိပဿနာ ဥဏ်တရားသားကို ရယူဖို့ရန် ဟောကြားတော် မူအပဲသည်။ (၃) မဟာရာဟုလောဝါဒသုတ်ကို ဂေဟဿိတဆန္ဒရာဂ (အာရုံ ငါးပါး ကာမတရားတည်းဟူသော အိမ်၌မြံသည့် တဏ္ဍာလော-ဘ)ကို ပယ်ဖျောက်ရန် ဟောကြားတော်မူအဝ်သည်။ (၄) စူဋ္ဌ-ရာဟုလောဝါဒသုတ်ကို အရှင်ရာဟုလာမထေရ်၏ ဝိမုတ္တိပရိပါစ-

် (၄) စုဋ္ဌရာဟုလောဝါဒသုတ်ကို ရှင်ရာဟုလာ ရဟန်းဖြစ်စ ဝါမရမီအချိန်၌ ဟောကြားတော်မူအပ်လေသည်။

် (၃) မဟာရာဟုလောဝါဒသုတ်ကို ရှင်ရာဟုလာ တဆယ့် ရှစ်နှစ်အရွယ်၌ ဟောကြားတော်မူအပ်လေသည်။

မှုအပ်လေသည်။

(၂) ရာဟုလ သံယုတ်ကို ရှင်ရာဟုလာ ခုနစ်နှစ်အရွယ် သာမဏေငယ်ဘဝမှစ၍ ဝါမရသေးသော ရဟန်းငယ်ဖြစ်သည့် ကာလတိုင် ဤအတွင်းဝယ် အလျဉ်းသင့်သလို ဟောကြားတော်

ထိုတွင် ရာဟုလသုတ် ( = အဘိဏ္ဍရာဟုလောဝါဒသုတ်)ကို ဤမည်သောအခါ၌ ဟောကြားတော်မူအပ်၏ဟု အချိန်ပိုင်းဖြတ် သတ်မှတ်၍ ပြောဆိုမရနိုင်၊ မှန်၏--ထိုရာဟုလသုတ် ( = အဘိဏ္ ရာဟုလောဝါဒသုတ်)ကို မပြတ်မပြတ်. ဆုံးမတော်မူသောအား ဖြင့် မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူအပ်လေသည်။

(၄) ထိုနောက် မြတ်စွာဘုရားရှင် ၁၄–၀ါအရ (ရှင် ရာဟုလာ ရဟန်းဖြစ်ပြီးစ ဝါမရမီ) အချိန်ဝယ် အရဟတ္တဖိုလ် ပေါက် ချေချွတ်ရန် (ဥပရိပဏ္ဌာသပါဠိ၊ စာမျက်နှာ ၃၂၄-လာ) စူဋ္ဌရာဟုလောဝါဒသုတ္တန်ကို ဟောတော်မူလေသည်။

ဟူသော ဤစကားကို လျောက်ထားခဲ့လေပြီ။ (၁)သာမဏေရ-ပဘကိ မသင်လျော်သောစကားပြောကြားမကို ပယ်ဖိရန် ဟော

နိပတော သီလသမ္ဗန္ဒော၊ မမိ ရက္ခိ တထာဂတော။ ကိက် = ရစ်မသည်။ ဗီဇံ = မိမိ၏အဥကို။ ရက္ခေယျ ဗူ၀ = စောင့်ရှောက် သကဲ့သို့၎င်း။ စမရိ = စမရီမည် သော သားကောင်သည်။ ဥတ္တမံ = မင်းထိုက်စိုးတန် မြတ်မွှန်လှစွာသော။ ဝါလံ = မိမိ၏မြီးဆံမျှင်ကို။ ရက္ခေယျ ဗူ၀ = စောင့်ရှောက်သကဲ့သို့၎င်း။ (တထာ = ထိုအတူ)။ နိပကော = အလွန်ရင့်ကျက် ထက်မြက်စွမ်းအန် ပညာ ဘွဏ်ရှိတော်မူသော။ သီလသမ္ဗန္ဒော = အတုမရှိသော သံလဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော။ တထာဂတော = သုံး လူ့မျက်ဖျော် ငါ့ခမည်းတော် မြတ်စွာဘုရားသည်။ မမံ = ရင်နှစ်သည်းချာ ငါရာဟုလာကို။ ရက္ခိ = ရစ်မနှိုင်းမီ စမရီပုံထောက် အရဟတ္တဖိုလ်ရောက်အောင် စောင့် ရောက်တော်မူခဲ့လေပြီ။—

နီယတရား တဆယ့်ငါးပါးတို့ ရင့်ကျက်သောအခါ (ရဟန်းဖြစ်စ ဝါမရသေးမီအချိန်)၌ အရဟတ္တဖိုလ်ကို ရယူစေရန် ဟောကြား တော်မူအပ်သည်၊ ဤအချက်ကိုရည်ညွှန်းတော်မူ၍ ရှင်ရာဟုလာ မထေရ်သည် ရဟန်းသံဃာတော်၏ အလယ်၌ မြတ်စွာဘုရားရှင် ၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးကို ခြီးကျူးလိုသည်ဖြစ်၍----

ကိုက်ဝ ဗိဇံ ရက္ခေယျ၊ စမရီ ဝါလမုတ္တမံ။

ရတနာ]များစွာသောတရားဒေသနာကို ဟောတော်မှုခြင်း ၁၉၁

ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အရှင်ရာဟုလာကို အကြောင်းပြု၍ များစွာသော တရားဒေသနာတို့ကို ဟောကြား တော်မူအပ်လေသည်။

မြန္မ

## စာလီကတောင်၌ တေရသမဝါ ကပ်တော်မှုခြင်း

ဤသို့လျင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် သာဝတ္ထိပြည် ဇေတဝန် ကျောင်းတော်၌ ဝါပကာလ သီတင်းသုံးနေထိုင်တော်မူကာ မဟာရာဟုလောဝါဒသုတ္တန်စသော တရား ဒေသနာတော်ဖြင့် လူ,နတ်,ဗြဟ္မာ သတ္တဝါတို့အား ချေချွတ်ဆုံးမတော်မူ၍ အစဉ် သဖြင့် ခရီးဒေသစာရီ ကြွချီတော်မူခဲ့ရာ စာလိကာမြို့သို့ ရောက် တော်မူ၍ ထိုစာလိကာမြို့၏အနီး စာလိကမည်သော တောင် ပေါ်ကျောင်းတိုက်ကြီး၌ (တေရသမ) တဆယ့်သုံးခုမြောက်ဝါ၊ ကစ်ဆိုသီတင်းသုံး နေထိုင်တော်မူဆဲဖြစ်လေသည်။

(ဤ၌။ ။ထိုမြို့၏ တံခါးအရပ်ကို ချန်လှပ်၍ မြို့ပတ်ဝန်းကျင်၌ တလျှပ်လျှပ်လှုပ်ရှားသော ညွှန်ပျောင်းများ ဝန်းရံလျက်ရှိလေသည်၊ ထိုသို့ တလျှပ်လျှပ်လှုပ်ရှားသော ညွှန်ပျောင်းများအလယ်၌ မြို့တည်<sup>၊</sup> ထားခြင်းကြောင့် အဝေးမှ မြို့ကို ကြည့်ရှုကုန်သော သူတို့၏ မျက်စုံ အမြင်၌ မြို့ကြီးသည် တလျှပ်လျှပ်တုန်လှုပ်သကဲ့သို့ ထင်ရလေသည်။ ထို့ကြောင့် ထိုမြို့၏အမည်ကို စာလိကာာမြို့ဟု ခေါ်ဆိုအပ်လေသည်။

ထိုစာလိကာမြို့၏ အနီး၌ တောင်တခုရှိလေသည်၊ ထိုတောင်သည် လည်း တတောင်လုံးဆွတ်ဆွတ်ဖြူနေသောကြောင့် လဆုတ်ပက္ခ ဥပုသ် နေ့၌ ကြည့်ရှုကုန်သော သူတို့၏ မျက်စိအမြင်၌ တလျှပ်လျှပ်တုန်လှုပ်

သကဲ့သို့ ထင်ရသောကြောင့် တောင်အမည်သည်လည်း စာလိကတောင် ဟူ၍ ထင်ရှားလေသည်။ ထိုစာလိကတောင်ပေါ်၌ မြို့သူမြိုသား ဒါယကာ ဒါယိကာမအများ တို့က မြတ်စွာဘုရားရှင်အတွက် ကျောင်းတိုက်ကြီးတခု တည်ဆောက် လှူအါန်းကြလေသည်။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် တဆယ့်သုံးခုမြောက် (=တေရသမ) ဝါ အခါကာလ၌ ထိုစာလိကာမြို့ကို အမှီဂေါစရဂါမ် ပြုတော်မူကာ စာလိကတောင်ပေါ် ကျောင်းတိုက်ကြီး၌ သီတင်းသုံး နေထိုင်တော်မူဆဲ ဖြစ်သည်ဟု ဆိုလိုသည်)။

ထိုအခါ တနေ့ သ၌ အရှင်မေဆိယမထေရ်သည် မြတ်စွာ ဘုရားရှင် ထံတော်မှောက်သို့ သွားရောက်ဝပ်လျိုး ရှိခုံးရပ်တည် ပြီးသော် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရား····တပည့်တော်သည် ဧန္တုရွာသို့ ဆွမ်းခံဝင်လိုပါသည် ဘုရား"ဟု လျောက်ထားလေလျှင် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် "မေဆိယ....ယခုအခါ သွားရန်အချိန်ကို သင်သိ၏ = သွားရန်မှာ သင်၏အလိုအတိုင်းပင် ဖြစ်၏"ဟု မိန့်တော်မူလေ၏။

ထင်ရှားစေဦးအံ့–မြတ်စွာဘုရားရှင်မှာ ပဌမဗောမိခေါ်သော ဝါတော်နှစ်ဆယ်အတွင်း၌ အမြံပြုစုလုပ်ကျွေးသည့် ဥပဋ္ဌာက မထေရ်ဟူ၍ အမြဲတမ်းမရှိသေးချေ၊တရံတခါ အရှင်နာဂသမာလ မထေရ်, တရံတခါ အရှင်နာဂိတမထေရ်, တရံ တခါ အရှင် ဥပဝါနမထေရ်, တရံတခါ လိန္ဆဝိမင်းသားဖြစ်သည့် သုနက္ခတ္တ ရဟန်း, တရံတခါ (ရှင်သာရိပုတ္တရာ၏ညီ) အရှင်စုန္ဓမထေရ်, တရံတခါ အရှင်သာဂတမထေရ်,တရံတခါ အရှင်မေသိယမထေရ် ပြုစု လုပ်ကျွေးလေသည်။ ထိုစာလိကတောင်ပေါ်ကျောင်းတိုက် ကြီး၌ တေရသမဝါ ကပ်တော်မူသောအခါမှာလည်း အရှင် မေသိယမထေရ်သည်ပင် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ခေတ္တ အလုပ် အကျွေး ဖြစ်လေသည်။

တရားဟောတော်မူချင်း ထိုသို့ စာလိကတောင်ပေါ် ကျောင်းတိုက်ကြီး၌ ေတ ရ သ မ ဝါ ကပ်ဆိုတော်မူသောအခါ အရှင်မေဆိယမထေရ်သည် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်အား ဝတ်ကြီးဝတ်ငယ် ပြုစုလုပ်ကျွေးသည့် ခေတ္တအလုပ် အကျွေး == ဥပဋ္ဌာက ဖြစ်လေသည်။

ခေတ္တအလုပ်အကျွေးဖြစ်သည့် မေဃိယထေရ်အား တရားဟောတော်မူခြင်း

ရတနာ] အရှင်မေသိယအား တရားဟောတော်မူခြင်း ၁၉၃

ထိုအခါ အရှင်မေဃိယသည် နံနက်အချိန်၌ ဇန္တုရွာသို့ ဆွမ်းခံ ကြွဝင်တော်မူပြီးနောက် ဆွမ်းကိစ္စပြီးလတ်သော် ထိုဇန္တုရွာမှ ဖွဲ့၍ ကိမ်ကာဋာမည်သော မြစ်ကမ်းသို့ ကြွရောက်ပြီးလျှင် ထို မြစ်ကမ်းနား၌ အညောင်းပြေ စကြံလျောက်စဉ် မကျဲသောသစ်ပင်

ထိုနောက် အရှင်မေဆိယမထေရ်သည် မြတ်စွာဘုရားရှင် တံတော်မှောက်သို့ သွားရောက်ဝပ်လျိုး ရှိခိုးထိုင်နေပြီးသော် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို မိမိဆွမ်းခံဝင်သည်မှ အစ သရက်ဥယျာဉ်သို့ တရားအားထုတ်ရန် ပြန်လာလိုသော အကြံအစည် ဖြစ်သည်တိုင် အောင်သော အကြောင်းအရာများကို အကျယ်အားဖြင့် လျောက် လားပြီးလျှင် "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား----ဘုန်းတော် တခင် ရှင်ပင်ဘုရားသည် အကျွန်ုပ်ကို အကယ်၍ ခွင့်ပြုပါမူ အကျွန်ုပ်သည် ထိုသရက်ဥယျာဉ်သို့ တရားအားထုတ်ရန် သွားလို ပါ၏"ဟူ၍ တောင်းပန်စကား လျှောက်ထားလေ၏။

ဟု အကြံအစည် ဖြစ်ရှိလေသည်။ (ထိုသရက်ခြံဥယျာဉ်နေရာကား အရှင်မေသိယမထေရ်သည် ရှေးရှေးဘဝ အခါများက အစဉ်, အတိုင်း ဘဝငါးရာဆက်၍ မင်းဖြစ်လျက် မင်းစည်းစိမ်ခံစား ဘုံးဆောင်ခဲ့ဘူးသောဥယျာဉ်ဖြစ်လေသည်၊ထိုကြောင့် ထိုဥယျာဉ် ကို မြင်လျင်မြင်ခြင်းပင် အရှင်မေသိယ မထေရိ၏ သန္တာန်၌ ထို ဥဟျာဉ်ငယ် နေလိုသောစိတ် ဖြစ်ပေါ် လာခြင်း ဖြစ်သည်)။

"ဤ သရက်ဥယျာဉ်ကြီးသည် စိတ်ကြည်နူးဖွယ်လည်း ကောင်း၏၊ သာလည်း သာယာလှ၏၊ စိတ်နှလုံးကိုလည်း ရွှင်ပြီးမွေ့လျော်စေနိုင်၏။ ဤသရက် ဥယျာဉ်ကြီးသည် တရားအားထုတ်လိုသော အမျိုးကောင်းသား၏ အဖိုရာ တရားအားထုတ်ရန် သင့်လျော်လှဘိ၏၊ ငါ့ကို မြတ်စွာ ဘုရားရှင် ခွင့်ပြုတော်မူပါလျင်ငါသည် ဤသရက်ဥယျာဉ် သို့ တရားအားထုတ်ရန် ပြန်လာပေအံ့"—

နှင့် စိုပြေသောအရွက်ရှိခြင်းကြောင့် စိတ်ကြည်နူးဖွယ်ကောင်း သော, ထူထပ်သောအရပ်နှင့် မြေနေမြေထားကောင်းမြတ်သော ကြောင့် သာလည်း သာယာလှသော, ဥယျာဉ်အတွင်းသို့ စင်မိ သော သူတို့၏ စိတ်နှလုံးကိုလည်း ရှင်ပြီးမွှေလျော်စေနိုင်သော သရက်ခြံ ဥယျာဉ်ကြီး တခုကို မြင်တော်မူလေသည်။ ထိုသို့ ခြင်တော်မူလျှင် အရှင်မေဆိယ၏ စိတ်သန္တာန်စယ်— ရတနာ] အရှင်မေဆီယအား တရားဟောတော်မူခြင်း ၁၉၅

ဤသို့ လျောက်လားလလ်သော် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အရှင် မေဆယမထေရကို "ချစ်သားမေဆီလာကဆိုင်းငံ့ဦးလော့၊ ယခု အခါ ငါဘုရား တပါးတည်းသာ ဖြစ်နေသေး၍ အခြား ရကန်းတပါးပါးလာသည့်တိုင်အောင် ဆိုင်းငံ့ဦးလော့" ဟု မြစ် ငယ်ကန့်တား မိန့်ကြားတော်မူလေသည်။

> (ဤ၌။ ။မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အရှင် မေဆိယ မတေရ်၏ တောင်းပန့်လျောက်ထားချက်ကို ကြားသိတော်မူ၍ စူးစမ်းဆင်ခြင် တော်မူလတ်သော် "ထိုမေဆိယရဟန်း၏ ဉာဏ်ပညာကား ရှင့်ကျက် ခြင်းသို့ မရောက်သေး"ဟု သိတော်မူ၍ မြစ်ပယ်လိုပျကား "ချစ်သား မေဆိယ....ဆိုင်းငံ့ဦးလော့"ဟုမိန့်တော်မူလေသည်။ "ယခုအခါ ငါကုရား တပါးတည်းသာ ဖြစ်နေသေးသည်" ဟူသော ဤစကားရပ်ကိုကား "ဤသို့ ငါဘုရား မိန့်ကြားပြောဆိုသည်ရှိသော် ဤ မေဆိယရဟန်း သည် ထိုသရက် ဥယျာဉ်သို့ သွား၍လည်း မိမိ၏ ကမ္မဋ္ဌာန်းအလုပ် မပြည့်စုံလတ်သော် ရွှံရှားကြောက်ယန့်ခြင်း အလျင်းမရှိပဲ ငါဘုရား အပေါ် ချစ်ခင်သောစိတ်ဖြင့် တဖန် ပြန်လာလိမ့်မည်"ဟု ကြံစည် ဆင်ခြင်တော်မူပြီးလျှင် ထိုမေဆိယမတေရ်၏ စိတ်နူးညံ့မှုဖြစ်စေရန် မိန့်တော်မူလေသည်)။

နှစ်ကြိမ်မြောက်လည်း အရှင်မေဆီယသည် မြတ်စွာဘုရားရှင် ကို "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား---- ဘုန်းတော်သခင် လို့ပင်ဘုရားမှာ မင်္ဂကိစ္စတ ဆယ့်ခြောက်ချက် ပြုလုပ်ပြီးဖြစ်သော ကြာဦး ငိုသွန်၍ တစုံတခု ပြုဖွယ်ကိစ္စ မရှိတော့ပါ၊ ပြုပြီးသည်ကို လန်မြန်၍ ပွါးများရန်လည်း မရှိတော့ပါ၊ ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား.... အကျွန်ုပ်အတွက်မှာမူ အလွန်အကဲ (မင်္ဂ ကိစ္စ အဆယ့်ခြောက်တွယ်) ပြုဖွယ်ကိစ္စ ရှိပါသေး၏၊ ပြုပြီးသည်ကို တနေ်ပြန်၍ ပွါးများရန်လည်း ရှိပါသေး၏၊ တုန်းတော်သခင် ရှင်ပင်ဘုရားသည် အကျွန်ုပ်ကို အကယ်၍ ခွင့်ပြုပါမူ အကျွန်ုပ် သည် ထိုသရက်ဥများ၌သို့ တရားအားထုတ်ရန် သွားလိုပါ၏" ဟူ၍ တောင်းပန် ကေား လျောက်ထားပြန်လေ၏၊ နှစ်ကြိမ် နေတက်တည်း မြင့်စွင်ဘုရားရှင်သည် အရှင်မေဆီယ မထေရ်ကို

ဟန့်တား မိန့်ကြားတော်မူပြန်လေသည်။ သုံးကြိမ်မြောက်လည်း အရှင်မေသိယသည် မြတ်စွာဘုရားရှင် ကို"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွဲာဘုရား....ဘုန်းတော်သခင်ရှင်ပင် ဘုရားမှာ မဂ်ကိစ္စတဆယ့်ခြောက်ချက် ပြုလုပ်ပြီးဖြစ်သောကြောင့် **ပိုလွှန်၍ တစုံတခု ပြုဖွယ်ကိစ္စ မရှိတေ**ာ့ပါ၊ ပြုပြီးသည်ကို တဖန် ပြန်၍ ပွါးများရန်လည်း မရှိတော့ပါ၊ ဘုန်း တော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား....အကျွန်ုပ်အတွက်မှာမူ (မဂ်ကိစ္စ တဆယ့် ခြောက် သွယ်)အလွန်အကဲ ပြုံဖွယ်ကိစ္စ ရှိပါသေး၏၊ ပြုပြီးသည်ကို တဖန် ပြန်၍ ပွါးများရန်လည်း ရှိပါသေး၏၊ သိုပါ၍ ဘုန်းတော်သခင် ရှင်ပင်ဘုရားသည် အကျွန်ုပ်ကို အကယ်၍ ခွင့်ပြုပါမူ အကျွန်ုပ် သည် ထိုသရက်ဥယျာဉ်သို့ တရားအားထုတ်ရန် သွားလိုပါ၏" ဟူ၍ တောင်းပန်စကား လျောက်ထားပြန်လေ၏။ (ဤအကြိမ်၌ ကား မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဟန့်တားတော်မမူပဲ `((ချစ်သား မေသိယ....်တရားအားထုတ်ရန်'ဟု ပြောဆိုသူကို ငါဘုရားတို့ သည် အဘယ်သို့လျှင် တားမြစ်စကားပြောကြားနိုင်ကုန်အံ့နည်း၊ ချစ်သား မေဆိယ် ···· ယခု သွားရန်အချိန်ကို သင်သိ၏၊ (သွား ရန်မှာ သင်၏ အလိုအတိုင်းဖြစ်၏)"ဟု မိန့်ဆိုတော်မူလေ၏။

"ချစ်သားမေဆိယ…. ဆိုင်းငံဦးလော့၊ ယခုအခါ ငါဘုရား တပါးတည်းသာ ဖြစ်နေသေး၍ အခြားရဟန်း တပါးပါး လာ သည့်တိုင်အောင် ဆိုင်းငံ့ဦးလော့"ဟု (ရှေးနည်းအတူ) မြစ်ပယ် ဟန်တာ ပိန်ကြားတော်မပြန်လောသည်။

မဟၥဗုဒ္ဓ၀င်

[43

အရှင်မေသိယ၏ စိတ်သန္တာန်၌ အကုသိုလ်ဝိတက်များ ဖြစ်ပွါးလာခြင်း ် အရှင် မေသိယထေရ် ယခုထိုင်နေရာ သစ်ပင်ရင်းကျောက်ဖျာ မှာ ရှေးက အစဉ်အတိုင်း ဘဝငါးရာဆက်၍ ပြည့်ရှင်သနင်း မင်းဖြစ်ကာ ဥယျာဉ်ကစားတော်မူစဉ်က အထူးထူးသော ကခြေ

ကို ရှိခိုးပြီးလျှင် အရိုအသေပြကာ သရက်ဥယျာဉ်ရှိရာသို့ သွှား ရောက်၍ သရက်ဥယျာဉ်အတွင်း ဝင်ရောက်ပြီးလျှင် တခုသော သစ်ပင်ရင်း၌ နေ့သန့်စင်ရန် ထိုင်နေလေ၏။ သည် တဖွားဖွားဖြစ်၍ လာကုန်၏။ ထိုအရှင် မေဆိယထေရ်သည် ထိုခဏမှာပင် ခိုးထုပ်ခိုးထည်နှင့် တက္ခ ဖမ်ိဳးယူခဲ့သော ခိုးသူနှစ်ယောက်တို့ကို မင်းထံသို့ ဆောင်ခဲ့ ၍ ရွှေ၌ ထားအပ်ကုန်သကဲ့သို့ (အိပ်မက်ပမာ) မြင်၍လာလေ သည်၊ ထိုခိုးသူနှစ်ယောက်တို့အနက် တယောက်ကိုသတ်ဖြတ်ရန် အမိန့်တော်မြတ် မှတ်သောအနေဖြင့် ဗျာပါဒဝိတက်များ တဖွား ဖွားဖြစ်၍ လာလေသည်၊ ကျန်တယောက်ကို ထောင်သွင်း၍ အကျဉ်းချထားရန် အမိန့်တော်မြတ် သတ်မှတ်သော အနေဖြင့် ၀ိတိ်သာ၀ိတက်များ တစ္စားဖွား ဖြစ်၍လာလေသည်။ ဤသို့လျှင် အရှင်မေဃိယကို နွယ်အပေါင်းက သစ်ပင်ကို ၀န်းရံဖွဲ့ယွက်အပ်သကဲ့သို့၎င်း, ပျားကောင်များက ပျားဖွပ်သမား ကို ဝန်းရံတုပ်အပ်သကဲ့သို့၎င်း ကာမဝိတက်, ဗျာပါဒဝိတက်, 8ဟိ°သာ8တက် တည်းဟူသော အကုသိုလ် အကြံအစည် = ဝိတက်သုံးပါးတိုက ပြေးမလွတ်နိုင်လောက်အောင် ၀န်းရံအဝ လေတော့သည်။ တိုအခါ အရှင်မေသိယ၏ စိတ်သန္တာန်၀ယ်''အိုး····အံ့သြဖွယ် ကောင်းလိုက်ပါဘိ၊ အိုး ···· မဖြစ်စဘူး အထူးဖြစ်လိုက်ပါဘိ၊ ငါတို

ထိုသို့ဖြစ်ရှိလာသောအခါ ထိုမင်းစည်းစိမ်ကို သာယာတစ်မက် သော အရှင်မေဆိယအား ဝတ္ထုကာမနှင့် စစ်ယှဉ်သည့် အကြံ အစည်များ တည်းဟူသော ကာမဝိတက် အကုသိုလ်တရားတို့ သည် တဖ္လားဖွားဖြစ်၍ လာကုန်၏။

နေရာ၌ ထိုင်နေဟောမူမြင်းဖြစ်သည်။ ထိုသို့ ထိုင်နေသောအခါ အရှင်မေဆိယထေရ်၏ စိတ်သန္တာန် ဝယ် ထိုင်မိသည့် အချိန်ကစ၍ ရဟန်းအဖြစ်သည် ကင်းကွာ၍ သွားသကဲ့သို့ဖြစ်ကာ မင်း၏အသွင်ကိုယူလျက် ကခြေသည်များ စွာ ဝန်းရံပြီးလျှင် ထီးဖြူတော်၏အောက်၌ သူမြတ်တို့နှင့်သာ ထိုက်တန်သော ရာဇပလ္လင်၌ ထိုင်နေသကဲ့သို့ ( အိပ်မက်ပမာ ) ဖြစ်ရှိ၍လာလေသည်။

သည်များ ခြံရံလျက် ပျော်ရွှင်မြူးထူး ထိုင်နေဘူးသော ကျောက်ဖျာ နေရာ၌ -ထိုင်နေတော်မူခြင်းဖြစ်သည်။

ရတနာ] အရှင်မေಖိယအား တရားဟောတော်မူခြင်း ၁၉၇

သည် ယုံကြည်မှု = သဒ္ဓါတရားဖြင့် လူ့ဘောင်မှထွက်၍ ရဟန်း ဘောင်သို့ စင်စစ် ကပ်ရောက်သူများဖြစ်ကြပါကုန်၏၊ ထိုသို့ဖြစ် ပါလျက် ကာမဝိတက်, ဗျာပါဒဝိတက်, ဝိဟိံသာဝိတက်တည်း ဟူသော ယုတ်မာသည့် အကုသိုလ်ဝိတက်သုံးပါးတို့ဖြင့် ကဝ်ငြိ ခံကြရကုန်ဘိ၏"ဟု အကြံအစည် ဖြစ်ပေါ်၍လာလေသည်။

မဟၥမုဒ္ဓဝဉ

ကြီ

ဤသို့လျင် အရှင်မေသိယထေရ်သည် အကုသိုလ်ဝိတက်သုံး ပါးတို့ ဝန်းကျင်ပတ်ခြံရံအပ်သည်ဖြစ်ရကား ကမ္မဋ္ဌာန်းအလုာ်နှင့် သင့်လျောက်ပတ်သည်ကို မပြုလုပ်နိုင်ပဲ"ဧကန္တပင် ဤအကြောင်း ကို မြင်တော်မူ၍ အရှည်မြင်တော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ငါ့ကို တားမြစ်တော်မူခဲ့လေသည်"ဟု သတိတရားရရှိကာ "ငါ သည် ဤအကြောင်းအရာများကို မြတ်စွာဘုရားအား လျောက် ထားပေအံ့"ဟုအကြံပြုံကာ မိမိထိုင်နေရာမှထ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင် ရှိတော်မူရာ စာလိက တောင်ပေါ် ကျောင်းသို့ သွားရောက်ကာ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ရိုသေမြတ်နိုး ရှိခိုးပြီးလျှင် အပြစ်လွှတ်ရာ အရဝ်၌ ထိုင်နေပြီးသော် အရှင်မေသိယသည် မြတ်စွာဘုရား ရှင်ကို—

> "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား … ထိုသရက် ဥယျာဉ်၌နေသော တပည့်တော်အား ကာမဝိတက်, ဗျာ-ပါဒဝိတက်,ဝိဟိ သာဝိတက်တည်းဟူသော ယုတ်မာသည့် အကုသိုလ်ဝိတက်သုံးပါးတို့သည် ခဏခဏဖြစ်ပွါး၍ လာ ပါကုန်၏။ ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား… (ထိုသို့ အကုသိုလ် ဝိတက်သုံးပါးတို ခဏခဏ ဖြစ်ပွါးလာသော အခါ) တပည့်တော်၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် 'အိုး....အံ့သြဖွယ် ကောင်းလိုက်ပါဘိ၊ အိုး....မဖြစ်စဘူးအထူးဖြစ်လိုက်ပါဘိ၊ ငါတို့သည် ယုံကြည်မှု = သဒ္ဓါတရားဖြင့် လူ့ဘောင်မှ ထွက်၍ရဟန်းတောင်သို့ စင်စစ်ကဝ်ရောက်သူများ ဖြစ်ကြ ပါကုန်၏၊ထိုသို့ဖြစ်ပါလျက့် ကာမဝိတက်, ဗျာပါဒဝိတက်, ဝိတိ သာပ်တက် တည်းဟူသော ယုတ်မာသည့် အကုသိုလ်

မည်သာဖြစ်၏ (အကယ်၍ တားမြစ်နေလျှင်) 'ပြုစုလုပ်ကျွေးမှု တခု ကိုသာ လိုလားပြီး မြတ်စွာဘုရားသည် ငါ့အား သွားခွင့်မပေးသည် ထင်ပါရဲ့'ဟုလည်း အရှင်မေဆိယ၏စိတ်ဝယ်ဖောက်ပြန်တွေပြား အထင် မှားမှု ဖြစ်လေရာ၏ ထိုသို့အထင်မှားမှု ဖြစ်ခြင်းသည် ထိုမေဆိယ ရဟန်းအဖို့ရာ ကာလရှည်ကြာ အစီးအပွါးမဲ့ရန် ဆင်းရဲရန်ဖြစ်လေရာ ၏''ဟု စောစီးကပင် ကြိုတင်သိမြင်တော်မူသောကြောင့် ခွင့်ပြုတော် မူခြင်းဖြစ်လေသည်)။ ဤသို့လျှင် အရှင်မေဆိယမထေရ်သည် မိမိ၏ဖြစ်ပုံကို ပြန်ကြား လျှောက်ထား၍ ထိုင်နေလတ်သည်ရှိသော် ထိုအခါ၌ ဖြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် ထိုမေဆိယမထေရ်အား သင့်လျော်ကျောက်ပတ် သော တရားကို ဟောကြားတော်မူလိုသည်ဖြစ်၍ (ပါဠိတော််၌) "အပရိပက္ကာယ မေဆိယ စေတောဝိမုတ္တိယာ ပဉ္စ ဓမ္မာ ပရိပါ-ကာယ သံဝတ္တန္တိ = မေဆိယ ---- တရားငါးမျိုးတို့သည် မရင့် ကျက်သေးသော စေတောဝိမုတ္တိ ( = စိတ်၏က်လေသာမှ လွတ် မြောက်မှု)ကို ရှင့်ကျက်စေရန် ဖြစ်ကုန်၏" အစရှိသည့်ကို ဟော

ဝိတက်သုံးပါးတို့ဖြင့် ကပ်ငြိခံကြရကုန်၏'ဟု ဤအကြံ အစည်သည် ဖြစ်ပေါ်၍ လာပါသည်ဘုရား"— ဟူ၍ မိမိဖြစ်ခဲ့ပုံများကို ပြန်ကြားလျောက်ထားလေ၏။

ရတနာ] အရှင်မေဆိယအား တရားဟောတော်မူခြင်း ၁၉၉

(ဤ၌။ ။မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အရှင်မေသိယထေရ်အား ထို

သရက်ဥယျ၁၌သို့ သွားရောက်ရန် အဘယ့်ကြောင့် ခွင့်ပြုတော်မူသ

နည်းဟု မေးဖွယ်ရှိ၏။ (အဖြေကား)"ဤမေသိယရဟန်းသည် ခွင့်မပြု

အပ်သော်လည်း ငါဘုရားကို တပါးတည်း ချန်ထားခဲ့ကာ ကေန်သူား

ကြားတော်မူ၏။ (ထိုတရားဒေသနာပါဠိ၏ မြန်မာပြန် အပြည့် အစုံကို ဥဒါန်းပါဠိ ပိဋကတ်တော်မြန်မာပြန် စာမျက်နှာ ၁၀၇-မှ စ၍ ကြည့်ရှုရာ၏။ ဤဗုဒ္ဓဝင်ကျမ်း၌ကား ဆိုလိုရင်းမျှံကို ဖော်ပြီ ပေအံ့)— "ချစ်သား မေဆိယ ···· (ဇော်ပြလတ္တံ့သော) တရား ငါးမျိုးတို့သည် မရင့်ကျက်သေးသော စေစတာဝိမုတ္တိ (စိတ်၏ကိလေသာမှ လွှတ်မြောက်မှု)ကို ရင့်ကျက်စေရန် ဖြစ်ကုန်၏။ ငါးပါးတိုဟူသည်မှာ----

ချစ်သား မေဆိယ ···· ယောဂါ၀စရ ရဟန်းသည် ဖော်ပြရာပါ တရားငါးပါးတို့၌ တည်ပြီးနောက် တဆင့် တက်၍ တရားလေးပါးတို့ကို ပွါးများရမည်၊ (က) ရာဂ ကို ပယ်နိုင်ရန် အသုဘကို ပွါးများရမည်၊ (ခ) ဗျာပါဒ

ဤငါးပါးတို့ဖြစ်သည်။ ်(၁) အမှတ်ပါ မိတ်ဆွေကောင်းကို ပေါင်းသင်းမိမှ ကျန်သော တရားလေးပါးတို့ ပြည့်စုံနိုင်သည်။

(၅) ဥဒယဗ္ဗယဉာဏ်ပညာနှင့် ပြည့်စုံခြင်း—

(၄) အားထုတ်အပ်သော လုံ့လဝီရိယရှိခြင်း၊

နာ စဉ်းစားမှုများခြင်း၊

(၂) သီလနှင့်ပြည့်စုံခြင်း၊ (၃) (က) အလိုနည်းမှု နှင့် စစ်သောစကား (ခ) ရောင့်ရဲမှုနှင့် စပ်သောစကား (ဂ) ဆိတ်ငြိမ်မှုနှင့်စပ်သော စကား (ဃ) မရောပ္စြန်းမှုနှင့် စစ်သောစကား (င) စီရိယကို အားထုတ်မှုနှင့် စပ်သောစကား (စ) သီလနှင့် စစ်သောစကား (ဆ) သမာမိနှင့် စစ်သောစကား (ဇ) ပညာနှင့် စပ်သောစကား (ဈ) မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန်နှင့် စပ် သောစကား (ည) ပစ္စဝေက္ခဏာညဏ်နှင့် စပ်သော စကား = ဤကထာဝတ္ထုဆယ်ပါး တရားစကားကို ကြား

(၁) မိတ်ဆွေကောင်းကို ပေါင်းသင်းမိခြင်း၊

] 00

ကို ပယ်နိုင်ရန် မေတ္တာကို ပွါးများရမည်၊ (ဂ) ဝိတက်ကို ဖြတ်တောက်နိုင်ရန် အာနာပါနဿတ်ကို ပွါးများရမည်။ (ဃ) ငါဟူသောမာန်ကို ပယ်နိုင်ရန် အနိစ္စသည်ာကို ပွါး များရမည်။ မှန်၏----မေဆိယ--- အနိစ္စသညာရှိသူအား အနတ္တသညာသည် ထင်၏၊ အနတ္တသညာထင်သူသည် ငါဟူသောမာန်ကို ပယ်ခွါနိုင်၍ ယခု ဘဝ၌ပင် နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်နိုင်၏"—် ဟု မိန့်တော်မူလေ၏။

ရတနာ] အရှင်မေဆိယအား တရားဟောတော်မူခြင်း 100

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဤအကြောင်းအရာ<mark>ကို သ</mark>ိ တော်မူ၍ ထိုအချိန်၌----

> (၁) ခုခ္ခါ 8တက္တာ သုခုမာ 8တ<mark>က္တာ</mark>၊ အနုဂတာ မနသော ဥပ္ပိလာဝါ။ တေေ အ၀ိဒ္ဒါ မနသော စိတက္ကေ၊ ဟုရာ ဟုရံ ဓာဝတိ ဘန္တစိတ္တော။

ယုတ်ညံ့သော ၀ိတက်, သိမ်မွေ့သော ၀ိတက်တို့သည် စိတ်သို့ အစဉ်လိုက်တတ်ကုန်၏၊ စိတ်ပေါ်လွှင် တက်ကြွ မှုကို ပြုံတတ်ကုန်၏၊ ဤမနော်ဝိတက်တို့ကို မသိသူသည် စိတ်မတည်တံ့နိုင်ပဲ အာရုံတခုမှ အာရုံတခုသို့ ပြေးသွှား တတ်၏။

(၂) ဧတေ စ ဝိဒ္ဒါ မနုသော ဝိတက္တေ၊ အာတာပိုယော သံ၀ရတီ သတိမာ။ အနုဂတေ မနသော ဥပ္ပိလာဝေ၊ အသေသမေတေ ပဇဟာသိ ဗုဒ္ဓေါ။

ထိုမနော၀ိတက်တို့ကို သိ၍ ကိလေသာ**ကို ပူပန်စေ** တတ်သော လုံ့လနှင့် သတ်ရှိသူ အရိယာ သာဝက (သုတဗုဒ္ဓ) ပုဂ္ဂိုလ်သည် စိတ်သို့ အစဉ်လိုက်တတ်, စိတ် ပေါ်လွှင်တက်ကြွမှုကို ပြုတတ်သည့် ဝိတက်တို့ကို ဝိတ်ဆို ဲနိုင်၏။ထိုအရိယာသာ၀က (သုတဗုဒ္ဓ)ပုဂ္ဂိုလ်သည် သစ္စာ လေးပါးကို သိသည် ဖြစ်၍ ထိုကာမဝိတက်စသည်တို့ကို အကြွင်းမဲ့ ပယ်စွန့်နိုင်၏-

ဟု ဤဥဒါန်း နှစ်ဂါထာကို မိန့်ဆိုကျူးရင့်တော်မူလေ၏၊ (ဤဆို အ၀်ပြီးသည်ကား ဥဒါန်း ပါဠိအဋ္ဌကထာမှ ထု<del>တ်ဆော**င်ဖေ**ာ်ပြ</del> ချက်တည်း။)

(ဓမ္မပဒအဋ္ဌကထာ ဖွင့်ဆိုချက်ကို ဆက်၍ ပြဆိုပေအံ့) —

ဖန္ဒနံ စပလံ စိတ္တံ၊ ခုရက္ခံ ခုန္ရွိဝါရယံ။ ဥဇုံ ကရောတ် မေခ်းဂီ၊ ဥသုကာရော္ တေဇနံ။ (မေသိယ = ချစ်သား မေသိယ....)။ ဥသုကာရော == ရဲမ၁န်၁င့်ကြွား လေးသမားသည်။တေဇနံ == အဖုအထစ် မပြေပြစ်ငြား ကောက်သောမြှားကို။ ဥဇုံကရောတိဗ္**ဝ** = မီးဝယ်ကင်မြိုက် ကိုယ့်အကြိုက်သို့ အလိုက်သင့် ဆွဲဆောင် ဖြောင့်အောင်ပြုသကဲ့သို့။ (ဧဝံ 🚔 ဤအတူ)။ မေဓာဝီ 💳 ထိုးထွင်းသိမြင် ပညာရှင်သည်။ဖန္ဒနီ ≕ ရူပ,သဋ္ဌ စသည် ဖုံဖုံ ခြောက်အာရုံ၌ တုန်လှုပ်နေသော။ စပလံ 🗕 အာရုံ တခုတည်း၌ ကြံ့ကြံ့မတည် လျှပ်ပေါ် လော်လည်စွာ ထသော။ ဒူရက္ခံ ≕ သပ္ပါယအာရုံတပါးပါး၌ ထား၍မရပဲ စောင့်ရှောက်ရန် ခဲယဉ်းစွာထသော။ ခုန္နဝါရယံ 💳 ၀ိသဘာဂ် အာရုံများ၌ လှည့်ပတ် ကျက်စားသည်ကို

ဟောကြားတော်မူလေ၏။

ဟု မိန့်ဟော်မူပြီးလျှင် ဤဆိုလတ္တံ့သော တရားနှစ်ဂါထာတို့ကို

"ချစ်သား မေဆီယ .... ဆိုင်းငံ့ဦးလော့၊ ယခုအခါ ငါ ဘုရား တပါးတည်းသာ ဖြစ်နေသေး၍ အခြား ရဟန်း တပါးပါး လာသည့် တိုင်အောင် ဆိုင်းငံ့ဦးလော့ ဟု တောင်းပန်စကား ပြောကြားသော ငါဘုရားကို တပါး တည်း ထားခဲ့၍ သွားသော သင်ချစ်သားသည် ဝန်လေး သော အမှုတို့ ပြုအပ်မိလေပြီ၊ ရဟန်းမည်သည် ဤကဲ့သို့ စိတ်အလိုအကြိုက် လိုက်ပါသူဖြစ်ရန် မသင့်လျော်ချော ဤစိတ်မည်သည် ပေါ့ပါး လျင်မြန်လှ၏၊ ထိုစိတ်ကို မိမိ အလိုသို့ လိုက်ပါစေဖို့သာ သင့်လှ၏"—

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဝိတက်သုံးမျိုးတို့ဖြင့် ကပ်ငြိခံရသော ကြောင့် ထိုသရက်တော ဥယျာဉ်အတွင်း၌ တရားအလုပ် အား ထုတ်ရန် မတတ်နိုင်ပဲ ပြန်၍ ကိုယ်တော်ထံမှောက် ရောက်ရှိ လာသော ထိုမေဆိယမထေရ်ကို----

မဟၥဗုဒ္ဓဝင် 101

ရတနာ] အရှမ်မေဆိယအား ကရားဟောဘော်မူခြင်း ၂ ၁၀

ဘားမြစ်နိုင်ခဲထသော။ မိတ္တံ = ထူးလွှေဆန်းပြား မိတ် တရားကို။ ဥဖုံ ကရောက် = ကာလိက္စစေတထိက္ကဒ်န် ႏ နှစ်သွယ် စီးဝယ်ကင်မြှိုက် ကိုယ့်အကြိုက်သို့ အလိုက် လဲ့ ဆွဲဆောင် ဖြောင့်အောင်ပြုံလုပ်နိုင်၏။

ဝါရိဇောဝ ထလေ ခိုတ္တော၊ ဩကမောကတဥမွှာော္။ ပရိပ္စန္တတိဒံ စိတ္တိ၊ မာရစေယို၊ ပဟာတာော။

(မေဆိယ = ချစ်သား မေဆိယ…)။ ဩကမော ကတော = မိမိနေရာ ရေတည်းဟူသောတည်ရာမှ။ ဥမ္ဘာ တော = ထုတ်ဆယ်အစ်သည်ဖြစ်၍။ တလေ = ကြည်း ကုန်းထက်၌။ ခိတ္တော = စွန့်ပစ်ချထားအစ်သော။ ငါနိ-စော = ရေ၌ပေါက်ဖွား ငါးသတ္တဝါသည်။ ပရိပ္ဖန္မတိ ဗူဝ = မတည်မရစ် တဖျစ်ဖျစ် တုန်လှုစ်သကဲ့သို့။ (ဧဝံ = ဤအတူ)။ဗူဒံ စိတ္တံ = အာရံဝါးပါး လိုက်စားပျော်ရွပ် ဤ စိတ်စညာဉ်သည်။ မာရမေယုံ = ကိလေသာမာရိ ကိုယ်တွင်းရန်ကို။ ပဟာတဇာ = သမုစ္ဆေဒစဟာန် ဖြင့် ပယ်လှန့် ဖြတ်တောက်ခြင်းငှါ။ (ဥမ္ဘတံ = ကာမ နယ် ပယ်ရေပြင်ကျယ် မှ ထုတ်ဆယ်အစ်သည် ဖြစ်၍။ ခိုဝ္ပံံ = စိပ်ဿနာကမ္မဋ္ဌာန်း စီးဖြန်းမှုတည်းဟူသော ကြည်းကုန်း ထက်၌ ချထားအစ်သည်ရှိသော်)။ မရိမ္ဖန္တတိ = အာရံ ငါးသင်း ရေနှင့်ကင်း၍ ပြင်းစွာအားထုတ်မှ တည်းတူ သော စိရိယလေးဆူ အပူရှိန်ဟစ် သေမတတ်လျှင် တဖျစ် ဖျစ် ဘုန်လှုစ်၍ နေစလ၏။

တရားဒေသနာ ဂါထာနိဂုံး ဆုံးလတ်သော အခါ၌ အမျှင် မေဆိပာမထေရ်သည် သောတာပတ္တိဖိုလ်၌ တည်လေ၏၊ အခြား များစွာသော သူတို့သည်လည်း သောတာပန်စသည် ဖြစ်ကြလေ ကုန်၏။ အရင်မေဆိယမထေရ်အား တရားဟောတော်မူခြင်းအကြောင်း ပြီး၏။

[43

# မဟၥဗုဒ္ဓဝင်

109

သာဝတ္ထိပြည်၌ (စု**ဒ္ဓသမဝါ**) ဆယ့်လေးခုမြောက်ဝါ ကစ်တော်မူနြင်း

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဆိုအပ်ခဲ့ပြီးသောအတိုင်း တဆယ့် သုံးခုမြောက် ( == တေရသမ ) ဝါကို စာလိကာမြို စာလိက တောင်ပေါ် ကျောင်းတိုက်ကြီး၌ သီတင်းသုံး ဝါဆိုတော်မူကာ မေဃိယသုတ္တန် အစရှိသော ထိုထိုတရားဒေသနာတို့ဖြင့် ကျွတ် ထိုက်သော သတ္တဝါတို့အား ချေချွတ်တော်မူပြီးနောက် ဝါကျွတ် သောအခါကို ထိုစာလိက တောင်ပေါ်ကျောင်းတိုက်ကြီး၌ ချေ ချွတ်ရမည့် သတ္တဝါရှိသေးသရွှေ သီတင်းသုံး နေထိုင်တော်မူပြီး၍ ထိုအရပ်မှ ခရီးဒေသစာရီ အစဉ်သဖြင့် ကြွချီတော်မူကာ လူနတ် ဗြဟ္မာ သတ္တဝါတို့အား တရားရေအေး အမြိုက်ဆေးကို တိုက် ကျွေးတော်မူလေရာ သာဝတ္ထိပြည်သို့ ရောက်သဖြင့် ထိုသာဝတ္ထိ ပြည် ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက်တော်၌ တဆယ့်လေးခုမြောက် ( စုဒ္ဓသမ ) ဝါ ကပ်ဆိုသီတင်းသုံး နေထိုင်တော်မူလေသည်။

# သာရိ**ပုတ္တထေရ်ဝတ္ထုကို ဟောတော်မူခြင်း** ထိုအခါ အရှင်သာရိပုတ္တရာ မထေရ်သည် တပည့်ရဟန်း ငါးရာတို့နှင့်တကွ ဇနုပုဒ်ဝယ် ကျောင်းတိုက်ကြီးတခုသို့ ကြွ ရောက်တော်မူကာ ဝါကပ်ဆိုတော်မူ၏။ ဇနုပုဒ်သား လူအများ

တို့သည် အရှင်သာရိပုတ္တရာ မထေရ်ကို ဖူးမြင်ကြရ၍ ဦးပေါင်း

များစွာ ဝါဆိုသင်္ကန်း လှူဒါန်းဖို့ရန် ဝန်ခံစကား လျှောက်ထား

ကြိလေကုန်၏။

အရှင်သာရိပုတ္တရာ မထေရ်သည် ဝါကျွတ်၍ ပဝါရဏာပြပြီး လော် ဝါဆိုသင်္ကန်းအားလုံး အပြည့်အစုံ မရောက်လာသေးမီပင် မြတ်စွာဘုရားရှင် ထံတော်သို့ သွားရောက်ဖူးမြော်လိုသည်ဖြစ်၍ ရဟန်းတို့ကို "ငါ့ရှင်တို့....ရဟန်းငယ်များ သာမဏေများအတွက် လူဒါယကာတို့က ဝါဆိုသင်္ကန်းများ ပို့ဆောင်လာလျှင် ခံယူကြ၍ ငါ့ထံသို့ ပို့လိုက်ကြကုန်၊ သို့မဟုတ် ကောင်းစွာသိုမှီး သိမ်းဆည်း ထားပြီးလျှင် ငါ့ထံသို့ သတင်းစကား ပါးလိုက်ကြကုန်"ဟု မိန့်ဆို ရဲတနာ] သာရိပ္ပတ္တရာ၀တ္ထုကို ဟောတော်မူခြင်း ၂၀၅

မှာထားပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ထံတော်သို့ သွားရောက်တော် မူလေ၏။

သင္စ္လဝတ္ထိပြည်သို့ ရောက်သောအခါ များစွာသော ရဟန်းတို သည် "ငါ့ရှင်တို့ … ယခုအခါ၌လည်း သာရှိပုတ္တရာထေရ်၏ သန္တာန်ဝယ် တဏ္ဍာလောဘ ရှိလေယောင်တကား၊ ထိုသို့ တဏ္ဍာလောဘ ရှိသေးသောကြောင့်ပင် 'လူဒါယကာတို့က ဝါဆိုသင်္ကန်းများ ပို့ဆောင်လှူဒါန်းလာလျှင် မိမိ၏ တပည့်များ အတွက် ဝါဆိုသင်္ကန်းများကို ပို့လိုက်ကြကုန်၊ သို့မဟုတ် ကောင်း စွာသိုမိုး သိမ်းဆည်းထားပြီးလျှင် ငါ့ထံသို့ သတင်းစကား ပါး လိုက်ကြကုန် ဟု ကျန်ရစ်သော ရဟန်းတို့အား အမှာစကား ပြောကြားပြီးမှ မြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့ ကြွလာတော်မူခြင်း ဖြစ်သည်"ဟူ၍ တီးတိုးစကား ပြောကြားကြလေသည်။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထိုရဟန်းတို့ရှိရာသို့ ကြွလာတော်မူ၍ "ရဟန်းတို့ ယခုအခါ အဘယ်စကားဖြင့် ညိမူစည်းဝေး၍ နေကြသနည်း" ဟု မေးတော်မူ၏၊ ရဟန်းတို့က " ဤမည်သော စကားဖြင့် စည်းဝေးညီမူ၍ နေကြကြောင်း" ပြန်ကြား လျောက် ထားကြလေသော် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ရဟန်းတို့....ငါဘုရား ၏ သားကြီး သာရိပုတ္တရာ သန္တာန်၌ တပ်မက် တွယ်တာသော တဏ္ဍာလောဘာ စိုးစဉ်းမျှ မရှိတော့ချေ၊ စင်စစ်သော်ကား 'လူ ဒါယကာတို့အား ကုသိုလ်ကောင်းမှုမှ ယုတ်လျော့မှု မဖြစ်ပါစေ သတည်း၊ ရဟန်းငယ်များနှင့် သာမဏေများအား တရားသဖြင့် ရအစ်သော သင်္ကန်းလာဘ်မှ ယုတ်လျော့မှု မဖြစ်ပါစေသတည်း' ဟု ဆင်ခြင်စဉ်းစားကာ ဤသို့ ပြောဆိုမှာထားခဲ့ခြင်းဖြစ်သည်" ဟု မိန့်တော်မူပြီးလျင်----

န္စတောမူပူးလျှင— အာသာ ယဿ န ၀ိဇ္ဇန္တိ၊ အသို့ိ လေး ကေ ပရမှိ စ။ နိရာသာသံ ၀ိသံယုတ္တံ၊ တမဟံ ဗြူမိ ဗြာတ္မဏံ။ (ဘိက္ခဝေ = ရဟန်းတော်များ အိုချစ်သားတို…)။ ယဿ = အကြင် အာသဝေါကုန်ခန်း ရဟန္တာ ပုဂ္ဂိုလ်၏

အား ဟောကြားသိစေပေ၏။— ဟူသော ဤဂါထာကို ဟောကြားတော်မူလေ၏။ ဒေသနာနိဂုံး ဆုံးလတ်သောအခါ များစွာသောသူတို့သည် သောတာပတ္တိဖိုလ် စသည်သို့ ဆိုက်ရောက်ကြလေကုန်၏။ ဤကား(ဓမ္မပဒၢဋ္ဌ၊ ၂၊၂၆-ဗြာဟ္မဏ၀ဂ်၊ စာမျက်နှာ ၄၂၁~ လာ) သာရိပုတ္တတ္ထေရ၀တ္ထုတည်း။ အရှင်သာရိပုတ္တရာ မထေရ်အပေါ်၌ "တဏ္ဍာလောဘ ယောင်တကား"ဟု ရဟန်းတို့ အထင်မှားသကဲ့သို့ပင် အရှင် မဟာမောဂ္ဂလာန် မထေရ်အပေါ်၌လည်း အထင်မှားမှု ဖြစ်ခဲ့ဘူး လေသည်။ ဝတ္ထု အကြောင်း အရာ ဖြစ်ပုံမှာ သာရိပုတ္တတ္ထေရ ၀တ္ထုနှင့် အလားတူ၏။ အထူးအားဖြင့် ဤအရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန် မထေရ်၏ ဝတ္ထု၌ကား မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အရှင်မောဂ္ဂလာန် မထေရ်၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် တဏ္ဍာလုံးဝမရှိကြောင်း ရှေးနည်း အတူ ဟောကြားတော်မူပြီးလျင်— ယဿာလယာ နှ ဝိဇ္ဇန္တိ၊ အညာယ အကထံကထီ။ အမတောဂဓမနပ္ပတ္တံ၊ တမဟံ ဗြူမိ ဗြာဟ္မဏံ။

သန္တာန်၌။ အသ္မိ လောကေ = မျက်မှောက် ပစ္စက္ခ ဤ လောက၌၎င်း။ပရမှိ စ = တမလွန်လောက ဟိုဘဝ၌၎င်း။ အာသာ = တောင့်တလင့်ဆို အလိုရှိငြား တဏှာတရား တိုသည်။ န ဝိဇ္ဇန္တိ = လေးပါးသောမဂ်ညဏ် သမုစ္ဆေဒ ပဟာန်ဖြင့် ပယ်လှန်ဖြတ်ချိုး အမြစ်ပါပြတ်ကျိုး၍ တစိုး တစ် မရှိကြကုန်။ နိရာသာသံ = တရာ့ရှစ်သင်း တဏှာ စပင်းမှ ရှင်းရှင်းလွှတ်မြောက်ပြီးသော။ ဝိသံယုတ္တံ = စပ်သိမ်းသော ကိလေသာတို့နှင့် မယှဉ်မစပ်သော။ တံ = ထို အာသဝေါကုန်ခန်း ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်ကို။ အတံ = လူ သုံးပါးတို့၏ဆရာ ဘုရားငါသည်။ ဗြာဟ္မဏံ = ဗြာဟ္မဏ ခေါ် ဆို ပုဂ္ဂိုလ်စင်စစ်ဟူ၍။ ဗြူမိ = ယထာဘူတ သဘာဝ အား ဟောကြားသိစေပေ၏။—

၂၀၆

့ စူဠရာဟုလောဝါခသုတ်ကို ဟောတော်မူ၍

ဟူသော ဤဂါထာကို ဟောကြားတော်မူလေ၏။ ဒေသနာနိဂုံး ဆုံးလတ်သောအခါ များစွာသောသူတို့သည် သောတာပတ္တိဖိုလ် စသည်သို့ ဆိုက်ရောက်ကြလေကုန်၏။ (ဓမ္မပဒ၊ဋ္ဌ၊ ၂၊ စာမျက်န္ဒာ ၄၂၂-မှ)။

(ဘိက္ခဝေ = ရဟန်းတော်များ အိုချစ်သားတို့----)။ ယဿ == အကြင် အာသဝေါကုန်ခန်း ရဟန္တာ ပုဂ္ဂိုလ်၏ သန္တာန်၌။ အာလယာ = ငြိတ္တယ်တတ်ငြား တဏ္ဍာတရား တိုသည်။ န ၀ိဇ္ဇန္တိ = လေးပါးသောမဂ်ဘုဏ် သမုစ္ဆေဒ ပဟာန်ဖြင့် ပယ်လှန်ဖြတ်ချိုး အမြစ်ပါပြတ်ကျိုး၍ တစိုး တစိ မရှိကြကုန်။ အညာယ = သုံးပါးရတနာ သုံးသိက္ခာ နှင့် သံသရာအစွန်း ပဋိစ္စသမုပ္ပါဒ်စက်ဝန်းကို နွဲခြန်းထင် ထင် အမွန်အတိုင်း သိမြင်၍။ အကထံကထီ == သို့လော သို့လော တွေးတော်ယုံမှားခြင်း ကင်းရှင်းတော်မူ၏။ အမတောဂမံ=မသေရာမှန် ပြည်နိဗ္ဗာန်ကို ဘုဏ်ဖြင့်သက် ၀င်သည်ဖြစ်၍။ အနုပ္ပတ္တံ == အစဉ်တစိုက် အရဟတ္တဖိုလ် ပေါက် ရောက်ဆိုက်တော်မူသော။ တံ = ထို အာသဝေါ ကုန်ခန်း ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်ကို။အဟံ = လူသုံးပါးတို့၏ဆရာ ဘုရားငါသည်။ ဗြာဟ္ခဏံ == ဗြာဟ္ခဏခေါ်ဆို ပုဂ္ဂိုလ်စင် စစ် ဟူ၍။ ဗြူမိ == ယထၥဘူတ သဘ၁ဝအား ဟောကြား သိစေပေ၏။

ရတနာ] ရှင်ရာဟုလာကို အရဟတ္တဖိုလ်၌ တည်စေခြင်း ၂၀၇

ရှင်ရာဟုလာကို အရကတ္တဖိုလ်၌ တည်စေတော်မူခြင်း မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဖော်ပြရာပါအတိုင်း သာဝတ္ထိပြည်၌ စုဋ္ဌသမဝါ ကပ်ဆိုတော်မူပြီး၍ ထိုသာဝတ္ထိပြည် ဇေတဝန်ကျောင်း ၌ပင် သီတင်းသုံးနေထိုင်တော်မူဆဲ ဖြစ်လေသည်။ ထိုအချိန်၌ အရှင်ရာဟုလာသည် အသက်နှစ်ဆယ်ပြည့်၍ ရဟန်းပြုပြီးစ ဝါ မရသေးသော ရဟန်းငယ် ဖြစ်လေသည်။ ထိုအခါ တနေ့သ၌ နံနက်မိုးသောက်ထအခါ သတ္တလောက**ကို** ရှုကြည့်တော်မူသော မြတ်စွာဘုရား၏ စိတ်သန္တာန်၌—

ထိုအခါ (လွန်ခဲ့သော ကမ္ဘာတသိန်းထက်က ပဒုမုတ္တရ မြတ်စွာဘုရားရှင် အထံတော်၌ အရှင်ရာဟုလာအလောင်း ပါ-လိတနဂါးမင်းနှင့် အတူတကွ ဆုတောင်းပြုခဲ့ကြသည့်) ထောင် ပေါင်းများစွာ နတ်ဗြဟ္မာတို့သည် "ယနေ့ မြတ်စွာဘုရားသည် အရှင်ရာဟုလာကို တဆင့်တက်၍ အရဟတ္တမဂ် အရဟတ္တဖိုလ် ပေါ်က် ရောက်ရှိအောင် ချေချွတ်ဆုံးမတော်မူလိမ့်မည်"ဟု နှလုံး <del>ပိုက်ကြ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်သို့ အစဉ်တစိုက် လိုက်ပါကြလေကုန</del>် ၏။

လေ၏။

ထိုသို့ အကြံအစည်တော်ဖြစ်ပြီးနောက် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် နံနက်အခါ၌ သာဝတ္ထိပြည်အတွင်း ဆွမ်းခံဝင်တော်မှုပြီးလျှင် ဆွှမ်းကိစ္စပြီးဆုံးပြီးနောက် ဆွမ်းခံရာမှ ဖဲကြွတော်မူခဲ့၍ အရှင် ရာဟုလာကို "ရာဟုလာ…နိသိဒိုင် ထိုင်စရာအခင်းကို ယူခဲ့လော့၊ အန္ဓဝန်တောအုပ်သို့ နေ့သန့်ခြင်းဌာ၊ သွားကြကုန်ရှိ"ဟု မိန့်တော် မူလေ၏။ ထိုအခါ အရှင်ရာဟုလာသည် "ကောင်းပါပြီ မြတ်စွာ ဘုရား"ဟု လျောက်ထားဝန်ခံပြီးလျင် နိုသိမိုင် ထိုင်စရ အခင်းကို ယူလျက် မြတ်စွာဘုရား၏ နောက်တော်မှ အစဉ်တစိုက် လိုက်ပါ

ထိုမှတပါးလည်း သစ္စါ့ဝီရိယ္ သတိ ့သမာဓိ ့ပည**ာ**=ပူသော ဣန္ဒေန္ ငါးပါး၊ အနိစ္စသည့္ ဒုက္ခသည့္ အနတ္တသည့္ ပဟာနသည့္ ဝိရာဂ-သည္ ဟူသော ဤနိဗ္မေတာဂ်ိယသည္းငါးပါး၊ မေသိယယူတ္တန် ( ဥဒါန်းပါဠိတော် ) ၌ လာရှိသည့် မိတ်ဆွေကောင်းကို ပေါင်းသင်း မိခြင်း သီလနှင့်ပြည့်စုံခြင်း ကထာဝတ္ထုဆယ်ပါး တရား စကားကို ကြားနာစဉ်းစားမှုများခြင်း္ အားထုတ်အပ်သော၊ လုံ့လဝီမိုယရှိခြင်း္ ဥဒယဗ္ဗယဉာဏ်ပညာနှင့် ပြည့်စုံခြင်းဆဟူသော ယရားငါးပါး = ဤသို့ အားဖြင့် ဝိမုတ္တိပရိပါစနီယတရား တဆယ့်ငါးပါးသုံ့ ဖြစ်သတည်း)။

ရတနာ] ရှင်ရာဟုလာကို အရဟတ္တဖိုလ်၌ တည်စေြင်း ၂ ၀၉

(ဤ၌။ ။ လွန်ခဲ့သော ကမ္ဘာတသိန်းထက်က အတူတက္န ဆုတောင်းမှု ပြုခဲ့ကြသော ထောင်ပေါင်းများစွာ နတ်ဗြဟ္မာတို့သည် "အဘယ်အခါ၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အရှင်ရာဟုလာကို တဆင့် တက်၍ အရဟတ္တဖိုလ်ပေါက် ရောက်ရှိအောင် ဆုံးမချေချွတ်တော်မူပါ လိမ့်မည်နည်း 'ဟု စောင့်မျော်လျက် ရှိကြလေသည်။ အရှင်ရာဟုလာက် မဟာဗုဒ္ဓဝဉ

년3

၂၁၀

သဒ္ဓဲ၊အစရှိသော ဣန္ဒြေတို့ ရင့်ကျက်ပြီဖြစ်သောကြောင့် မြတ်စွာဘုရား ရှင်က ရှေးဖော်ပြရာပါ အတိုင်း ''ယနေ့ ငါဘုရားသည် ရာဟုလာကို အရဟင္ဘဖိုလ်ပေါက်ဆုံးမချေချွတ်တော်မူမည်''ဟု ကြံစည်တော်မူသော အခါ အဟိုဆန္ဒ တူမျှကြသောကြောင့် အချိန်ရှိသမျှ ထိုသို့ မြတ်စွာ ဘုရားရှင် ကြံစည်ဆင်ခြင်တော်မူသော ထိုစဏကို စောင့်မျှော်လျက် ရှိနေကြသည့် ထိုထောင်ပေါင်းများစွာ နဟ်ဗြဟ္မာတို့သည် ထိုသို့ အကြောင်း ျံသွတ်လာပြီကို သိမြင်ကြ၍ အန္ဓဝန်တောအုပ် တခုတည်း၌ ပင် စုဝေးလာကြလေကုန်၏။

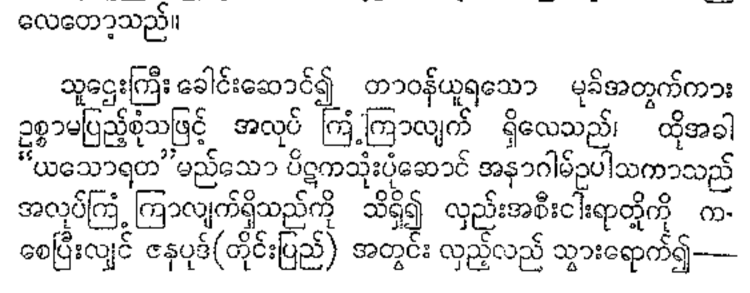
အန္ဓဝန်တောအုပ်အကြောင်း

ဤ၌။ ။သာဝတ္ထိပြည်၏အနီးရှိ အန္ဓဝန်တောအုပ်၏ အကြောင်း ကို မူလပဏ္ဏာသ အဋ္ဌကထာ ဒုတိယအုပ် စာမျက်နှာ ၂ဂ၊၂၉-ဝမ္မိက သုတ်အဖွင့်မှ အကျဉ်းချုပ် ထုတ်ဆောင်ပြဉ်းအံ့——

ထို တောအုပ်ကား ကဿပမြတ်စွာဘုရားရှ**င်**နှင့် အကျွန်ုပ်တို့၏ ဘုရားရှင် ဤနှစ်ဆူသော ဘုရားရှင်တို့၏ အခါကာလ၌ပင် အန္ဓဝန် တောအုပ် ဟူ၍ ထင်ရှားခဲ့လေသည်။ ခဲ့ျဦးအံ့ — အသက်တမ်းတိုတော် မှုကြသော မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့၏ သာရီရိကဓာတ်တော်သည် တစိုင် တခဲတည်း မဖြစ်၊ အဓိဋ္ဌာန်တော်မူချက်အတိုင်း အစိတ်စိတ်အမြွှာမြွှာ ကွဲပြားကြလေသည်၊ ထို့ကြောင့်ပင် ( အသက်တမ်းတိုတော်မူသော ) အကျွန်ုပ်တို့၏ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း ''ငါ ဘုရားကား ကြာ မြင့်စွာ တည်နေရမည်မဟုတ်၊ အသက်တမ်း တိုတောင်းလှသည့် အတွက် ငါဘုရားကို အနည်းငယ်သော သတ္တဝါတို့သာ ဖူးမြင်ကြရပေလိမ့်မည်၊ မဖူးမြင်လိုက်ကြရသော သင္တာပါတို့ကသာ များလှစွာကုန်၏၊ ထိုမဖူးမြင် လိုက်ကြရသော သတ္တဝါတို့သည် ငါဘုရား၏ ဓာတ်တော်များကို ပင့် ဆောင်ကြ၍ ထိုထို အရပ်ဒေသတို့၌ ပူဇော်ကြကာ နတ်ရွှာသုဂတိသို့ လားရောက်ကြရပေလိမ့်မည်"ဟု ကြံစည်ဆင်ခြင်တော်မူကာ ပရိနိဗ္ဗာနီ စံတော်မူခါနီး၌ "ငါဘုရား၏ သာရီရိကဓာတ်တော်များသည် အစိတ် စိတ် အမြွှာမြွှာကွဲပြားကြစေသတည်း"ဟု အဓိဋ္ဌာန်တော်မူခဲ့လေသည်။ ( ထို့ကြောင့်ပင် အကျွန်ုပ်တို့၏ ြတ်စွာဘုရား ဓာတ်တော်များမှာ အစိတ်စိတ်အမြွှာမြွာ ကွဲပြားခဲ့လေသည်)။ သက်တော်ရှည်မြတ်စွဲ၁ဘုရားရှင်တို့၏ ့သာရီရိက ဓာတ်တော်သည် ကား ရွှေတုံးရွှေစိုင်ပမာ တလုံးတခဲတည်းလာ တည်ရှိကျန်ရစ်တော် မှုလေသည်၊ သို့ရကား(အသက်တမ်း အနုစ်နုစ်သောင်းခေတ်၌ ပွင့်တော်

မူသည့်) ကဿပမြတ်စွာဘုရား သာရီရိက ဓာတ်တော်သည်လည်း သက် တော်ရှည်မြတ်စွာဘုရားဖြစ်သောကြောင့် တလုံးတခဲတည်းသာ၊ တည်ရှိ ကျန်ရစ်တော်မူလေသည်၊ ထိုအခါ သူအပေါင်းတို့ စည်းဝေးကြပြီးလျှင် "ဓာတ်တော် ဘို့ကား၊ တစိုင်တခဲတည်း တည်ရှိကျန်ရစ်ကြသည်၊ အစိတ် စိတ်ခွဲခြင်းငှါ မတတ်နိုင်၊ အဘယ်သို့ ပြုကြမည်နည်း"ဟု တိုင်ပင်ကြ၍ တစိုင်တခဲတည်း (တဆူတည်း) သော စေတီတော်ကို တည်ထားကြကုန် အံ့ဟု သဘောတူကြပြီးနောက် စေတီတော်ပမာဏကိုလည်း တယူဇနာ အမြင့် အငန်းအဝိုင်း ပမာဏရှိသော စေတီတော်တည်ထားကြရန် တညီ တညွတ်တည်း ဆုံးဖြတ်ကြလေသည်၊အုတ်အက်တေမျှားအတွက် ဆက် ၍ တိုင်ပင်ကြသောအခါ အပြင်မှပတ်၍စီသော အက်ချပ်များကို အဖိုး တသိန်းတန်ရွှေအုတ်ချပ်များဖြင့်စီရန် အတွင်းအုတ်များကို ငါးသောင်း တန် ရွှေအုတ်ချပ်များဖြင့်စီရန်, မြေကိစ္စအတွက် ဆေးဒန်း မြင်းသီလာ အမှုန့်တို့ကိုအသုံးပြုရန် ရေကိစ္စအတွက် ဆီကိုအသုံးပြုရန် ဆုံးဖြတ်ချက် ချမှတ်ပြီးနောက် မုခ်လေးမုခ်တို့ကို လေးစုပြုကြပြီး (၁) မင်းကြီးက တမုခ်အတွက် တ၁၀န်ယူလေသည်း (၂) အခြားတမုခ်အတွက် ပထဝိန္ခရ မင်းသားက တာဝန်ယူလေသည်၊ (၃) အခြားတမုခ် အတွက် မင်းမှု ထမ်းတို့၏ ရွှေသွားခေါင်းဆောင်ပြုကာ စစ်သေနာပတိက တာဝန် ယူလေသည်၊ (၄) အခြားတမုခ်အတွက် သူဌေးကြီးက ရွှေသွား ခေါင်းဆောင်ပြုကာ တိုင်းသူပြည်သားတို့က တာဝန် ယူကြလေသည်။ ထိုလေးစုတို့အနက် (၁) မင်းကြီး (၂) ပထဝိန္ဒရ အိမ်ရွှေမင်းသား (၃) စစ်သေနာပတိကြီးတို့ကား ဥစ္စာပေါများသူများ ဖြစ်ကြသော

ရဘန္နာ] ရှင်ရာဟုလာကို အရဟက္ကဖိုလ်၌ တည်စေခြင်း ၂၀၁



ကြောင့် မိမိတို့ပိုင်ရွှေဘုံးရွှေစိုင်များကို ထုတ်ဆောင်ကြစေကာ မိမိတို့

တာဝန်ယူကြသည့် မုခ်အသီးသီးတို့၌ အလုပ်စတင်၍ `လုပ် ဆောင် ကြ

''အိုတိုင်းသူပြည်သား လူအမျှားတို့... ကဿပ မြတ်စွာဘုရားရှင် သည် အနှစ်နှစ်သောင်းကြာ ရွှေတောင်ကြီးအလား မားမား တည် တော်မူခဲ့၍ ယခုအခါ ပရိနိဗ္ဗာန် ဝင်စံတော်မူခဲ့လေပြီ၊ ထိုမြတ်စွာဘုရား မဟာ၁ဗုဒ္မ**၀**င်

၂၁၂

ရှင်၏ တဆူတည်းသော သာရီရိကဓာတ်တော်ကို ဌာပနာပြီးလျှင် တယူဧနာ ပမာဏရှိသော ရတနာစေတီတော်ကြီး တည်ထားဆဲဖြစ်လေ သည်၊ မိမိတို့ လျှုနိုင်ရာ ရွှေကိုဖြစ်စေ ငွေကိုဖြစ်စေ ရတနာခုနှစ်ပါး ကိုဖြစ်စေ ဆေးခန်းကိုဖြစ်စေ မြင်းသီလာကိုဖြစ်စေ ပေးလျှကြစေ လိုသည်"—

ိုဗုဒ္ဓ

ဟု ကုသိုလ်မှု၌ ဆောက်တည်စေ နှိုးဆော် ကြွေး ကြော်လေ သည်း တိုင်းသူပြည်သား လူအများတို့သည် မိမိတို့ အစွမ်းသတ္တိ ရှိကြသော အလျောက် ရွှေငွေစသည်တို့ကို ပေးလှူကြလေသည်၊ ရွှေငွေကိုမှ မတတ်နိုင်သူများကလည်း ဆန့်ဆီစသည့်တို့ကို ကုသိုလ်ပါဝင်လှူခါန်း ကြလေသည်။

ယသောရတအနာဂါမ် ဥပါသကာသည် ဆန် ဆီ ပဲ စသည်တို့ကို အလုပ်သမားများ၏ ထမင်းရိက္ခာအတွက် ပို့စေလေ၏၊ ကြွင်းသော အလျှုဝတ္ထုများဖြင့် ရွှေကိုလဲလှယ် ဝယ်စေပြီး ပို့စေလေ၏။ ဤနည်းဖြင့် ဧပ္မူဒိပ်တကျွန်းလုံး လှည့်လည်အလှူခံ၍ ပို့စေလေသည်။

စေတီတော်ကြီး တည်ပြီးသောအခါ စေတီတော် တည်ရာဌာနမှ အကြီးအကဲပြုသူများက "စေတီတော်ကြီး တည်ထားခြင်းအလုပ် ပြီး စီးလေပြီ၊ ဆရာကြီး လာရောက်၍ စေတီတော်ကို ရှိခိုးစေလိုသည်"ဟု သဝဏ်လွှာကို ပို့သကြလေသည်။ ယသောရတအနာဂါမ် ဥပါသကာက လည်း "ငါသည် ဧမ္မူဒိပ်တကျွန်းလုံးကို ကုသိုလ်မှု၌ ဆောက်တည်စေ အပ် နှိုးဆော်အပ်လေပြီ၊ ရှိသည်ကို ယူ၍သာ စေတီတော်ကြီး အပြီး တည်ထားကြလေ"ဟု သဝဏ်လွှာကို ပို့သစေလေသည်။ သဝဏ်လွှာ နှစ်စောင်တို့ လမ်းခရီးအကြား၌ ပေါင်းဆုံမိကြလေသည်။ အထူးအား ဖြင့် ဆရာကြီးထံမှ ပေးပို့လိုက်သော သဝဏ်လွှာထက် စေတီတော်

ကည်ရာဌာနမှ ပေးပို့လိုက်သောသဝဏ်လွှာက အလျင်လက်ဦး ဆရာကြီး ထံသို့ ရောက်ရှိလာလေသည်။ ဆရာကြီးသည် သဝဏ်လွှာကို ဖတ်ပြီးလျင် "စေတီတော်ကြီးကို ငါရှိခိုးပေအံ့"ဟု ကြံစည်ကာ အဖော်မပါ တယောက်တည်းသာ စေတီ တော်တည်ရာဖက်သို့ ထွက်လာခဲ့လေ၏။ လမ်းခရီးအကြားဝယ် တော အုပ်အတွင်း၌ ခိုးသားငါးရာတို့ ထကြွှသောင်းကျန်းလျက် ရှိကြလေ သည်၊ ထိုခိုးသားငါးရာတို့အနက် အချိုသောခိုးသားတို့သည် ဆရာကြီး ကို မြစ်ကြလေလျှင် "ဤဆရာကြီးသည် ဧမ္ဗူဒိပ်တကျွန်းလုံးမှ ရွှေငွေ များကို စုရုံးကောက်ခံအပ်ခဲ့လေပြီ၊ ရွှေအိုးကြီးများသည် လ်မ့်၍လိမ့်၍ တို့အားလည်း ၎င်းရွှေငွေထဲမှ အနည်းငယ် အနည်းငယ်ခွဲ၍ ပေးရမည် ဟု နိုင်ထက်စကား ပြောကြားကြလေသည်။ ထိုအခါ ဆရာကြီးက <mark>"အ</mark>မောင်တို့....အမောင်တို့ မသိကြဘူးကော၊ ကဿပမြတ်စွာဘုရားရှင် ပရိနိဗ္ဗာန် ဝင်စံတော်မူခဲ့ပြီ၊ ထိုမြတ်စွာဘုရား ရှင်၏ သာရီရိကဓာတ်တော်ကို ဠာပနာ၍ တယူဧနာ ပမာဏရှိသော ရတနာစေတီတော်ကြီးကို တည်ထားအပ်ဆဲဖြစ်လေသည်၊ ထိုစေတီ တော်ကြီး အတွက် ငါ သည် တိုင်းသူပြည်သားတို့အား ကု သိုလ် မူ ၌ ဆောက်တည်စေအပ်ပါသည်၊ မိမိအတွက်မဟုတ်ပါ။ ထိုထိုရသမျှသော အလျဝတ္ထုများကိုလည်း ထိုထိုရရာရရာအရပ်မှ ထိုစေတီတော် တည်ရာ အရပ်သို့ ပို့အပ်ပြီးဖြစ်လေသည်။ ငါ့မှာကား၊ ကိုယ်ဝယ်ဝတ်ထားသည့် အဝတ်မှတပါး အခြားဥစ္စာဟူ၍ တချင်ရွှေးမျှမရှိပါ''ဟု ပြောဆိုလေ လျင် အချိုသော ခိုးသားများက ''ဤဆရာကြီးပြောသည့်စကား**သည်** ဆရာကြီးပြောသည့်အတိုင်းပင် အမုန်ဖြစ်လေသည်၊ သို့ရကား ဆရာကြီး ကိုလွတ်ကြလော့''ဟုပြောဆို၍ အချိုသောခိုးသားများကမူ "ဤဆရာ ကြီးသည် မင်းအပူဇော်ခံဆရာကြီး အမတ်အပူဇော်ခံဆရာကြီး ဖြစ် လေသည်၊ ငါတို့အထဲမှ တယောက်ယောက်ကို မြို့လယ်လမ်း၌ တွေ့မြင်

ယသောရတ ဥပါသကာ၏ ကံကြမ္မာ ထိုအခါ ဆရာကြီးက "အမောင်တို့….ငါ့ကို အဘယ့်ကြောင့် ဖမ်းယူ ကြသနည်း" ဟု မေးလေလျင် ခိုးသားတို့က "ဆရာကြီးသည် ဇမ္ဗူဒိပ် တကျွန်းလုံးမှ ရွှေငွေအားလုံးကို စုရုံးယူဆောင်အပ်ခဲ့လေပြီ၊ ကျွန်ုပ် တို့အားလည်း၎င်းရွှေငွေထဲမှ အနည်းငယ် အနည်းငယ်ခွဲ၍ ပေးရမည်" ဟု နိုင်ထက်စကား ပြောကြားကြလေသည်။

လာကုန်ပြီ''ဟု ကျန်သောခိုး<mark>သားတို့အား</mark> ပြောကြားကြ၍ ဆရာကြီး ကို ဖမ်းယူကြလေ၏။

ရတနာ] ရှင်ရာဟုလာကို အရဟတ္တဖိုလ်၌ တည်စေခြင်း ၂၁၃

လျှင် မင်း မင်း၏အမတ်စသည်တို့အား ဤအကြောင်းကို ပြောကြား၍ အကျိုးမဲ့ပျက်စီးခြင်းသို့ ရောက်စေပေလိမ့်မည်'' ဟူ၍ မလွှတ်ရန်ဖက်မှု ပြောကြားကြလေသည်။ ထိုအခါ ယသောရတအနာဂါမ်ဥပါသကာသည် ''အမောင်တို့....ငါ သည် ဤ(အမောင်တို့ပြောသည့်) အတိုင်း ပြုလိမ့်မည်မဟုတ်ပါ''ဟု ပြောဆိုလေသည်။ (ထိုသို့ ပြောဆိုခြင်းမှာ ထိုခိုးသားတို့အပေါ်၌ သနားသော ကရုဏာဖြင့် ပြောဆိုခြင်းဖြစ်သည်၊ မိမိ၏အသက်၌ တွယ် တာ တပ်မက်သောကြောင့် ပြောဆိုခြင်းမဟုတ်)။ ထိုအခါ ထိုခိုးသား များ ''ဆရာကြီးကို အချိုက ဖမ်းမြဲဖမ်းသင့်သည်၊ အချိုက လွှတ်သင့် သည္တိုိဟု အငြင်းပွါးကြံလေသော "ဖမ်းမြဲဖမ်းထားသင့်သည္တိုဟု

အယူရှိသောခိုးသားတို့က မဲများကြလျက် နောက်ဆုံးတွင် ဆရာကြီးကို သတ်ဖြတ်ကြလေကုန်၏။

្រុន្ត

တိုခဏမှာပင် ဂုဏ်ကျေးဇူးကြီးမားလှသော အနာဂါမ်အရိယာကြီး အပေါ်၌ သတ်ဖြတ်သည်အထိ ပြုမှားကြသောပြစ်မှုကြောင့် ဆီမီး တောက်အညွှန့်ငြိမ်းသကဲ့သို့ပင် ထိုခိုးသားတို့၏ မျက်စိတိုသည် ကွယ်ကြ လေကုန်၏။ ထိုခိုးသားငါးရာတို့သည် "အချင်းတို့...ငါ့မျက်စိ အဘယ် မှာနည်း၊ ငါ့မျက်စိ အဘယ်မှာနည်း 'ဟု ငိုကြွေးမြည်တမ်း တစမ်းစမ်း ဖြစ်ကြလေကုန်သော် အချို(ဆွေမျိုးရှိသော)ခိုးသားများကို ဆွေမျိုး များက မိမိတို့အိမ်သို့ခေါ် ဆောင်သွားကြလေသည်။အချိုသောခိုးသား တို့ကား ဆွေမဲ့မျိုးမဲ့ ကိုးကွယ်ရာမဲ့ကုန်ရကား ထိုတောအုပ်အတွင်း သစ်ပင်ရင်း၌ပင် သစ်ရွက်မိုးသည့်တဲ၌ ဆင်းရဲစွာနေကြရလေကုန်၏။

တောအုပ်သို့ လာကြသောလူတို့သည် သနားသဖြင့် ထိုမျက်မမြင် ခိုးသားတို့အား (မိမိတို့တုတ်နိုင်သမျှ) ဆန်ကို၎င်း ထမင်းထုပ်ကို၎င်း အခြားစားနပ်ရိက္ခာကို၎င်း ပေးကြလေကုန်၏။ ထင်းခွေရန် ဟင်းရက် ခူးရန် ထိုတောသို့သွား၍ ပြန်လာကြသောလူတို့သည် ''မောင်တို့.... ဘယ်သို့ သွားကြသနည်း'' ဟု မေးအပ်လျှင် ''ငါတို့သည် မျက်မှမြင် တော=အန္ဓဝန်တောသို့ သွားကြသည်'' ဟု ဖြေကြားပြောဆိုကြလေ သည်။

ဤသို့လျှင် ဘုရားရှင်နှစ်ဆူတို့၏သာသနာ ခေတ်ဓာခါမှာပင် ထို တောအုပ်သည် "အန္ဓဝန်တော=မျက်မမြင်တော" ဟူ၍ ထင်ရှားလေ သည်။ အထူးအားဖြင့် ထိုတောသည် ကဿပမြတ်စွာ သာသနာခေတ် အခါ၌ လူသူလေးပါး အသုံးမပြု စွန့်ပစ်၍ထားအပ်သော ဇနပုဒ်ကြီး၏ အနီး၌ တည်ရှိလေသည်၊ အကျွန်ုပ်တို့၏ မြတ်စွာဘုရားရင် လက်ထက် တော်အခါ၌ကား ထိုတောသည် သာဝတ္ထိပြည်၏အနီး ဇေတဝန်ကျောင်း တိုက်၏ နောက်ပိုင်း၌ အာရံုငါးသင်း ဆိတ်ငြိမ်ခြင်းကို အလိုရှိကြသည့် အမျိုးကောင်းသားတို့၏နေရာ ကမ္မဋ္ဌာန်းကျောင်းကြီးသဖွယ် တည်ရှိ လေသည်။ ဤကား အန္ဓဝန်တော = မျက်မမြင်တော အကြောင်း အရာတည်း) ။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အန္ဓဝန်တော = မျက်မမြင် တောသို့ သက်ဝင်တော်မူ၍ တခုသော သစ်ပင်ရင်းဝယ် (ရှင် ရာဟုလာ) ခင်းထားအပ်သော နေရာ၌ ထိုင်နေတော်မူလေ၏၊ အရှင်ရာဟုလာသည်လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ရှိသေမြတ်နိုး

မြဟစ္စာဘုရား (၁)။ (ဗုဒ္ဓ) ချစ်သားရာဟုလာ ···· ယခု ငါဘုရား မေးမြန်းမည့် စကားကို သင်ချစ်သားသည် အဘယ်သို့ မှတ်ထင်အောက်မေ့ သဘောကျသနည်း၊ အဆင်းတွင်မည် ရုပ်ထိုဤ တို့သည် မြဲကုန် သလော၊ မမြဲကုန်သလော။ (**ရှင်ရာဟုလာ**) မမြဲကုန်ပါ မြတ်စွာ

(ဗုဒ္ဓ) ချစ်သားရာဟုလာ…ယခု ငါဘုရား မေးမြန်းမည့် စကားကို သင်ချစ်သားသည် အဘယ်သို့ မှတ်ထင်အောက်မေ့ သဘောကျသနည်း၊ မျက်စိတွင်မည် ရုပ်အကြည်သည် မြံသလော၊ မမြံသလော။(ရှင်ရာဟုလာ)မမြံပါ မြတ်စွာဘုရား…။ ။(ဗုဒ္ဓ) မမြံသော မျက်စိတွင်မည် ရုပ်အကြည်သည် ဆင်းရဲသလော၊ ချမ်းသာသလော။ (ရှင်ရာဟုလာ) ဆင်းရဲပါ မြတ်စွာဘုရား… ။ ။(ဗုဒ္ဓ) မမြံ, ဆင်းရဲ, ဖောက်လွဲဖောက်ပြန် ဖြစ်တတ်သည့် မျက်စိတွင်မည် ရုပ်အကြည်ကို(ဧတံ မမ)ငါ့ဥစ္စာဘူ၍(တဏှာဖြင့် ၎င်း), (ဧသာဟမသ္မိ) ငါဟူ၍ (မာနဖြင့်၎င်း), (ဧသော မေ အတ္တာ) ငါ၏ အတ္တလိပ်ပြာတည်း ဟူ၍ (ဒိဋ္ဌိဖြင့်၎င်း) အလွှဲလွဲ အချော်ချော် ရှုမျှော်သင့်သူလော။ (ရှင်ရာဟုလာ) မသင့်ပါ မြတ်စွာဘုရား…(၁)။

ရှိခိုးပြီးသော် သင့်လျော်လျောက်ပတ် အပြစ်လွှတ်သော နေရာ၌ ထိုင်နေလေ၏၊ အပြစ်လွှတ်သောနေရာ၌ ထိုင်နေပြီးသော အရှင် ရာဟုလာကို မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဤတရားစကားကို မိန့်တော် မူ၏——

အပဉ္ၾကတရားဒေသနာတော်

ရတနာ] ရှင်ရာဟုလာကို အရဟတ္တဖိုလ်၌ တည်စေခြင်း ၂၁၅

ဘုရား…။ ။ (ဗုဒ္ဓ)မမြဲသော အဆင်းတွင်မည် ရုပ်ထိုဤသည် ဆင်းရဲသလော၊ ချမ်းသာသလော။ (**ရှင်ရာဟုလာ**) ဆင်းရဲပါ မြတ်စွာဘုရား····။ ။ (ဗုဒ္ဓ)မမြံ, ဆင်းရဲ, ဖောက်လွဲ ဖောက်ပြန် ဖြစ်တတ်သည့် အဆင်းတွင်မည် ရုပ်ထိုဤကို (ဧတံ မမ) ငါ့ဥစ္စာ ဟူ၍ (တဏ္ခာဖြင့်၎င်း), (သောဟမသ္မိ)ငါဟူ၍ (မာနဖြင့်၎င်း), (သော မေ အတ္တာ)ငါ၏ အတ္တလိပ်ပြာတည်းဟူ၍ (ဒိဋ္ဌိဖြင့်၎င်း) အလွဲလွဲ အချော်ချော် ရှုမျှော်သင့်သလော။ (**ရှင်ရာဟုလာ**) မသင့်ပါ မြတ်စွာဘုရား----(၂) ။

(သော မေ အတ္တာ)ငါ၏ အတ္တလဲပြာတည်းဟူ၍ (ဒဋ္ဌဖြင့်၎င်း) အလွဲလွှဲ အချော်ချော် ရှုမျှော်သင့်သလော။ (**ရှင် ရာ ဟု လာ**)မသင့် ပါ မြတ်စွာဘုရား····(၃)။ ( ဗူခ္ဓ ) ချစ်သားရာဟုလာ....ယခုငါဘုရား မေးမြန်းမည့်စကား ကို သင်ချစ်သားသည် အဘယ်သို့ မှတ်ထင်အောက်မေ့ သဘော ကျသနည်း၊ မျက်စ်၌မှိသော အတွေ (စက္ခုသမ္မဿ)သည် မြံ သလော၊ မမြသလော။ (**ရှင်ရာ ဗူ လု လာ**) မမြံပါ မြတ်စွာဘုရား····။ (ဗုဒ္ဓ ) မမြံသော မျက်စ်၌ မှိသောအတွေ (စက္ခုသမ္မဿ)သည် ဆင်းရဲသလော၊ ချမ်းသာသလော။ (**ရှင်ရာ ဟု လာ**) ဆင်းရဲပါ မြတ်စွာဘုရား...။ ။ (ဗုဒ္ဓ ) မမြံ, ဆင်းရဲ,စောက်လွှဲဖောက်ပြန်ဖြစ် တတ်သည့် မျက်စ်၌မှိသော အတွေ့ (စက္ခုသမ္မဿ)ကို (ဧတံ မမ)

(ဗုဒ္ဓ) ချစ်သားရာဟုလာ ···· ယခု ငါဘုရား မေးမြန်းမည့် စကားကို သင်ချစ်သားသည် အဘယ်သို့ မှတ်ထင်အောက်မေ့ သဘောကျသနည်း၊ မျက်စိ၌ ခြံသော ဝညာဏ် (အမြင်ဓာတ် သဘာ) သည် မြံသလေး၊ မမြံသလော။ (**ရှင်ရာဟုလာ**) မမြံပါ မြတ်စွာဘုရား····။ ။ (ဗုဒ္ဓ) မမြံသော မျက်စိ၌မှီသည့် ဝိညာဏ် (အမြင်ဓာတ်သဘော)သည် ဆင်းရဲသလော၊ ချမ်းသာ သလော။ (**ရှင်ရာဟုလာ**) ဆင်းရဲပါ မြတ်စွာဘုရား...။ ။(ဗုဒ္ဓ) မမြံ, ဆင်းရဲ, ဖောက်လွဲ ဖောက်ပြန်ဖြစ်တတ်သည့် မျက်စိ၌မှီသည့် ဝိညာဏ် (အမြင်ဓာတ်သဘော) ကို (ဧတံ မမ) ငါ့ဥစ္စာဟူ၍ (တဏှာဖြင့်၎င်း), (ဧသောဟမသို့) ငါဟူ၍ (မာနုဖြင့်၎င်း), (ဧသော မေ အတ္တာ)ငါ၏ အတ္တလိပ်ပြာတည်းဟူ၍(ဒိဋိဖြင့်၎င်း) အလွဲလွဲအချော်ချော် ရှုမျှော်သင့်သလော။ (**ရှင်ရာဟုလာ**)မသင့် ပါ မြတ်စာဘုရား····(၃)။

၂၁၆

မဟၥဗုဒ္ဓဝင်

[ဗုဒ္ဓ

(ဗုဒ္ဓ) ချစ်သားရာဟုလာ....ယခုငါဘုရား မေးမြန်းမည့်စကား ကို သင်ချစ်သားသည် အဘယ်သို့ မှတ်ထင်အောက်မေ့ သဘော ကျသနည်း၊ မျက်စိအတွေ (စက္ခုသမ္မဿ)ကို အကြောင်းပြု၍ ဖြစ် ပေါ်လာသမျှသော ခံစားမှု == ဝေဒနာသဘော, မှတ်သွားမှု ==

ငါ့ဥစ္စာဟူ၍ (တဏ္ခာဖြင့်၎င်း), (သောဟမသို့) ငါဟူ၍ (မာန ဖြင့်၎င်း), (သော မေ အတ္တာ) ငါ၏ အတ္တလိပ်ပြာတည်းဟူ၍ (ဗိဋ္ဌိဖြင့်၎င်း) အလွှဲလွှဲအချော်ချော် ရှုမျှော်သင့်သလော။ ( **ရှင်** ရာဟုလာ) မသင့်ပါမြတ်စွာဘုရား…(၄)။

(ဗုခ္မွ) ချစ်သား ရာဟုလာ... ယခု ငါဘုရား မေးမြန်းမည့် စကားကို သင်ချစ်သားသည် အဘယ်သို့ မှတ်ထင် အောက်မေ့ သဘောကျ သနည်း၊ နှာခေါင်း တွင်မည် ရုဝ် အကြည်သည် မြဲသလောမမြဲသလော။ (ရှင်ရာဗူလာ)ခြေပါ မြတ်စွာဘုရား...။ (ပေယျာလ...ရှေးနည်းဖော်လေ)။ ။ဤကား ဃာနပဥ္စက် ဓမ္မ ဒေသနာတည်း။

် (ဗုခ္ဓ) ချစ်သားရာဟုလာ ···· ယခု ငါဘုရား မေးမြန်းမည့် စကားကို သင်ချစ်သားသည် အဘယ်သို့ မှတ်ထင်အောက်မေ့ သဘောကျသနည်း၊ နားဟုတွင်မည် ရုပ်အကြည်သည် မြဲသလော၊ မမြဲသလော။ (**ရှင်ရာဟုလာ**) မမြဲပါ မြတ်စွာဘုရား··· ။ (ပေ-ယျာလ)။ ။ဤကား သောတပဉ္စကဓမ္မဒေသနာဘည်း။

သညာသဘော, ပြုံပြင်မှု = လင်္ခါရသဘော, အထူးသိမှု = ဝိညာဏ်သဘော ဤလေးပါးသော နာမ်ခန္ဓာတရား အစုသည် ခြံသလော၊ မမြံသလော။ (ရှင်ရာဗာလာ) မမြံပါ မြဟ်စွာဘုရား....။ (ဗုဒ္ဓ) မမြံသော နာမ် ခန္ဓာလေးပါး တရားအစုသည် ဆင်းရဲယ လော၊ ချမ်းသာသလော။ (ရှင်ရာဗာလာ) ဆင်းရဲပါ မြတ်စွာ ဘုရား....။ ။ (ဗုဒ္ဓ) မမြံ, ဆင်းရဲ, ဖောက်လွဲ ဖောက်ပြန်ဖြစ် တတ်သည့် နာမ်ခန္ဓာလေးပါး တရားအစုကို (ဧတံ မမ) ငါ့ဥစ္စာ ဟူ၍ (တဏှာဖြင့်၎င်း), (ဧသောဟမသို့) ငါဟူ၍ (မာနဖြင့်၎င်း), (ဧသော မေ အတ္တာ) ငါ၏ အတ္တလိပ်ပြာတည်းဟူ၍ (ဒိဋ္ဌိဖြင့်၎င်း) အလွဲလွဲအချော်ချော် ရှုမျှော်သင့်သလော။ (ရှင်ရာဗာလာ)မသင့် ပါ မြတ်စွာဘုရား....(၅)။ ။ဤကား စက္ခုပဉ္စက ဓမ္မဒေသနာ တည်း။

ရတနာ] ရှင်ရာဟုလာကို အရဟတ္တဖိုလ်၌တည်စေခြင်း ၂၁၇

(ဗုဒ္မ) ချစ်သား ရာဟုလာ....ယခု ငါဘုရား မေးမြန်းမည့် စကားကို သင်ချစ်သားသည် အဘယ်သို့ မှတ်ထင်အောက်မေ့ သဘောကူသနည်း၊ ငျှာဟုတွင်မည် ရုပ်အကြည်သည် မြဲသလော၊ မြေသလော။ (ရှင်ရာအုလာ)မမြဲပါ မြတ်စွာဘုရား....။ (ပေယျာလ ရှေးနည်းဖော်လေ)။ ။ဤကား ၆၄၂၀ဥ္ကကဓမ္မဒေသနာတည်း။

្រុងខ្ល

( ဗုဒ္ဓ) ချစ်သား ရာဟုလာ....ယခု ငါဘုရား မေးမြန်းမည့် စကားကို သင်ချစ်သားသည် အဘယ်သို မှတ်ထင် အောက်မေ့ သဘောကျသနည်း၊ ကိုယ်ဟုတွင်မည် ရုပ်အကြည်သည် မြဲသလော မမြဲသလော။ ( **ရှင် ရာ ဟု လ**ာ ) မမြဲပါ မြတ်စွာဘုရား....။ (ပေယျာလ ရှေးနည်းဖော်လေ)။ ။ ဤကား ကာယပဥ္ၾကမ္မေဒေသနာတည်း။

(ဗုဒ္ဓ) ချစ်သား ရာဟုလာ.... ယခု ငါဘုရား မေးမြန်းမည့် စကားကို သင်ချစ်သားသည် အဘယ်သို့ မှတ်ထင်အောက်မေ့ သဘောကျသနည်း၊မနောတွင်မည် စိတ်အကြည်သည် မြဲသလော၊ မမြဲသလော။ (ရှင်ရာဟုလာ) မမြဲပါ မြတ်စွာဘုရား....။ ။ (ဗုဒ္ဓ) မမြဲသော မနောတွင်မည် စိတ်အကြည်သည် ဆင်းရဲသလော၊ ချမ်းသာသလော။ (ရှင်ရာဟုလာ) ဆင်းရဲပါ မြတ်စွာဘုရား....။ (ဗုဒ္ဓ) မမြဲ, ဆင်းရဲ, ဖောက်လွဲဖောက်ပြန် ဖြစ်တတ်သည့် မနော တွင်မည် စိတ်အကြည်ကို (ဧတံ မမ) ငါ့ဥစ္စာဟူ၍ (တဏ္ဍာဖြင့် ၎င်း), (ဧသောဟမသို့) ငါဟူ၍ (မာနဖြင့်၎င်း), (ဧသော မေ အတ္တာ) ငါ၏ အတ္တလိစ်ပြာတည်းဟူ၍ (ဒိဋ္ဌိဖြင့်၎င်း) အလွဲလွဲ အချော်ချော် ရှုမျှော်သင့်သလော။ (ရှင်ရာဟုလာ) မသင့်ပါ မြတ်စွာဘုရား....(၁)။

(ဗုဒ္ဓ) ချစ်သား ရာဟုလာ... ယခု ငါဘုရား မေးမြန်းမည့် စလားကို သင်ချစ်သားသည် အဘယ်သို့ မှတ်ထင် အောက်မေ့ သဘောကျသနည်း၊ ဓမ္မာရုံမည် ရုပ်နာမ်တို့သည် မြဲကုန်သလော၊ မမြဲကုန်သလော။ (**ရှင်ရာ့ဟုလာ**)မမြဲကုန်ပါ မြတ်စွာဘုရား....။ ။

( ဗုဒ္ဓ ) မြေသော ဓမ္မာရုံမည် ရုပ်နာမ်နှစ်ပါးသည် ဆင်းရဲသလော၊ ချမ်းသာသလော။ (**ရှင်ရာဟုလာ**)ဆင်းရဲပါ မြတ်စွာဘုရား....။ ။ ( မုဒ္ဓ ) မမြဲ, ဆင်းရဲ, ဖောက်လွှဲဖောက်ပြန်ဖြစ်တတ်သည့် ဓမ္မာရံ ခေါ်ဆို ရှစ်နှာမ်နှစ်ပါးကို (တောံ မမ) ငါ့ဥစ္စာဟူ၍ (တဏ္ဍာဖြင့် ၎င်း), (သောဟမသ္မိ) ငါဟူ၍ (မာနုဖြင့်၎င်း), (သော မေ အတ္တာ) ငါ၏ အတ္တလိပ်ပြာတည်း ဟူ၍ (ဗိဋ္ဌိဖြင့်၎င်း) အလွဲလွဲ အချော်ချော် ရှုမျှော်သင့်သလော။ (**ရှင်ရာဟုလာ)** မသင့်ပါ မြတ်စွာဘုရား....(၂ )။

(ဗုဒ္ဓ) ချစ်သားရာဟုလာ ···· ယခု ငါဘုရား မေးမြန်းမည့် စကားကို သင်ချစ်သားသည် အဘယ်သို့ မှတ်ထင်အောက်မေ့ သဘောကျသနည်း၊ စိတ်၌မှီသောအတွေ့(မနောသမ္မဿ)သည် မြဲသလော၊ မမြဲသလော။ **(ရှင်ရာဟုလာ**)မမြဲပါ မြတ်စွာဘုရား....။ . (ဗုဒ္ဓ) မမြဲသော မနှောသမူဿသည် ဆင်းရဲသလော၊ ချမ်းသာ သလော။ (ရှ**င်ရာဟူလာ**) ဆင်းရဲပါ မြတ်စွာဘုရား····။ - - 11 ( ဗုဒ္ဓ) မမြို့ဆင်းရဲ့ ဖောက်လွှဲဖောက်ပြန် ဖြစ်တတ်သည့် မနော ံသမ္မဿကို (ဧတံ မမ) ငါ့ဥစ္စာဟူ၍ (တဏ္ခာဖြင့်၎င်း), (ဧသော-ဟမသ္မိ)ငါဟူ၍(မာနဖြင့်၎င်း), (သော မေ အတ္တာ) ငါ၏ အတ္တ လိပ်ပြာတည်းဟူ၍ ( ဒိဋ္ဌိဖြင့်၎င်း ) အလွှဲလွဲအချော်ချော် ရှုမျှော် သင့်သလော။ (**ရှင်ရာဟုလာ**)မသင့်ပါမြတ်စွာဘုရား....(၄)။ (ဗုဒ္ဓ) ချစ်သား ရာဟုလာ ···· ယခု ငါဘုရား မေးမြန်းမည့် စကားကို သင်ချစ်သားသည် အဘယ်သို့ မှတ်ထင်အောက်မေ့ သဘောကျသနည်း၊မနောအတ္တေ(မနောသမ္မဿ)ကို အကြောင်း ပြု၍ ဖြစ်ပေါ်လာသမျှသော ခံစားမှု=ဝေဒနာသဘော,မှတ်သား မှု = သညာသဘော, ပြုပြင်မှု = သင်္ခါရသဘော, အထူးသိမှု = စိည်ာဏ်သဘော ဤလေးပါးသော နှာမ်ခန္ဓာ တရားအစုသည် မြိသလော၊ မမြိသလော။ (**၅<sup>၄</sup>ရာဟုလာ**)မမြိပါ မြိတ်စွာဘုရား....။

(ဗုခ္မွ) ချစ်သား ရာဟုလာ … ယခု ငါဘုရား မေးမြန်းမည့် စကားကို သင်ချစ်သားသည် အဘယ်သို့ မှတ်ထင်အောက်မေ့ သဘောကျသနည်း၊ မနောဝိညာဏ် (အထူးသိမှုသဘော) သည် ခြဲသလော၊ မခြဲသလော။ (ရှင်ရာဟုလာ) မခြံပါ မြတ်စွာဘုရား…။ (ဗုဒ္မွ) မခြံသော မနောဝိညာဏ်သည် ဆင်းရဲသလော၊ ချမ်းသာ သလော။ (ရှင်ရာဟုလာ) ဆင်းရဲပါ မြတ်စွာဘုရား…။ ။ (ဗုဒ္မွ) မခြံ, ဆင်းရဲ, ဖောက်လွဲဖောက်ပြန် ဖြစ်တတ်သည့် မနော ဝိညာဏ်ကို (ဧတံ မမ) ငါ့ဥစ္စာဟူ၍(တဏှာဖြင့်၎င်း), (ဧသော-ဟမသ္မိ) ငါဟူ၍ (မာနဖြင့်၎င်း), (ဧသော မေ အတ္တာ) ငါ၏ အတ္တလိပ်ပြာတည်းဟူ၍(ဒိဋ္ဌိဖြင့်၎င်း)အလွဲလွဲအချော်ချော်ရှုမျှော် သင့်သလော။ (ရှင်ရာဟုလာ)မသင့်ပါ မြတ်စွာဘုရား….(၃)။

ရတနာ] ရှင်ရာဟုလာကို အရဟတ္တဖိုလ်၌ တည်စေခြင်း ၂၁၉

ုန်ဒီ

(ဗုဒ္ဓ) မြေသော နာမ်ခန္ဓာလေးပါး တရားအစုသည် ဆင်းရဲသ လော၊ ချမ်းသာသလော။ (**ရှင်ရာဟုလာ**) ဆင်းရဲပါ မြတ်စွာ ဘုရား····။ ။ (ဗုဒ္ဓ) မမြဲ, ဆင်းရဲ, ဖောက်လွဲ ဖောက်ပြန် ဖြစ် တတ်သည့် နာမ်ခန္ဓာလေးပါး တရားအစုကို (ဧတံ မမ) ငါ့ဥစ္စာ ဟူ၍ (တဏှာဖြင့်၎င်း), (သောဟမသ္မိ)ငါဟူ၍ (မာနဖြင့်၎င်း), (သော မေ အတ္တာ) ငါ၏ အတ္တလိပ်ပြာတည်းဟူ၍ ( ဒိဋ္ဌိဖြင့် ၎င်း) အလွဲလွဲအချော်ချော် ရှုမျှော်သင့်သလော။ (**ရှင်ရာဟုလာ**) မသင့်ပါ မြတ်စွာဘုရား····(၅)။ ။ (ဤကား မနောပဉ္စက ဓမ္မ ဒေသနာတည်း)။

(ဤသို့ အနိစ္စအချက်, ဒုက္ခအချက်, အနတ္တ<mark>အချက် ကွက်ကွက်</mark> ကွင်းကွင်း လင်းလင်း ပေါ်လွင်အောင် သုံးဖန်သုံးကျေ**ာ့ မေးမြန်း** ဟောကြားအပ်သည့် တရားဒေသနာကို "တေပရိဝဋ္ဒဓမ္မဒေသ<mark>နာ"'ဟူ၍</mark> ' ခေါ်၏)။

(နိုဂုံး) ချစ်သား ရာဟုလာ ···· အကြား အမြင် များသော ငါဘုရား၏ တပည့်သာဝကသည် ဤသို့ ရှုမြင်လတ်သော် မျက်စိ တွင်မည် ရုပ် အကြည်၌ ငြီးငွေ့၏၊ အဆင်းမျိုးစုံ ရူပါရုံတို့၌ ငြီးငွေ့၏၊ စက္ခုဝိညာဏ်(အမြင်ဓာတ်သဘော)၌ ငြီးငွေ့၏၊ မျက်စိ အတွေ့ (စက္ခုသမ္မဿ)၌ ငြီးငွေ့၏၊ မျက်စိအတွေကို အကြောင်းပြ ၍ ဖြစ်ပေါ် သမျှသော ဝေဒနာ သညာ သင်္ခါရ ဝိညာဉ် ဤလေး အင်သော နာမ်ခန္ဓာတရား၌လည်း ငြီးငွေ့၏။ နားဟုတွင်မည် ရုပ် အကြည်၌ ငြီးငွေ့၏၊ အသံမျိုးစုံ သဒ္ဓါရုံတို့၌ ငြီးငွေ့၏၊ (ပေယျာ-

လ)။ နှာခေါင်းတွင်မည် ရုပ်အကြည်၌ ငြီးငွေ့၏၊ အနံွမျိုးစုံ ဂန္ဓာရုံ တို၌ ငြီးငွေ၏။ လျာဟုတွင်မည် ရှစ်အကြည်၌ ငြီးငွေ၏၊ အရသာ မျိုးစုံ ရသာရုံတို၌ ငြိးငွေ့၏။ ကိုယ်ဟုတွင်မည် ရှုပ်အကြည်၌ ငြိးငွေ့ ၏၊အတွေ့မျိုးစုံ ဖောင္ခုမွာရုံတို့၌ ငြီးငွေ့၏။ မနောတ္မွင်မည် စိတ် အကြည်၌ ငြီးငွေ့၏၊ ဓမ္မာရုံကို၌ ငြီးငွေ့၏၊ မနောဝိညာဏ်၌ ငြီးငွေ့ ၏၊ မနောသမ္မဿ၌ ငြီးငွေ့၏၊ မနောသမ္မဿကို အကြောင်းပြု၍ ဖြစ်ပေါ် သမျှသော ဝေဒနာ သညာ သမ်္ခြ စညာဉ် ဤလေးအင် သော နာမ်ခန္ဓာတရား၌လည်း ငြီးငွေ့၏။ ငြီးငွေ့သည်ရှိသော်

ထို့ကြောင့် ရှင်ရာဟုလာ အရဟတ္တဖိုလ်ပေါက် ရောက်သော ကမ္ဗ-

တရားနှလုံး ကျင့်သုံး ဆင်ခြင်ဖွယ် (သုတ္တန်တခုခုကို ကြည့်ရှုနာယူလျှင် ထိုသုတ္တန်မှ မိမိလိုက်နာကျင့် သုံးရမည့်တရားအချက်ကို သတိပြုရန့် အရေးကြီးလှ၏။ ဤစူဋ္ဌရာဟု-လောဝါဒသုတ်၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်က စက္ခုပဉ္စက, သောတပဉ္စက, ဃာန ပဉ္စက, ဇိဝှ ါပဉ္စက, ကာယပဉ္စက, မနောပဉ္စက ဤ ဆပဉ္စကဓမ္မအချက် တို့ကို တေပရိဝင္နှဓမ္မဒေသနာနည်းဖြင့် ဟောကြားလတ်သည်တွင် အရှင် ရာဟုလာသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ မေးမြန်းတော်မူချက်ကို ဖြေဆိုရင်း တရားနာရင်းပင် တရားနှလုံး ကျင့်သုံးတော်မူသောကြောင့် အရဟတ္တ ဖိုလ်ပေါက် အရိယာအဖြစ်သို့ ရောက်တော်မူသည်။

ဟူ၍ ဤစူဋ္ဌရာဟုလောဝါဒသုတ်ကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြား အပ်သည်ရှိသော် အရှင်ရာဟုလာသည် အရဟတ္တဖိုလ်၌ တည် တော်မူလေ၏။ ထောင်ပေါင်းများစွာ ထိုနတ်ဗြဟ္မာတို့သည်လည်း အရွှို သောတာပန်, အရွှို သကဒါဂါမ်, အရွှို အနာဂါမ်, အရှို ရဟန္တာ (ပါရမီအလျောက်) အဘီးအလီး ဖြစ်ကြလေသည်။

တပ်ခြင်းကင်း၏၊ တပ်ခြင်းကင်းခြင်းကြောင့် ကိလေသာမှလွှတ်၏၊ ကိလေသာမှ လွှတ်ပြီးသော် "ကိလေသာမှ လွှတ်ပြီ"ဟု ပစ္စ-ဝေက္ခဏာ အသိဥာဏ် ဖြစ်၏။ "ပဋိသန္ဓေနေရမှု ကုန်ပြီးမြတ်သော အကျင့်ကို ကျင့်သုံးပြီးပြီ၊ ပြုစွယ် (မဂ်)ကိစ္စကို ပြုပြီးပြီ၊ ဤ (မဂ်) ကိစ္စအတွက် နောက်ထပ်ပြုစွယ် မရှိတော့ပြီ" ဟု အဆက်ဆက် သော ပစ္စဝေက္ခဏာညွှဏ်ဖြင့် သိ၏-----

-ရဲတ်နာ] တရားနှလုံး ကျင့်သုံး ဆင်ခြင်ဖွယ် ၂၂၁

ဋ္ဌာန်းကို စီးဖြန်းနှလုံးသွင်းလိုပါသည်ဟု ဆိုလျှင် ဤဆပဉ္စက ဓမ္မ အချက်ကိုပင် နှလုံးသွင်းစီးဖြန်းရပေလိမ့်မည်၊ နှလုံးသွင်းပုံမှာ— ပါဠိဖြင့် နှလုံးသွင်းလိုလျှင် (စက္ခုပစ္စက အတွက်)စက္ခု အနိစွံ ဒုက္ခံ အနုတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္ထာ။ ရူပါ အနိစွာ ဒုက္ခာ အနုတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္တာ။ စက္ခုဝိညာဏ အနိစ္စံ ဒုက္ခံ အနုတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္တာ။ စက္ခုဘမ္မဘောာ အနိစစ္စာ ဒုက္ခော အနုတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသ္မိ၊ န ေ သော အတ္တာ။ သမ္မဿပစ္စယာ ဥပ္ပစ္စတိ ဝေဒနာဂတံ သညာဂတံ သင်္ခါရဂတံ ပိညာဏ- JJJ

## မဟၥဗုဒ္ဓဝင်

ဂတံ၊ တမ္ဂြိ အနိစ္စံ ဒုက္ခ် အနုတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္တာ။

(သောတပဥ္ၾကအတွက်)သောတံ အနိစ္စံ ဒုက္ခံ အနတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသို့၊ န မေ သော အတ္တာ။ သင္ဒါ အနိစ္စာ ဒုက္ခာ အနတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသို့၊ န မေ သော အတ္တာ။ သောတဝိညာဏံ အနိစ္စံ ဒုက္ခံ အနတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသို့၊ န မေ သော အတ္တာ။ သောတသမ္မသောာ အနိစ္စော ဒုက္ခော အနတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသို့၊ န မေ သော အတ္တာ။ ယမိဒံ သောတသမ္မသာပစ္စယာ ဥပ္ပင္ဇတိ ဝေဒနာဂတံ သညာဂတံ သင်္ခါရဂတံ ဝိညာဏဂတံ၊ တမ္ပိ အနိစ္စံ ဒုက္ခံ အနတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသို့၊ န မေ သော အတ္တာ။

(ဃာနပဥ္ကကအတွက်)ဃာနံ အနိစ္စံ ဒုက္ခံ အနတ္တာ၊ ေနတံ မမ၊ နေသောဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္တာ။ ဂန္မွာ အနိစ္စာ ဒုက္ခာ အနတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ ေနသောဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္တာ။ - ဃာနဝိညာဏံ အနိစ္စံ ဒုက္ခံ အနတ္တာ၊ ေနတံ မမ၊ ေနသောဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္တာ။ ဃာနသမ္မသောာ အနိစ္စော ဒုက္ခော အနုတ္တာ၊ ေနတံ မမ၊ ေနသော-ဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္တာ။ ယမိဒံ ဃာနသမ္မဿပစ္ရယာ ဥပ္ပဇ္ဇတိ ဝေဒနာဂတံ သညာဂတံ သင်္ခါရဂတံ ဝိညာဏဂတံ၊ တမွိ အနိစ္စံ ဒုက္ခံ အနတ္တာ၊ ေနတံ မမ၊ ေနသောဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္တာ။

(ဇိဓှါပဉ္စကအတွက်) ဇိဝှါ အနိစ္စာ ဒုက္ခာ အနတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္တာ။ ရသာ အနိစ္စာ ဒုက္ခာ အနတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္တာ။ ဇိဝှါဝိညာဏံ အနိစ္စံ ဒုက္ခံ အနတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္တာ။ ဇိဝ္ါသမ္မသောာ အနိစ္စော ဒုက္ခော အနတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္တာ။ ယမိဒံ ဇဝ္ါသမ္မဿပစ္စယာ ဥပ္ပဇ္စတိ ္ဝေဒနာဂတံ သညာဂတံ သင်္ခါရဂတံ ဝိညာဏဂတံ၊ တမ္မ် အနိစ္စံ ဒုက္ခံ အနတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္တာ။

[43

(ကာယပဥ္ၾကအတွက်) ကာယော အနိစ္စော ဒုက္ခော ာနတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္တာ။ ဖောင္ဆဗ္ဗာ အနိစ္စာ ဒုက္ခာ အနတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသ္မိ၊ န မေ လော အက္တာ။ ကာယဝိညာဏံ အနိစ္စံ ဒုက္ခံ အနတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသ္မိ၊ န ဓမ သော အတ္တာ။ ကာယသမ္မသောာ အနိစ္စော ဒုက္ခော အနုတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္တာ။ ယမိဒံ ရတနာ] တရားနှလုံး ကျင့်သုံး ဆင်ခြင်ဖွယ် ၂၂၃

ကာယသမ္မဿပစ္စယာ ဥပ္ပဇ္ရတိ ဝေဒနာဂတံ သညာဂတံ သင်္ခါရဂတံ ဝိညာဏဂတံ၊ တမွိ အနိစ္စံ ဒုက္ခံ အနတ္တာ၊ ေနတံ မမ၊ ေနသောဟမသ္မိၢ န္ မေ သော အတ္တာ။

(မနောပဥ္ၾကအတွက်) မနော အနိစ္စော ဒုက္ခော အနတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္တာ။ ဓမ္မာ အနိစ္စာ ဒုက္ခာ အနတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္တာ။ မနော ဝိညာဏံ အနိစ္စံ ဒုက္ခံ အနတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္တာ။ မနောသမ္မသော အနိစ္စော ဒုက္ခော အနတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္တာ။ ယမိဒံ မနောသမ္မဿ-ပစ္စယာ ဥပ္ပစ္စတိ ဝေဒနာဂတံ သညာဂတံ သင်္ခါရဂတံ ဝိညာဏဂတံ၊ တမ္ပိ အနိစ္စံ ဒုက္ခံ အနတ္တာ၊ နေတံ မမ၊ နေသောဟမသ္မိ၊ န မေ သော အတ္တာ။ (ဤကဲ့သို့ နှလုံးသွင်း ပွါးများရပေမည်)။

မိမိက ဗုဒ္ဓဘာသာ မြန်မာလူမျိုးဖြစ်သည့်အတွက် မြန်မာဘာသာ ဓမ္မလင်္ကာဖြင့် နှလုံးသွင်းလိုလျင် ဤဆိုလတ္တံ့သောအတိုင်း နှလုံးသွင်း ပွါးများရန် သင့်လျော်ပေသည်-----

### (၁) စက္ခုပဥ္မကအတွက်

(က) မျက်စိ တွင်မည်။ ။ ရုပ်အကြည်ကား၊ မြင့်ရှည်ကာလ၊ မတည်ထပဲ၊ စဏဖြစ့်လျက်၊ စဏပျက်၏....။ ဖြစ်ပျက်နှစ်တန်၊ နှိပ်စက် ဒဏ်ဖြင့်၊ တရံမစဲ၊လွန်ဆင်းရဲ၏....။ခိုင်မြဲကျောမာ၊နှစ်မပါဘူး...။ပညာ စက္ခု၊ မျော်ထောက်ရှုသော်၊ သူ့သဘာဝ၊အနိစ္စသည်။ ။ **။ ဒုက္ခ အနုတ္တ** ပါတကား။

( ခ ) အဆင်းတွင်မည်။ ။ရုပ်ထို ဤလည်း၊ မြင့် ရှည် ကာလ၊

( ၁) မေဆင်းတွင်မည်။ ။ရှိဝယု ပျူလည်း၊ မြင့်ရှည် (၈) (၁) မတည်ထပ်၊ ခဏဖြစ်လျက်၊ ခဏပျက်၏....။ ဖြစ်ပျက်နှစ်တန်၊ နှိပ်စက် ဒဏ်ဖြင့်၊ တရံမစဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၏....။ ခိုင်မြဲကျောမာ၊ နှစ်မပါဘူး....။ ပညာ စက္ခု၊ မျှော်ထောက်ရှုသော်၊ သူ့သဘာဝ၊ အနိစ္စသည်။ ။ ဒုက္ခ အနတ္တပါတကား။ ( ဂ ) မျက်စိ၌မှီ။ ။ဝိညာဏ်သည်လည်း၊မြင့်ရှည်ကာလ၊မတည် ထပဲ၊ ခဏဖြစ်လျက်၊ ခဏပျက်၏....။ဖြစ်ပျက်နှစ်တန်၊ နှိပ်စက်ဒဏ်ဖြင့်၊ တရံမစဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၏....။ခိုင်မြဲကျောမာ၊ နှစ်မပါဘူး....။ ပညာစက္ခု၊ မျှော်ထောက်ရှုသော်၊ သူ့သဘာဝ၊ အနိစ္စသည်။ ။ဒုက္ခ အနတ္တပါ တကား။ JJ9

(သ) မျက်စိ၌မှီ။ ။အတွေ့သည်လည်း၊ မြင့်ရှည်ကာလ၊ မတည် ထပှဲ၊ ခဏဖြစ်လျက်၊ ခဏပျက်၏....။ ဖြစ်ပျက်နှစ်တန်၊ နှိပ်စက်ဒဏ်ဖြင့်၊ တရံမစဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၏....။ခိုင်မြဲကျောမာ၊ နှစ်မပါဘူး....။ ပညာစက္ခု၊ မျှော်ထောက်ရှုသော်၊ သူ့သဘာဝ၊ အနိစ္စသည်။ ။ဒုက္ခ အနုတ္တပါ တကား။

မကၥမုဒ္မဝင် 🧹

[မုဒ္ဓ

( င ) မျက်စိ အ တွေ့။ ။ ကြောင်း ပြု ၍ လျှင်၊ ဖြစ် လေ့ များစွာ၊ ဝေဒနာနှင့်၊ သညာသင်္ခါရ၊ ဝိညာဏဟု၊ အစုလေးမည်၊ ခန္ဓာသည်လည်း၊ မြင့်ရှည် ကာလ၊ မတည်ထပဲ၊ ခဏဖြစ်လျက်၊ ခဏပျက်၏။ ဖြစ်ပျက် နှစ်တန်၊ နှိပ်စက် ဒဏ်ဖြင့်၊ တရံ မစဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၏....။ ခိုင်မြဲကျောမာ၊ နှစ်မပါဘူး....။ ပညာစက္ခု၊ မျှော် ထောက်ရှုသော်၊သူ့သဘာဝ၊ အနိစ္စသည်။ ။ဒုက္ခ အနတ္တပါတကား။ ( ဤစက္ခုပဉ္စကကို ကျေလည်အောင် နှုတ်ရဆောင်၍ ထားပါက ကျွန်သောပဉ္စက ငါးပါးတို့အတွက် အလွယ်နှင့် နှုတ်ရသောင်၍ ထားပါက

(၂) သောတပဉ္စကအတွက်

(က) နားဟုတ္ရင်မည်။ ။ရုပ်အကြည်ကား၊ မြင့်ရှည်ကာလ၊ မတည် ထပဲ၊ ခဏဖြစ်လျက်၊ ခဏပျက်၏…။ ဖြစ်ပျက်နှစ်တန်၊ နှိပ်စက် ဒဏ်ဖြင့်၊ တရံမစဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၏…။ ခိုင်မြဲကျောမာ၊ နှစ်မပါ ဘူး … ။ ပညာစက္ခု၊ မျှော်ထောက်ရှုသော်၊ သူ့သဘာဝ၊ အနိစ္စသည်။ ။ဒုက္ခ အနုတ္တပါတကား။

( ခ ) အသံတွင်မည်။ ။ရုပ်ထိုဤလည်း၊ မြင့်ရှည်ကာလ၊ မတည်ထပဲ၊ (ရှေးနည်းအတူဆိုလေ)။

ရတနာ] တရားနှလုံး ကျင့်သုံး ဆင်ခြင်ဖွယ် ၂၂ ၅

ထောက်ရှုသော်၊ သူ့သကာပ၊ အနိစ္စသည်။ **။ဒုက္ခ အနုတ္တပါ** တကား။

### (၃) သာနပဥကအတွက်

- (က) နှာခေါင်း တွင်မည်။ ။ရုပ်အကြည်ကား၊ မြင့်ရှည်ကာလ၊ မတည်သပဲ၊ ခဏဖြစ်လျက်၊ ခဏပျက်၏....။ ဖြစ်ပျက်နှစ်တန်၊ နှိပ်စက်ဒဏ်ဖြင့်၊ တရံမစဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၏....။ ခိုင်မြဲကျောမာ၊ နှစ်မပါဘူး...။ပညာစက္ခု၊ မျှော်ထောက်ရှုသော်၊ သူ့သဘာဝ၊ အနိစ္စသည်။ ။ဒုက္ခ အနုတ္တပါတကား။
- ( ခ ) အနံ့ တွင်မည်။ ။ရုပ်ထိုဤလည်း၊ မြင့်ရှည်ကာလ၊ မတည်ထ ပဲ၊ (ရှေးနည်းအတူ ဆိုလေ)။
- ( ဂ ) နှာခေါင်း၌မှီ။ ။ဝိညာဏ်သည်လည်း၊မြင့်ရှည်ကာလ၊မတည်ထ ပဲ၊ (ရှေးနည်းအတူ ဆိုလေ)။
- (ဃ) နှာခေါင်း၌မှီ။ ။အတွေ့သည်လည်း၊မြင့်ရှည်ကာလ၊ မတည်ထ ပဲ၊ (ရှေးနည်းအတူ ဆိုလေ)။
- ( င ) နှာခေါင်းအတွေ့။ ။ကြောင်းပြု၍လျှင်၊ဖြစ်လေ့ များစွဲာ၊ဝေဒ-နာနှင့်၊သညာ သင်္ခါရ၊ဝိညာဏဟု၊ အစုလေးမည်၊ ခန္ဓာသည် လည်း၊မြင့်ရှည်ကာလ၊မတည်ထပဲ၊ခဏဖြစ်လျက်၊ခဏပျက်၏….။ ဖြစ်ပျက် နှစ်တန်၊ နှိပ်စက်ဒဏ်ဖြင့်၊ တရံမစဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၏….။ ခိုင်မြဲကျောမာ၊ နှစ်မပါဘူး ...။ ပညာစက္ခု၊ မျှော်ထောက် ရှုသော်၊ သူ့သဘာဝ၊အနိစ္စသည်။ ။ဒုက္ခ အနုတ္တပါတကား။

ی ر ز

## မဟုသမီဒီဝင္

- ( ဂ ) လျှာ၌စွဲမှီ။ ။ဝိညာဏ်သည်လည်း၊မြင့်ရှည်ကာလ၊မတည်ထပဲ၊ (ရှေးနည်းအတူ ဆိုလေ)။
- (ဃ) လျာ၌စွဲမှီ။ ။အတ္တေသည်လည်း၊ မြင့်ရှည်ကာလ၊ မတည်ထပဲ၊ (ရှေးနည်းအတူ ဆိုလေ)။
- ( ပ ) လျာ၌အတ္အေ။ ။ကြောင်းပြု၍လျှင်၊ ဖြစ်လေ့များစွာ၊ ဝေ-ခနာနှင့်၊ သညာ သင်္ခါရ၊ ဝိညာဏဟု၊ အစုလေးမည်၊ ခန္ဓာသည် လည်း၊ မြင့်ရှည်ကာလ၊ မတည်ထပဲ၊ ခဏဖြစ်လျက်၊ ခဏပျက် ၏....။ ဖြစ်ပျက်နှစ်တန်၊ နှိပ်စက်ဒဏ်ဖြင့်၊ တရံမစဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ ၏....။ခိုင်မြဲကျောမာ၊ နှစ်မပါဘူး....။ ပညာစက္ခု၊မျော်ထောက် ရူသော်၊ သူ့သဘာဝ၊ အနိစ္စသည်။ ။ <mark>၊ ၊ ရက္ခ အနတ္တပါတကား။</mark>

(၅) ကာယငဥ္ၾကအတွက်

- (က) ကိုယ်ဟုတွင်မည်။ ။ရုပ်အကြည်ကား၊မြင့်ရှည်ကာလ၊ မတည် ထပ်၊ ခဏဖြစ်လျက်၊ ခဏပျက်၏....။ ဖြစ်ပျက်နှစ်တန်၊ နှိပ်စက် ဒဏ်ဖြင့်၊ တရံမစဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၏....။ ခိုင်မြဲကျောမာ၊ နှစ်မပါ ဘူး....။ ပညာစက္ခု၊ မျှော်ထောက်ရှုသော်၊ သူ့သဘာဝ၊ အနိစ္စသည်။ ။ဒုက္ခ အနတ္တပါတကား။
- ( ခ ) အတွေ့တွင်မည်။ ။ရုပ်ထိုဤလည်း၊ မြင့်ရှည်ကာလ၊ မတည် ထပဲ၊ (ေရးနည်းအတူ ဆိုလေ)။
- ( ဂ ) ကိုယ်၌စွဲမှီ။ ။ဝိညာဏ်သည်လည်း၊ မြင့်ရှည်ကာလ၊ မတည် ထပဲ၊ (ေရးနည်းအတူ ဆိုလေ)။

(ဃ) ကိုယ်၌စွဲမှီ။

- (က) မနောတွင်မည်။ ။စိတ်အကြည်ကား၊မြင့်ရှည်ကာလ၊ မတည် ထပဲ၊ စဏဖြစ်လျက်၊ စဏပျက်၏....။ ဖြစ်ပျက်နှစ်တန်၊ နှိပ်စက် ဇက်ဖြင့်၊ တရံမစဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ၏....။ ခိုင်မြဲကျောမာ၊ နှစ်မပါ ဘူး...။ ပညာစက္ခု၊မျော်ထောက်ရှုသော်၊ သူ့သဘာဝ၊ အနိုစ္စ သည်။ ။ဒုက္ခ အနတ္တပါတကား။
- ( ခ ) ဓမ္မတွင်မည်။ ။ရုပ်နာမ်သည်လည်း၊ မြင့်ရှည်ကာလ၊ မတည် ထပဲ၊ (ရှေးနည်းအတူ ဆိုလေ)။
- ( ဂ ) မနောတွင်မည်။ ။ဝိညာဏ်သည်လည်း၊ မြင့်ရှည်ကာလ၊ မတည်ထပဲ၊ (ရှေးနည်းအတူ ဆိုလေ)။
- (ဃ) မနော၌မှီ။ ။အတ္ဒေသည်လည်း၊မြင့်ရှည်ကာလ၊ မတည်ထပဲ၊ (ရှေးနည်းအတူ ဆိုလေ)။
- ( င ) မနောအတွေ။ ။ကြောင်းပြု၍လျှင်၊ ဖြစ်လေ့များစွာ၊ ဝေဒ-နာနှင့်၊ သညာ သင်္ခါရ၊ ဝိညာဏဟု၊ အစုလေးမည်၊ ခန္ဓာသည် လည်း၊ မြင့်ရှည်ကာလ၊ မတည်ထပဲ၊ ခဏဖြစ်လျက်၊ ခဏပျက် ၏....။ ဖြစ်ပျက်နှစ်တန်၊ နှိပ်စက်ဒဏ်ဖြင့်၊ တရံမစဲ၊ လွန်ဆင်းရဲ ၏....။ ခိုင်မြဲကျောမာ၊ နှစ်မပါဘူး ....။ ပညာစက္ခု၊ မျှော် ထောက်ရှုသော်၊ သူ့သဘာဝ၊ အနိစ္စသည်။ ။ဒုက္ခ အနတ္တ ပါတကား။- ။(ဤကဲ့သို့ နှလုံးသွင်း ဆင်ခြင်ပွါးများရာ၏)။ ဤ "ဆပဉ္စကဓမ္မလင်္ကာ"ကို နည်းမှီး၍ ခန္ဓာငါးပါး ကမ္မဋ္ဌာန်း ဘရားကို အားထုတ်လိုသော သူတော်စင်များသည်လည်း----

ရုပ်ဟုတွင်မည်၊ ခန္ဓာသည်ကား၊ မြင့်ရှည်ကာလ၊ မတည်ထပဲ(စသည်

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင် ەرر [ ဗုဒ္ဓ အရှင်ရာဟုလာကို မာရ်နတ်ခြောက်လှန့်ခြင်း အကြောင်း တနေ့သ၌ မိုးချုပ်သောအခါတွင် များစွာသော မထေရ် တို့သည် ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက်အတွင်းသို့ ဝင်ကြကုန်၍ ရှင်ရာ-ဟုလာမထေရ်၏ နေရာဌာနသို့ သွားရောက်ကြပြီးလျှင် နေတိုင် ကြလေသည်။ ရှင်ရာဟုလာကား ထေရ်ငယ် ဝါငယ်ဖြစ်၍ မိမိ၏ နေရာ၌ မထေရ်ကြီးများ လာရောက်နေထိုင်ကြသည်ကို မတားမြစ် အခြားနေရာတခုကို ရှာမှီးသည်တွင် နေရာမရရှိသဖြင့် 880 မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ဂန္ဓကုဒ္ဓိကျောင်းတော်မုခ်ဦး၌ လျောင်းစက် တော်မူရ၏။ ထိုအချိန်၌ အရှင်ရာဟုလာသည် အရဟတ္တ၆ုလ်သို့ ရောက်ပြီးစ ဝါမရသေးသော ရဟန်းငယ်ပင် ဖြစ်လေသည်။ မာရ်နတ်သည် ၀သ၀တ္တီနတ်ပြည်၌ တည်နေရင်းကပင် ဂန္ဓ-ကုစ္ခ်ဳကျောင်းတော်မုခ်ဦး၌ လျောင်းစက်နေသော အရှင်ရာဟုလာ ကို မြင်လေလျှင်– "ရဟန်းဂေါတမ၏ ထိလျှင်နာကျင်မည့် လက်ချောင်း ကလေး ( = ရှင်ရာဟုလာကို ဆိုလိုသည်) ကား ဂန္ဓကုဒ္ဓီ ပြင်ပ၌ လျောင်းစက်နေလေပြီ၊ ရဟန်းဂေါ်တမ ကိုယ်တိုင် ကမူ ဂန္ဓကုစ္ရွိကျောင်းအတွင်း၌ လျောင်းစက်နေလေပြီ၊ လက်ချောင်းကလေးကို နှိပ်စက်အပ်လျှင် ရဟန်းဂေါတမ ကိုလည်း နှိစ်စက်အစ်သည် ဖြစ်ပေတော့မည်"— ဟု ကြံစည်၍ ထိုမာရ်နတ်သည် ကြီးစွာသော ဆင်မင်းအသွင်ကို ဖန်ဆင်းပြီးလျှင် ရှင်ရာဟုလာအနီးသို့ လာရောက်၍ နှာမောင်းဖြင့် ရှင်ရာဟုလာ၏ ဦးခေါင်းကို ပွေ့ပိုက်ပြီးလျှင် သည်းစွာသော အသံဖြင့် ကြိုးကြာသံ မြည်ဟည်းလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဂန္ဓကုဒ္ဓီကျောင်းတော်အတွင်း ထိုင် နေတော်မူရင်းကပင် မာရ်နတ်မှန်း သိတော်မူ၍— **''ဟယ်မ**ာရ်နတ်···· သင်ကဲ့သို့သော မာရ်နတ်တဦး တည်းကို မဆိုထားဘိ၊ မာရ်နတ်ပေါင်း တသိန်းသည်

ရတနာ] အရှင်ရာဟုလာကို မာရ်နုတ်ခြောက်လှန့်ခြင်း ၂၂၉ လည်း ငါ့သားတော်အား ကြောက်နှုံ့ခြင်းကို ဖြစ်စေခြင်း ၄ါ မစ္စမ်းနိုင်ချေ၊ မှန်၏—ငါ့သားတော်သည် ထိတ်လန့် ခြင်း အလျှင်းမရှိ၊ တဏ္ဍာကင်းပြီးသူ လုံ့လစ်ရိယကြီးမား သူ ဥာဏ်ပညာ ကြီးမားသူ ဖြစ်ပေ၏"-ဟု မိန့်တော်မူပြီးလျှင် တရားတံဆိပ် ခတ်နှိပ်တော်မူလိုသဖြင့်— နိဋ္ဌင်္ဂတော အသန္တာသီ၊ ဝိတ္ဝာဏ္ခော အနင်္ဂဏော။ အစ္ဆိန္ရွိ ဘဝသလ္လာနိ၊ အန္တိမောဟံ သမုဿယော။ (မာရ = နွောက်ယွက်လာလတ် ဟယ်မာရ်နတ်....။ မမ ပုတ္တော == ငါဘုရား၏ သားချစ်သည်းလျာ ရာဟုလာ သည်)။ နိဋ္ဌင်္ဂတော် 🗕 ဗြဟ္မစရိယ ပရိယောသာနှဲခေါ် ဆို အရဟတ္တဖိုလ်တည်းဟူသော အပြီးအဆုံးသို့ ရောက်ပြီးသူ ဖြစ်ပေ၏။ အသန္တာသီ = ထိတ်လန့်ကြောက်ရှံခြင်း အလျှင်းမရှိ။ စီတတဏ္ဍော တဏ္ဍာအစစ် တရာ္ခရှစ် တိုမှ စင်စစ်ကင်းပြီးသူလည်း ဖြစ်ပေ၏။ အနင်္ဂဏော် 🚍 တထောင်ငါးရာကိလေသာ အညစ်အကြေး ကင်းဝေးသူ လည်း ဖြစ်ပေ၏။ ဘဝသလ္လာန် = ကာမ, ရူပ, အရူပဟု ဘဝခပင်း ငြောင့်တံသင်းတို့ကို။ အစ္ဆန္ဓိ 😑 အမြစ်မီကျန် ပယ်လှန်ဖြတ်တောက်ပြီးပြီ။ (အဿ — ရာဟုလာတွင်ခေါ် ထိုငါ့သားတော်၏)။ အယံ == ယခုဘဝ ရရှိနေဆဲ ခန္ဓာ

(ယော = အကြင်သူသည်) ၊ စီတတဏှော = တဏှာ အစစ် တရာ့ရှစ်မှ စင်စစ်ကင်းပြီးသူလည်း ဖြစ်၏။အနာ-ဒါနော = ရှပ်နာမ်နှစ်ဖြာ ငါးခန္ဓာ၌ ငါ, ငါ့ဥစ္စာ, ငါ့ လိပ်ပြာဟု တဏ္ဍာစွဲ မာနစွဲ ဒိဋ္ဌစွဲတို့လည်း အလျင်းမရှိသူ ဖြစ်၏။ နိရုတ္ထိပဒကောဝိဒေါ = နိရုတ္ထိပဋိသမ္ဘိဒါနှင့် တက္က အတ္တ,ဓမ္မ, ပဋိဘာန် ပဋိသမ္ဘိဒါအမြင် ဥာဏ်လေး အင်၌ ကျွန်းကျင်လိမ်မာ၏။ အက္ခရာနံ = သဘာ၀နိရုတ္တိ မည်ရှိ သည္ခာ အက္ခရာတို့၏။ သန္နွိပါတဥ္ 😑 အပေါင်း ဖြစ်သော ပုဒ်အစုကိုလည်း။ ဧညာ = ၀ိုင်းခြားထင်ထင် အမှန်အတိုင်း သိမြင်၏။ (သဘာဝနိရုတ္တိကို မသိသူက ဖသာစေတသိက်ကို ရည်ညွှန်း၍"ဖုသောာ" ဟု ပုဒ်အလွဲကို ရွတ်ဆိုလျှင်လည်း"ဖသောဘဲဟု သဘာဝနိရုတ္တိ ပုဒ်မှန်ကို သိ၏ဟု ဆိုလိုသည်)။ ပုဗ္ဗာပရာနိ စ == နောက်အက္ခရာကို ထောက်၍ ရွှေဖြစ်သောအက္ခရာ, ရွှေအက္ခရာကိုထောက်၍ နောက်ဖြစ်သော အက္ခရာတို့ကိုလည်း။ ဧညာ == ပိုင်းခြား ထင်ထင် အမှန်အတိုင်း သိမြင်၏။ (စေတနာဟူ၍ အက္ခရာ သုံးလုံးရှိသော သဘာဝနိရုတ္တိပါဠိပု၆ဝယ် (စေ) ဟူသော အစ အက္ခရာသာ ထင်၍ (တုနာ) ဟူသော အလယ် အက္ခရာ, အဆုံးအက္ခရာတို့ မထင်စေကာမူ ထင်သော အစအက္ခရာ (စေ) ကို ထောက်၍ မထင်သော (တ,နာ) အလယ် အက္ခရာ, အဆုံးအက္ခရာတို့ကို အမှန် အတိုင်း သိသည်။ အလယ်အက္ခရာသာ ထင်၍ အဆုံးအက္ခရာ, အစ အက္ခရာ မထင်ရာ၌လည်း ထိုနည်းအတူပင်တည်း၊ အဆုံး အက္ခရာသာထင်၍ အစအက္ခရာ, အလယ်အက္ခရာတို့ မထင် ရာ၌လည်း ထိုအတူ ပင်တည်း)။ အန္တိမသာရီရော 😑 နောက်ဆုံးခေါ်ဆို ခန္ဓာကိုယ်ရှိသော။ သ—သော = ထို ပုဂ္ဂိုလ်ကို။ ေေခစင်စစ်။မဟာပညောတိ ==ကြီးမြတ်သော ပညာရှိသော ပုဂ္ဂိုလ် ဟူ၍၎င်း။ မဟာပုရှိသောတိ = တထောင့်ငါးရာ ကိုလေသာမှ ကင်းလွှတ်သည့် မြတ်သော ယောက်ျား ဟူ၍၎င်း။ ၇စ္စတိ == ခေါ်ဆိုအပ်ပေ၏"----

Jbo

ရြန္ပ

လင်းလုန်းအခါန်၌ မဟာကရဏာသမာပတ်မှ ထတော်မူ၍ (အာ-သယာနုသယဉ္ပဏ်, ဗုန္ဒြိယပရောပရိယတ္တံဉာဏ် တည်းဟူသော) ဗုဒ္ဓစက္ခုဖြင့် သတ္တလောကဂို ကြည့်ရှုတော်မူလေလျှင် သူစ်လောမ ဘီလူး, ခရလောမဘီလူး = ဤဘီလူး သူငယ်ချင်း နှစ်ဦးတို့၏ သောတာပတ္တိဖိုလ်ကို ရရှိကြောင်း ရှေးကောင်းမှုကို မြင်တော်မူ ရကား သပိတ်သင်္ကန်းကို ယူဆောင်တော်မူကာ အရက်၏ အတွင်းမှာပင် ကြွသွားတော်မူ၍ ဂယာရွာ၏အနီး သူစ်လောမ ဘီလူး၏ ဘုံဗိမာန်နေရာ ငုံကိတ-မည်သော ကျောက်ညောင် စောင်း၌ ထိုင်နေတော်မူ၏။

သူစိလောမသုတ်ကို ဟောကြားတော်မူခြင်း (ဤ သူစိလောမသုတ်ကား သုတ္တနိပါတ် ပါဠိတော် သံယုတ် (သ ဂါထာဝဂ္ဂ ) ပါဠိတော်တို့၌ လာရှိ၏၊ ထိုတွင် ဤမဟာဗုဒ္ဓဝင်ကျမ်း၌ သုတ္တနိပါတ် အဋ္ဌကထာ ဖွင့်ပြချက်အတိုင်း ရေးသားဖော်ပြပေအံ့)—

ု အောကမေ့ကာ ထုအရပမ္ဘာပင္ ကွယလေ၏။ အရှင်ရာဟုလာကို မာရ်နတ်ခြောက်လှန့်ခြင်းအကြောင်း ပြီး၏။

မာရ်နတ်သည်လည်း "ငါ့ကို မြတ်စွာဘုရား သိသွှားတော်မူ ပြီ"ဟု အောက်မေ့ကာ ထိုအရပ်မှာပင် ကွယ်လေ၏။

ဟူသော နှစ်ဂါထာကို ဟောကြားတော်မူလေ၏။ ဒေသနာနိဂုံး ဆုံးသောအခါ၌ များစွာသောသူတို့ သောတာပတ္တိဖိုလ် စသည် တို့သို့ ရောက်ဆိုက်ကြလေသည်။

ရတနာ] သူစိလောမသုတ်ကို ဟောကြားတော်မူခြင်း ၂ ၃ ၁

ထိုအခါ သူစိလောမဘီလူးနှင့် ခရလောမဘီလူး သူငယ်ချင်း နှစ်ဦးတို့သည် အစာရှာထွက်ကြရာ မြတ်စွာဘုရားရှင်နှင့် မနီး မဝေးသော အရစ်၌ သွားနေကြဆဲဖြစ်ကုန်၏။

(ဋံကိတ ကျောက်ညောင်စောင်းဟူသည်မှာ ကျောက်တုံးလေးခုတို့ ၏ အပေါ်၌ ကျောက်ဖျာကြီးကို တင်ထား၍ ပြုလုပ်အပ်သော ထိုင် စရာ ကျောက်ညောင်စောင်းဖြစ်သည်)။ မဟၥဗုဒ္ဓဝင်

161

#### ခရလောမဘီလူး၏အကြောင်း

ထိုဘီလူးနှစ်ဦးတို့တွင် တဦးသည် ရှေးလွန်လေပြီးသောအခါ သံဃာ၏ဆီကို သံဃာအား မပန်ကြားပဲယူ၍ မိမိကိုယ်ကို လိမ်း ကျံလေ၏၊ ထိုသူသည် ထိုမကောင်းမှု အကုသိုလ်ကံကြောင့် ငရဲ၌ ကျက်ရပြီးလျှင် ဂယာရေကန်၏ ဆိပ်ကမ်းအနီးဝယ် ဘီလူးမျိုး၌ ဖြစ်လာလေသည်။ ထိုမကောင်းမှု အကုသိုလ်ကံ၏ အကျိုးစိပါက် ကြွင်း အနေဖြင့် ထိုဘီလူး၏ အင်္ဂါကြီးငယ်တို့သည် ကြောက်လန့် စဖွယ် ဖောက်ပြန်သော အဆင်းရှိကြလေသည်၊ ထိုဘီလူး၏ ကိုယ်ရေသည်ကားအုတ်ကြွပ်အမိုးပမာ(ငါးအကြေးကဲ့သို့ အဖတ် လိုက် အဖတ်လိုက် တည်ရှိကာ)လွန်စွာ ကြမ်းတမ်းသော အတွေ ရှိ၏။

ထိုဘီလူးသည် သူတပါးကို ခြောက်လှန့်လိုသောအခါ အုတ် ကြွပ်မိုးနှင့်တူသော အရေခွံ (အကြေးလွှာ)တို့ကို ကြွစေ ထစေ၍ ခြောက်လှန့်လေသည်။ ဤသို့လျှင် ထိုဘီလူးသည် ကြမ်းတမ်းသော ကိုယ်အတွေ့ရှိသောကြောင့် .ခရဘီလူးဟူသော အမည်ကို ရရှိလေ သည်။

#### သူစိလောမဘီလူး၏အကြောင်း

အခြားဘီလူး တဦးသည်ကား ကဿပမြတ်ဖွာဘုရားရှင်၏ လက်ထက်တော်အခါ ဥပါသကာ ဒါယကာ တယောက်ဖြစ်၍ တလလျှင်ရှစ်ရက် တရားပွဲနေ့တိုင်းကျောင်းတော်သို့ သွားရောက် ကာ တရားနာလေ့ရှိ၏၊ ထိုဒါယကာသည် တနေ့သ၌ တရားနာရန် ကြွေးကြော်လတ်သည်ရှိသော် သံဃအရာမ်ကျောင်းတိုက်တံခါး၏ အနီးရှိ မိမိ၏လယ်ခင်းကို ရှင်းလင်းသုတ်သင်နေစဉ် ကြွေးကြော် သံကို (တရားနာရန် ဖိတ်ခေါ် သံကို) ကြားရ၍ "ငါရေချိုးနေလျှင် အချိန်ကြာလိမ့်မည်"ဟု ကြံစည်အောက်မေ့ကာ ရေမချိုးပဲ ညစ် နွှမ်းသောကိုယ်ရှိလျက်သာ ဥပုသ်အိမ်အတွင်း ဝင်ရောက်၍ အဖိုး များစွာထိုက်သော မြေအခင်း၌ မရိုမသေ လျောင်း၍ အိပ်ခဲ့ ရလသည်။

[ဗုဒ္ဓ

ထိုဒါယကာသည် ထိုကံနှင့် အခြားကံကြောင့် ငရဲ၌ကျက်ရပြီး နောက် ဂယာရေကန်၏ ဆိပ်ကမ်းအနီးဝယ် ဘီလူးမျိုး၌ ဖြစ်လာ လေသည်၊ ထိုဘီလူးသည် ထိုမကောင်းမှု အကုသိုလ်ကံ၏ အကျိုး ဝိပါက်ကြွင်းအနေဖြင့် မြင်မကောင်းရှုမကောင်းအောင် အကျည်း တန်လှ၏၊ ထိုဘီလူး၏ ကိုယ်၌ အမွေးတို့သည်လည်း အပ်ချောင်း ပမာ လွန်စွာစူးရှ ကြမ်းခက်လှကုန်၏။ ထိုဘီလူးသည် ခြောက် လန့်လိုသော သတ္တဝါတို့ကို အပ်သွားတို့ဖြင့် ထိုးဆွလကဲ့သို့ ခြောက် လှန့်လေ၏။ ဤသို့လျင် ထိုဘီလူးသည် အပ်သွားနှင့်တူသော အမွေးရှိသောကြောင့် သူစ်လောမဘီလူးဟူသော အမည်ကို ရရှိ လေသည်။

ရတနာ] သူစ်လောမသုတ်ကို ဟောကြားတော်မူခြင်း

166

လိုဘီလူး သူငယ်ချင်းနှစ်ဦးတို့သည် အစၥရှာရန် မိမိတို့ ဘုံ ဗိမာန်မှ ထွက်ခဲ့ကြ၍ ကာလအတန်ငယ်သွှားကြပြီး သွှားရင်း လမ်းအတိုင်း တဖန်ပြန်လာကြ၍ အခြားအရဝ်တခုသို့ သွှားနေကြ ဆဲမှာ မြတ်စွာဘုရားနှင့် မနီးမဝေးသောအရဝ်၌ သွှားနေကြဆဲ ဖြစ်ကြလေသည်။

တိုအခါ ခရဘီလူးသည် သူစိလောမဘီလူးကို "ထိုသူကား ရဟန်းတည်း'ဟု ရိုးသံားစွာပင် မိမိအထင်အတိုင်း ပြောကြား လေ၏။ သူစိလောမဘီလူးက တဖန် ခရဘီလူးကို "ထိုသူကား ရဟန်းစစ်မဟုတ်၊ ရဟန်းတုဖြစ်၏၊ ထိုသူ ရဟန်းစစ်ဖြစ်မည် ရဟန်းတုဖြစ်မည်ကို ငါသိအောင် စုံစမ်းအံ့"ဟူ၍ပြောဆိုလေ၏။

(ဤ၌။ ။ခရဘိလူးသည် ရဟန်းအသွင်ကိုမြင်၍ ရိုးသားစွာဗင်-"ထိုသူကား ရဟန်းတည်း"ဟု ပြောလိုက်လေသည်၊ သူစိလောမ ဘီလူး သည်ကား "ကြောက်လန့်သောသူဖြစ်လျှင် ရဟန်းစစ်မဟုတ်၊ ရဟန်း တုသာဖြစ်၏"ဟု အယူရှိသောကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ကြောက် လန့်မည့်သူဟု မှတ်ထင်ကာ "ထိုသူကား ရဟန်းစစ်မဟုတ်၊ ရဟန်းတု ဖြစ်၏"ဟု အဆောတလျင် ပြောလိုက်ပြီးနောက် တဖန် စုံစမ်းလိုပြန် သည့်အတွက် "ထိုသူ ရဟန်းစစ်ဖြစ်မည်၊ ရဟန်းတုဖြစ်မည်ကို ငါသိ အောင် စုံစမ်းအံ့"ဟု ပြောဆိုပြန်သည်)။

43

တိုသို့ ပြောဆိုပြီးနောက် ယူစိလောမဘီလူးသည် မြတ်စွင ဘုရားရှင် ရှိတော်မူရာသို့ သွားရောက်ပြီးလျှင် မိမိ၏ အကျည်း တန်လှ အမွှေးစောင်းထ၍နေသော ကိုယ်ကြီးကိုဘုရားရှင်ဖက်သို ညွှတ်ကိုင်းလိုက်လေသည်။ ထိုအခါမြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ကိုယ် တော်မြတ်ကို တိမ်းဖယ်တော်မူလိုက်လေသည်။ ထိုအခါ သူဖိ လောမဘီလူးက မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို "ရဟန်း----ငါ့ကို ကြောက် သလား"ဟူ၍ မေးမြန်းလေးပျင် မြတ်စွာဘုရားရှင်က "ဒကာ ဘီလူး....ငါသည် သင့်ကိုမကြောက်၊ စင်စစ်သော်ကား သင်၏ ကိုယ်အတွေ့သည် ကြမ်းတမ်းယုတ်မာလှ၏"ဟု ဖြေကြားမိန့်ဆို တော်မူလေ၏။

ထိုအခါ တစိုးတစိ ကြောက်ရှံခြင်း အလျင်းမရှိသော မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကို မြင်ရလေလျင် သူစိလောမဘီလူးသည် "ဤသို့စဉ်မျ ကြမ်းတမ်းလှသော ငါ၏ ဘီလူးအတွေဖြင့် တွေ့ထိအပ်ပါလျက် ဤသူကား လူသားစင်စစ် ဖြစ်လျက် မကြောက်ချေ၊ ယခုအခါ ငါသည် ထိုရဟန်းကို သဗ္ဗညူမြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အရာ၌ ပြဿနာ ကို မေးပေအံ့၊ မချွတ်ပင် ဤရဟန်းသည် ထိုဗုဒ္ဓဝိသယပြဿနာ၌ အပြည့်အစုံ ဖြေဆိုနိုင်လိမ့်မည်မဟုတ်၊ လိုအခါ ငါသည် ထိုရဟန်း ကို ဤနည်း ဤနည်းဖြင့် ညွှဉ်းပန်းနှိ်စက်ပေအံ့"ဟု ကြံစည်ပြီး လျင် "ရဟန်း ---- သင့်ကို ငါသည် ပြဿနာကို မေးပေအံ့၊ အကယ်၍ သင်သည် ငါ့အား ထိုပြဿနာကို အပြေအလည် မဖြေဆိုနိုင်လျင် သင်၏စိတ်ကို ပြန့်လွှင့်ရူးသွပ်သွားစေမည်၊ သို့ မဟုတ် သင်၏ နှလုံးကိုသော်မူလည်း ဖောက်ခွဲပစ်မည်၊ သို့မဟုတ် ခြေထောက်နှစ်ချောင်းတို့ကို ကိုင်၍ မြစ်တဖက်ကမ်းသို့ ပစ်လွှင့် လိုက်မည်"ဟု ရိုင်းပြစွာ ပြောကြားလေ၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် မဟာကရုဏာပြဋ္ဌာန်း ရွှင် လန်းသော မျက်နှာဖြင့် "ဒကာဘီလူး----နတ် မာရ်နတ် ဗြဟ္မာနှင့် တကွသော နတ်လောက, ရဟန်း ပုဏ္ဏား မင်းများနှင့်တကွသော လူ့လောက ဤလောက အစုံဝယ် ငါဘုရား၏စိတ်ကို ပြန့်လွှင့် ရူးသွှပ်စေနိုင်သူ ( သို့မဟုတ် ) နှလုံးသားကို ဖောက်ခွဲပစ်နိုင်သူ

ကုတော သမုဋ္ဌာလ မနော ဝိတက္ကာ၊ ကုမာရကာ စက်မိဝေါဿဇန္တ။ (သမဏ = ရဟန်း....)။ ရာဂေါ စ = ရာဂသည်၎င်း။ ဒေါ်သော စ == ဒေါ်သသည်၎င်း။ ကုတောနိဒါနာ == အဘယ်လျှင် အကြောင်းရှိကုန်သနည်း။ အရတိ = ဆိတ် ငြိမ်ရာတောကျောင်း ကုသိုလ်တရားကောင်းတို့၌ မမွေ့ လျော်ခြင်းသည်၎င်း။ ရတီ = အာရုံငါးပါး လိုက်စား နှစ်ခြိုက် မွေ့လျော်ပျော်ပိုက်ခြင်းသည်၎င်း။ လောမဟံ-သော = မွေးညှင်းရှှင်ပျ ကြက်သီးထံခြင်း (စိတ္တုတြာသ-တရား)သည်၎င်း။ (ဗူမေ = ဤတရား သုံးပါးတို့သည်)။ ကုတောဇာ = အဘယ်မှ ဖြစ်ကြကုန်သနည်း။ ကုမာရ-က်ာ = ရွာသူသားငယ်တို့သည်။ စက်ံိ = ကြီးငှက်ကို။ (ဗန္ဓိတ္ဝာ = ကြိုးဖြင့် ခြေ၌ ဖွဲ့၍)။ ဩဿဇန္တိ ဗူဝ = အထက်သို့ပင့် ပစ်လျှင့် ကစားကြကုန်သကဲ့သို့။ ဝိတက္ကာ = ၀ိတက်ကိုးပါး အကြံတရားတို့သည်။ ကုတော == အဘယ်မှ။ သမုဋ္ဌာယ 😑 ဖြစ်ပေါ်ထက္ဂြ၍။ မနော 😑 ကုသိုလ်စိတ်ကို။ ဩဿဇန္တိ = လွှတ်ကုန်သနည်း။ (၁) တိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် သူစိလောမဘီလူးအား ဤ ဆိုလတ္တံ့သော သုံးဂါထာတို့ဖြင့် ပြဿနာဖြေကြား တရားဟော တော်မူလေ၏—

( သို့မဟုတ် ) ခြေနှစ်ချောင်းတို့ကို ကိုင်၍ မြစ်တဖက်ကမ်းသို့ ပစ် လွှင့်နိုင်မည့်သူ တလူကိုမျှ ငါဘုရားမြင်တော်မမူ၊ သို့ပင်ဖြစ်စေ ကာမူ ဒကာဘီလူး ···· သင်မေးလိုရာ ပြဿနာကို မေးလော့၊ (သင်၏ ပြဿနာကို အကျန်မထား ငါဘုရားဖြေကြားပေအံ့)"ဟု သဗ္ဗညူမြတ်စွာဘုရားရှင်တို့၏ ဖိတ်ကြားခြင်းဖြင့် ဖိတ်ကြားတော် မူလေလျှင် သူစိလောမဘီလူးသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ဂါဟာ ဖြင့် ဤသို့ မေးလျှောက်လေ၏—

ရာဂေါ စ ဒေါသော စ ကုတောနိဒါနာ၊

အရတီ ရတီ လောမဟံသော ကုတောဇာ။

ရတနာ] သူစိလောမသုတ်ကို ဟောကြားတော်မူခြင်း ၂၃၅

သွေဟၔာ အတ္တသမ္ဘူတာ၊

ရာဂေါ ၈ ဒေါ်သော ၈ ဗူတောနိဒါနာ၊ အရတ် ရတ် လောမဟံသော ဗူတောဇာ။ ဗ္ဂတော သမုဋ္ဌာယ မနော စိတက္လာ၊ ကုမၥရကၥ က်ေမိဝေါဿဇန္တိ။ (အာဝုသော = ဒကာဘီလူး....)။ ရာဂေါစ = ရာဂ သည်၎င်း။ ဒေါသော စ = ဒေါသသည်၎င်း။ ဗူတော-နိဒါနာ == ဤခန္မာ အတ္တဘောလျင် အကြောင်းရှိကြ ကုန်၏။ အရတီ == ဆိတ်ငြိမ်ရာဟောကျောင်း ကုသိုလ် တရားကောင်းတို့၌ မမ္အေလျော်ခြင်းသည်၎င်း။ ရတီ 🗕 အာရံငါးပါး လိုက်စားနှစ်ခြိုက် မွှေလျော်ပျော်ပိုက်ခြင်း သည်၎င်း။ လောမဟံသော 😑 မွေးညှှင်းရှှင်ပျ ကြက်သီး ထခြင်း (စိတ္တုတြာသတရား)သည်၎င်း။ (ဗူမေ 💳 ဤသည့် တရားသုံးပါးတို့သည်)။ဗူတောဇာ 🛥 ဤခန္ဓာအတ္တဘော မှ ဖြစ်ကြကုန်၏။ ကုမာရကာ = ရွာသူသားငယ်တို့သည်။ ဓက်ံိ = ကြီးငှက်ကို။ ( ဗန္ဓိဘွာ = ကြီးဖြင့်ခြေ၌ဖွဲ့၍)။ သြဿဇန္တိ ဗူဝ ≕ အထက်သို့ပင် ပစ်လွှင့်ကစၥးကြကုန် သကဲ့သို့။ စိတညာ = စိတက်ကိုးပါး အကြံတရားတို့သည်။ ဗ္ဂတော 💳 ဤခန္မာအတ္တဘောမှ။ သမုဋ္ဌာယ 💳 ဖြစ်ပေါ် ထက္တြ၍။ မနော = ကုသိုလ်စိတ်ကို။ ဩဿဇန္တိ = လွတ် ကြကုန်၏။ (၂)

၂၃၆

မဟာ၃ဗုဒ္ဓဝင်

÷-

ယက္ခ = ဒကာဘီလူး....၊ သုဏောဟိ = နားထောင် .လော့။ ယေ 🗕 အမှတ်မထင် အကြင်သူတို့သည်။ နံ 💻 ထိုဒုက္ခသစ္စာ ခန္ဓာပဥ္စက အတ္တဘောကို။ယတောနိဒါနံ == အကြင်သမုဒယသစ္စာ တဏ္ဍာလောဘလျှင် အကြောင်း ရှိ၏ ဟူ၍။ ပဇ္ဇာနန္တိ = ်ပိုင်းခြားထင်ထင် သိမြင်ကြ ကုန်၏။ တေ = ထိုသူတို့သည်။ နံ = ထိုဒုက္ခသစ္စာ ခန္မာ ငါးပါး၏ အကြောင်း မကောင်းသော သမုဒယသစ္စာ တဏ္မာ လောဘကို။ ၀ိနောဒေန္တိ == အဋ္ဌဂိုက မဂ္ဂသစ္စာ တရားဖြင့် ပယ်ရှား ဖျောက်လွှင့်ကြကုန်၏။ တေ 🗕 ထို သမုဒယသစ္စာ တဏ္ဝလောဘကို အဋ္ဌဂိုက မဂ္ဂသစ္စာ တရားဖြင့် ပယ်ရှား ဖျောက်လွှင့်ကြသည့် အရိယ်သခင် သူတော်စင်တို့သည်။ ဒုတ္တရံ = ကူးမြောက်နိုင်ခဲသော။ အတိဏ္ဏပုဗ္ဗံ = သံသရာအတိတ်ဘဝဝယ် အိပ်မက်တွင်မျ မကူးမြောက်ခဲ့ရဘူးသော။ ဗူမံ ဩဃံ = ဤဩဃလေး ခန်း ကိလေသာ ရေပြင်ကြမ်းကို။ အပုနဗ္ဘဝါယ = ကဖန် တဝသစ်၌ မဖြစ်စေခြင်းငှါ။ (ဝါ) နိရောသေစွာအလှိုငှါ။ တရန္တိ = ကူးမြောက်နိုင်ကြကုန်၏ (g).

ယေ နံ ပဇာနန္တိ ယတောနိဒါနံ၊ တေ နံ ၀ိနောဒေန္တိ သုဏောဟိ ယက္ခ။ တေ ဒုတ္တရံ သြဃမိမံ တရန္တိ၊ အတိဏ္ဏပုဗ္ဗံ အပုနုဗ္ဘဝါယ။

အတ္တဘော၌ ဖြစ်ကုန်၏။ ၀နေ = တော၌။ (ဇာတာ = ဖြစ်သော) မာလုဝါ = မာလောနွယ်သည်။ ဝိတတာ ဗူဝ = မိမိန္တယ်သော သစ်ပင်ကို ထက်ဝန်းကျင် ရစ်ပတ် ဝိတ်ဆို့သကဲ့သို့။ ပုထူ = များပြားလှစွာ ကိလေသာ တရားတို့သည်။ ကာမေသု = ဝတ္ထုအာရုံ ကာမဂုဏ်တို့၌။ ဝိသတ္တာ = ထူးထွေဆန်းကြယ် ငြိတွယ် တည်နေကြ ကုန်၏။ (၃)

ရတနာ] ူစိလေးမသုတ်ကို ဟောကြားတော်မူခြင်း ၂၃၇

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင် [ဗုဒ္ဓ

ဤသို့လျင် သစ္စာလေးပါးကို ဖော်ပြသည့် ဤတရားဂါထာကို ကြားနာကြရကုန်သည်ရှိသော် ထိုဘီလူးသူငယ်ချင်း နှစ်ဦးသား တို့သည် ဂါထာနိဂုံး အဆုံး၌ပင်လျှင် သောတာပတ္တိဖိုလ်၌ တည် ကြလေကုန်၏။

၂၃၀

သောတာပန် အရိယာ ဖြစ်ကြသည်နှင့်တပြိုင်နက် ထိုဘီလူး သူငယ်ချင်း နှစ်ဦးသားတို့သည် မူလရှိရင်း အဆင်းမလှမှ အကျည်းတန်မှုများ အလျင်းကွယ်ပကြကာ နတ်တန်းဆာဆင် ယင်ပြီးသား ရွှေသား အဆင်း ဝါဝင်းသော ကိုယ်ရေရှိကြလျက် ကြည့်မြင်ရသူတို့ ကြည်ညိုစွယ်သော ပုံပန်းသဏ္ဌာန် ရှိကြလေကုန် သတည်း။

> လူစိလောမသုတ်ကို ဟောကြားကော်မူခြင်းအကြောင်း ပြီး၏။

> > ဤတွင် အခဏ်း ၃၂ -ပြီး၏။

·

ရတနာ] ဥပါသကာမည်ကြောင်းစသည်ဟောတော်မူခြင်း၂ ခု၉-

၄၄-းကြာစေ

ကပိလဝတ်ပြည်၌ (တဆယ်ွငါးခုမြောက်)ပန္တရသမဝါ ကပ်တော်မူခြင်း

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရှေး၌ ဆိုအပ်ခဲ့ပြီးသော အတိုင်း စုဒ္ဌ-သမဝါကို သာဝတ္ထိပြည်၌ ကပ်တော်မူပြီး၍ ဝါကျွတ်သောအခါ ချေချွတ်သင့်သော သတ္တဝါတို့ ရှိသလောက် သာဝတ္ထိပြည်၌ သီတင်းသုံးနေထိုင်တော်မူပြီး၍ ခရီးဒေသစာရီ ကြွချီတော်မူကာ လူနတ်ဗြဟ္မာ သတ္တဝါတို့အား တရားအမြိတ်ဆေး တိုက်ကျွေး တော်မူလျက် အစဉ်သဖြင့် ကပ်လဝတ် နေပြည်တော်သို့ ရောက် တော်မူ၍ ထိုကပ်လဝတ်ပြည်ဝယ် (မြတ်စွာဘုရားရှင် ပဌမအကြိမ် ကပ်လဝတ်ပြည်သို့ ရောက်တော်မူစဉ်ကပင် နိဂြောသောကီဝင် မင်းသည် မိမိစိုင်သောဥယျာဉ်အတွင်း၌ ကျောင်းတိုက်ကြီး တည် ဆောက်ကာ မြတ်စွာဘုရားရှင်အား လူဒါန်းလေသည်၊ ထို ကျောင်းတိုက်ကြီးကား နိဂြောစာရုံ ကျောင်းတိုက် ဟူ၍ အမည် -တွင်လေသည်၊ ထိုသည့်) နိဂြောဓာရုံ ကျောင်းတိုက် ဟူ၍ အမည် -ကွင်လေသည်၊ ထိုသည့်) နိဂြောဓာရုံ ကျောင်းတိုက်တော်၌ ရဟန်းအပေါင်း ခြံရံလျက် တဆယ်ငါးခုမြောက် ပန္ရရသမဝါ ကဝ်ဆိုတော်မှုလေသည်။

မဟာနာမ သာကီဝင်မင်းအား ဥပါသကာမည်ခြင်းအကြောင်း စသည်ကို ဟောကြားတော်မူခြင်း ထိုသို့ မြတ်စွာဘုရားရှင် သက္ကတိုင်း ကုပ်လဝတ်ပြည် နိုဂြော-

ဓာရံ ကျောင်းတိုက်၌ သီတင်းသုံး နေထိုင်တော်မူစဉ် တနေ့သ၌ မဟာနာမ သာကီဝင်မင်းသားသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ထံတော် မှောက်သို့ သွားရောက်ရှိခိုးကာ အပြစ်လွှတ်ရာအရပ်၌ ထိုင်နေ ခြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို— "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား… အဘယ်မျှဖြင့် ဥပါသကာ ဖြစ်ပါသနည်း"— ဟု မေးလျှောက်လေ၏၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် မဟာ-နာမ သာကီဝင်မင်းသားကို—-

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

្រុន

190

်မဟာနာမ်...အကြင့်ကြောင့် (၁) ဖြတ်စွာဘုရားကို ကိုးကွယ်ဆည်းကမ်၏၊ (၂) တရားတော်ကို ကိုးကွယ် ဆည်းကမ်၏၊ (၃)သံဃာတော်ကို ကိုးကွယ်ဆည်းကမ်၏၊ မဟာနာမ်....၍မျှဖြင့် ဥပါသကာ ဖြစ်၏"—–

ဟု ဓိန့်တော်မူ၏၊ (သရဏဂုံတည်သူဖြစ်လျှင် ဥပါသကာ မည်၏ ဟု ဆိုလိုသည်)။ (၁)

တဖန်ဆက်၍ မဟာနာမသာကိဝင်သည် မြတ်စွာဘုရားကို—-

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား… အဘယ်မှုဖြ**င့်** ဥပါသကာသည် သီလနှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်ပါသနည်း"—– ဟု မေးလျောက်လေသော် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဟောနာမ သာကီဝင် မင်းသားကို-<del>––</del>

> "မဟၥနၥမ်....အကြင့်ကြောင့် ဥပါသကၥသည် (၁) သူ့အသက်သတ်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်လေ့ရှိ၏၊ (၂) မပေး သည်ကို ခိုးယူခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်လေ့ရှိ၏၊ (၃)ကာမတို၌ မှားယွင်းစွာ ကျင့်ခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်လေ့ရှိ၏၊ (၄)မမှန် စကား ပြောကြားခြင်းမှ ရှောင်ကြဉ်လေ့ရှိ၏၊ (၅) မေ့ လျော့ကြောင်းဖြစ်သော သေရည်အရက်ကို သောက်ခြင်း မှ ရှောင်ကြဉ်လေ့ရှိ၏၊ မဟာနာမ်....ဤမျှဖြင့် ဥပါသကာ သည် သီလနှင့် ပြည့်စုံသူဖြစ်၏"—--

## ဟု ဟောကြား မိန့်ဆိုတော်မူ၏၊ (သရဏဂုံတည်သူ ဥပါသကင သည် ငါးပါးသီလနှင့် ပြည့်စုံက သီလဝန္တ ဥပါသကာ ဖြစ်၏ဟု ဆိုလိုသည်)။ (၂)

တဖန်ဆက်၍ မဟာနာမသာကီဝင်သည် မြတ်စွာဘုရားကို----"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား.... အဘယ်မျှဖြင့် ဥပါသကာသည် ယုံကြည်မှု == သဋ္ဓါတရားနှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်ပါသနည်း"----

''ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား.... အဘယ်မျှဖြင့် ဥပါသကာသည် စွန့်ကြဲခြင်း == စာဂ တရားနှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်ပါသနည်း"—–

မ္နင္န္ မြစ္ေၾက ဆိုလိုက္လာက္တာ (၂၃) တဖန်ဆက်၍ ဟောနာမ သာကီဝင်သည် မြတ်စွာဘုရား ရှင်ကို——

ဟု မြေကြားမိန့်ဆိုတော်မူ၏။ (ဤ၌။ ။ဘုရားဂုဏ်တော်ကိုးပါး ကိုသာ ဟောတော်မူခြင်းကား ဥပလက္ခဏ နည်းမျှသာ ဖြစ်၏။ ဘုရားဂုဏ်တော်ကိုးပါးကို ယုံကြည်သော ဥပါသကာသည် တရား ဂုဏ်တော်ခြောက်ပါးကို၎င်း, သံဃဂုဏ်တော် ကိုးပါးကို၎င်း ယုံကြည်တော့သည်သာဖြစ်၏၊ ထိုကြောင့် ရတနာသုံးပါး၏ ဂုဏ် ကို သက်ဝင်ယုံကြည်သော ဥပါသကာသည် သဒ္ဓါတရားနှင့်ပြည့် စုံသူ ဖြစ်၏ဟု ဆိုလိုသည်)။ (၃)

''မဟာနာမ်.... ဤသာသနာတော်၌ ဥပါသကာသည် ယုံကြည်မှု = သဒ္ဓါရှိ၏၊ (ယုံကြည်ပုံမှာ) ထိုမြတ်စွာဘုရား သည် ပူဇော်အထူးကို ခံယူတော်မူထိုက်သောအကြောင်း ကြောင့်လည်း အရဟံ-မည်တော်မူ၏၊ (ပ)၊ ဘုန်းတန်ခိုး ကြီးတော်မူသော အကြောင်းကြောှ်လည်း ဘဂဝါ မည်တော်မူ၏ဟု မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ဗောဓဴညဏ်ကို ယုံကြည်၏၊ မဟာနာမ် .... ဤမျှဖြင့် ဥပါသကာသည် ယုံ ကြည်မှု = သဒ္ဓါတရားနှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်၏"—

ဟု မေးလျောက်လေသော် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် မဟာနာမ သာကီဝင်မင်းသားကို—–

ရတနာ]ဥပါသကာမည်ကြောင်းစသည်ဟောတောမူခြင်း၂ ၄ ၁

ဟု မေးလျောက်လေသော် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် မဟာနာမ သာကီဝင်မင်းသားကို----

> "မဟာနာမ်… ဤသာသနာတော်၌ ဥပါသကငသည် ဝန်တိုမှ = မစစ္ဆရ အညစ်အကြေးမှ ကင်းဝေးသော စိတ် ဖြင့် အိမ်၌နေ၏၊ လွတ်လွှတ်စွန့်ကြံတတ်၏၊ လှူဒါန်းရန် ဆေးကြောထားသော လက်ရှိ၏၊(စိုစွတ်သောလက်ရှိ၏၊)

မဟၥဗုဒ္ဓ၀င်

148

191

စွန့်ကြံခြင်း၌ မွေ့လျော်၏၊ မျက်နှာကိုတင်း၍ မထားသော ကြောင့် အလှူခံပုဂ္ဂိုလ်တို့ တောင်းခံခြင်းငှါ သင့်လျော်သူ ဖြစ်၏၊ ပေးကမ်းရမှု ဝေဘန်နေရမှု၌ မွှေလျော်၏၊ မဟာ-နာမ်...ဤမှုဖြင့် ဥပါသကာသည် စွန့်ကြံခြင်း == စာဂ တရားနှင့် ပြည့်စုံသူဖြစ်၏"—– ဟု ဖြေကြားမိန့်ခါ့တော်မူ၏။ (၄) တဖန် ဆက်၍ မဟာနာမသာကီဝင်သည် မြတ်စွာဘုရား ရှင်ကို— "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား-----အဘယ်မှုဖြင့် ဥပါသကာသည် ပညာနှင့်ပြည့်စုံသူ ဖြစ်ပါသနည်း"— ဟု မေးလျှောက်လေသော် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် မဟာနာမ

သာကီဝင်မင်းသားကို-----"မဟာနာမ် .... ဤသာသနာတော်၌ ဥပါသကာသည် ပညာရှိ၏၊ ဖြူစင်မြင့်မြတ်သော, ကိလေသာအထုကို ဖြို့ခွဲ

"မဟာနာမ် … ဤသာသနာတော်၌ ဥပါသကာသည် ပညာရှိ၏၊ ဖြူစင်မြင့်မြတ်သော, ကိလေသာအထုကို ဖြိုခွဲ နိုင်သော,ဆင်းရဲကုန်ရာနိဗ္ဗာန်သို့ရောက်ကြောင်းဖြစ်သော, ရုပ်နာမ်နှစ်ပါးတို့၏ အဖြစ်အပျက်ကိုသိသော (ဥဒယဗ္ဗယ ஐဏ်) ပညာနှင့် ပြည့်စုံ၏။ မဟာနာမ်…ေ၍မျှဖြင့် ဥပါ-သကာသည် ပညာနှင့်ပြည့်စုံသူဖြစ်၏"—–

ဟု ဖြေကြားမိန့်ဆိုတော်မူ၏။ ( ၅ )၊ ၊ ( မဟာဝဂ္ဂ သံယုတ်ပါဠိ

ဦးရီးတော် သုပ္ပဗုဒ္ဓသာကီဝင်မင်း မြေမျိုခြင်းအကြောင်း မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် သက္ကတိုင်း ကဝိလဝတ်ပြည် နိဂြော-ဓာရုံ ကျောင်းတိုက်၌ သီတင်းသုံး နေတိုင်တော်မူစဉ် ဦးရီးတော် သုပ္ပဗုဒ္ဓ သာကီဝင်မင်းကို အကြောင်းပြု၍ " န အန္တလိက္ခေ န

တော် စာမျက်နှာ-ခုံ၄၄၊မှ)။ ။ (ဤမဟာနာမသာကီဝင်မင်း အကြောင်းကို သံဃရတနာအခဏ်းသို့ရောက်မှ အကျယ်တဝင့် ရေးသားဖော်ပြပေအံ့)။ ရတနာ] ဦးရီးတော် သုပ္ပဗုဒ္ဓမင်း မြေမျိခြင်းအကြောင်း ၂ ၄ ၃

သမုဒ္ဓမဓွေ့၊'' – အစရှိသော တရားဒေသနာကို ဟောကြားတော် မူသည်။

နှဲ့ဦးအံ့–ဦးရီးတော် သုပ္ပဗုဒ္မသာကီဝင်မင်းသည် ''ဤငါ၏တူ သိဒ္ဓထ္ထမင်းသား ဂေါတမမြတ်စွာကုရားသည် ငါ၏သမီးတော် ယသော်ရောကို စွန့်ပစ်ထားခဲ့၍ တောလည်းထွက်ခဲ့လေပြီ၊ ငါ၏ လား ဒေဝဒတ်ကို ရဟန်းပြုပေးပြီးနောက် ထိုငါ့သား ဒေဝဒတ် ၏ နေသူအရာ၌လည်း တည်ခဲ့လေပြီ" ဟူ၍ ဤအကြောင်းနှစ်ရဝ် တို့ဖြင့် မြတ်စွာဘုရား၌ ရန်ပြုံးဖွဲ့ပြီးလျှင် တနေ့သ၌ "ယခုအခါ သိဒ္ဓတ်မင်းသား ငါ့တူဘုရားအား ဆွမ်းစားပင့်ဖိတ်ရာ အရဝ်သို့ သွားရောက်၍ စားသောက်ခြင်းဌာ၊ အခွင့်ကို ငါမပေးအံ့" ဟု ကြံစည်၍ မြတ်စွာဘုရားရှင် ကြွတော်မူမည့်လမ်းကို တမင်ပိတ်ဆို ၍ လမ်းခရီးအကြား၌ သေရည်အရက်ကို သောက်စား၍ နေနှင့် လေ၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင် ရဟန်းအပေါင်း ခြံရံအဝ်လျက် ထိုအရပ်သို့ ကြွလာတော်မူလတ်သော် ထိုဦးရီးတော် သုပ္ပဗုဒ္ဓမင်း အား မင်းချင်းယောက်ျားတို့က "မြတ်စွာဘုရားရှင် ကြွလာတော် မူပြီ"ဟု လျောက်ထားကြလေကုန်၏။ သုပ္ပဗုဒ္ဓသာက်ဝင်မင်း သည် မင်းချင်းယောက်ျားတို့ကို "အချင်းတို့....ထိုသိဒ္ဓတ်မင်းသား ငါ့တူဘုရားကို 'အခြားလမ်းက သွားလော့' ဟု ပြောလိုက်ကြ၊ ဤ သိဒ္ဓတ်မင်းသားသည် ငါ့ထက် အသက်ကြီးသူ မဟုတ်ချေ၊ (သို့ရကား)ထိုငါ့တူသိဒ္ဓတ်မင်းသားအား သွားရန်လမ်းကို ငါတို့ မပေးနိုင်ကုန်"ဟု ရင့်ရင့်သီးသီးပြောဆိုလေသည်။ မင်းချင်းတို့က ထဝ်တလဲလဲ ပြောဆို လျောက်တင်အဝ်ပါသော်လည်း ထိုအတူ သာ ပြော၍ အရက်သောက်ကာ နေမြံနေသည်သာဖြစ်၏။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဦးရီးတော်၏အထံမှ ကြွသွားရန်လမ်း ကို ရတော်မမူသဖြင့် ထိုအရပ်မှပင်ပြန်နစ်တော်မူလေ၏။ သုပ္ပဗုဒ္ဓ သာကီဝင် မင်းသည်လည်း သူလျှိယောက်ျား တယောက်ကို "အမောင်----သွားလော့၊ ထိုသိဒ္ဓတ်မင်းသား ငါ့တူဘုရား မြော

ဟု ဗျာဒိတ်စကား ကြားတော်မူလေ၏။ သူလျှိယောက်ျားသည် ထိုစကားကို ကြားပြီးသော် သုပ္ပဗုဒ္မ မင်းထံသို့ သွားရောက်၍ သုပ္ပဗုဒ္ဓမင်းက "ပြန်နစ်သွားသော ငါ့တူက ဘာစကားများ ပြောကြားအပ်သနည်း"ဟု မေးမြန်း လတ်သည်တွင် မိမိကြားခဲ့တိုင်းကို ပြန်ကြားဂျောက်ထားလေ၏။ သုပ္ပဗုဒ္ဓမင်းသည် သူလျှိ၏ စကားပြန်ကြားချက်ကို ကြားဘိလေ လျှင် "ယခုအခါ ငါ့တူပြောလိုက်သောစကား၏ အပြစ်ကား မရှိချေ၊ ဧကန်မချွတ်ပင်သူပြောလိုက်လျှင် ပြောတိုင်းဖြစ်တတ်၏။ ဤသို့ဖြစ်သော်လည်း ငါ့တူကို ယခုအခါ မုသာဝါဒဖြင့် နှိပ်ပေ တော့အံ့၊ မှန်၏—ထိုငါ့တူ သိဒ္ဓတ်မင်းသား ဘုရားသည် ငါ့ကို 'ခုနစ်ရက်မြောက်သောနေ့၌မြေသို့ဝင်လိမ့်မည်( = မြေမျိုခံရလိမ့်

- ''ချစ်သား အာနန္ဒာ···· ငါသို့စဉ် ဘုရားသဗ္ဗည္မအား သွားရန်လမ်းခရီးကို မပေးသော ဦးရီးတော် သုပ္ပဗုဒ္မမင်း သည် အလွန်အပြစ်ကြီးလေးသော အကုသိုလ်မှုကို ပြုမှား အပ်လေပြီ၊ ဤနေ့မှနောက် ခုနှစ်ရက်မြောက်၌ ပြာသာဒ် ၏အောက် စောင်းတန်း (လှေကား) ခြေရင်း၌ သုပ္ပဗုဒ္ဓ မင်းသည် မြေသို့ဝင်ရလိမ့်မည်( = မြေမျိုခံရလိမ့်မည်)"–

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း ပြန်နစ်တော်မူလာစဉ် ပြုံးရွှင်မှု ကို ပြုတော်မူသောကြောင့် အရှင်အာနန္ဒာမထေရ်မြတ်က "ဘုန်း တော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား ---- ပြုံးရွှင်မှုကို ထင်စွာပြုတော် မူခြင်း၏ အကြောင်းကား အဘယ်ပါနည်း ( == အဘယ့်ကြောင့် ပြုံးရှင်တော်မူပါသနည်း)"ဟု မေးလျှောက်အပ်သည်တွင် "ချစ် သားအာနန္ဒာ ---- ဦးရီးတော် သုပ္ပဗုဒ္ဓမင်းကို မြင်၏လော" ဟု မြတ်စွာဘုရားရှင်က မေးမြန်းတော်မူ၍ "မြင်ပါသည် မြတ်စွာ ဘုရား-----"ဟု အရှင်အာနန္ဒာမထေရ်က ပြန်ကြားလျောက်ထား လေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အရှင်အာနန္ဒာမထေရ် ကို----

ကြားသည့်စကားကို နားထော်င်၍ ပြန်ခဲ့လော့"ဟု မှာထား စေလွှတ်လိုက်လေ၏။

JGG

ရတနာ ]ဦးရီးတော် သုပ္ပဗုဒ္မမင်း မြေမျိုခြင်းအကြောင်း ၂ ၄၅

မည်)'ဟု နေရာဌာနကို မမှတ်မသား မပြောကြားဂံ 'ပြာသာဒ်၏ အောက် စောင်းတန်း(လှေကား)ခြေရင်း၌ မြေသိုဝင်ရလိမ့်မည်' ဟု နေရာကိုပါမှတ်၍ ပြောကြားခဲ့လေပြီး ယခုအခါ ငါသည် ဤအချိန်မှအစပြ၍ ထိုစောင်းတန်း လှေကားခြေရင်းသို့ မသွား တော့အံ့၊ ထိုသို့ မသွားလျှင် ထိုနေရာ၌ မြေမျိုခံရမည်မဟုတ်၊ ခုနစ်ရက်စေ့၍ မြေအမျိုမခံရတော့မှ ထိုသိဒ္ဓတ်မင်းသား ငါ့တူ ဘုရားကို မုသာဝါဒဖြင့် နှိပ်ပေအံ့"ဟု ကြံစည်စဉ်းစားမိလေ၏။

လိုသို့ ကြံစည်ပြီးနေငက် သုပ္ပဗုဒ္မသာက်ဝင်မင်းသည် မိမိ၏ အသုံးအဆောင်မှန်သမျှကို ဘုံခုနစ်ဆင့် (ခုနစ်ထပ်)ရှိသော ပြာ-သာဒ်၏ အထက်ဆုံးအထပ်သို့ တင်စေ၍ စောင်းတန်းလှေကား ကို ဖယ်ရှားစေပြီးလျှင် တံခါးများကို ပိတ်စေပြီးနောက် တံခါး တပေါက်တပေါက်၌ လက်ဝှေ့သည် ( == လက်ပမ်းသည်) နှစ် ယောက်စီ နှစ်ယောက်စီ ထား၍ "အကယ်၍များ ငါသည် မေ့ လျော့သဖြင့် အောက်သို့ ဆင်းလိုလျှင် အမောင်တို့က ငါ့ကို ရအောင်တားမြစ်ကြလော့"ဟု မှာထားပြီးလျှင် ခုနစ်ဆင့်မြောက် အထက်ဆုံးထပ် ပြာသာဒ်အပြင် ကြက်သရေတိုက်ခန်း၌ နေထိုင် လေ၏။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထိုအကြောင်းကို ကြားတော်မူ၍ "ရဟန်းတို....ငါဘုရား၏ဦးရီးတော် သုပ္ပဗုဒ္ဓမင်းသည် ပြာသာဒ် အပြင်မှာသာမဟုတ်ပဲ ကောင်းကင်သို့ ပျံတက်ကာ အထက် ကောင်းကင်၌ နေသည်မူလည်းဖြစ်စေ, လှေဖြင့်သမုခြာအတွင်း သက်ဆင်း၍ နေသည်မူလည်း ဖြစ်စေ, တောင်အတွင်းသို့ ဝင်၍ နေသည်မူလည်း ဖြစ်စေ ဘုရားရှင်တို့မိန့်ကြားအပ်သော စကား တော်၏ ဟုတ်,မဟုတ် မှန်,မမှန် = နှစ်တန်ပြားသော မည်သည် မရှိ၊(အဟုတ်အမှန် တမျိုးသာလျင်ရှိ၏)၊ ငါဘုရား မိန့်ကြားအပ် သောနေရာ ( = စောင်းတန်းလှေကားခြေရင်း) ၌ပင် ထိုသုပ္ပ-ဗုဒ္ဓမင်းသည် မြေသို့ ဝင်ရလိမ့်မည်( = မြေအမျို ခံရလိမ့်မည်)"ဟု မိန့်တော်မူပြီးလျှင် ရွှေနောက်စကားနှစ်ရပ် ဆက်စပ်၍ တရား ဟောတော်မူလိုရကား—

မျှ လုံးဝမရှိချေ။— ဟူသော ဤဂါထာကို ဟောကြားတော်မူလေ၏။ ဒေသနာနိဂုံး ဆုံးသောအခါ များစွာသော သူတို့သည် သောတာပတ္တိဖိုလ် စသည်တို့သို့ ရောက်ကြလေကုန်၏။

ဘိက္ခဝေ = ရဟန်းတို....။အန္တလိက္ရ = ကောင်းကင် ၌။ ဌိတော်ဗိ = တည်သောသူသည်လည်း။ မစ္စုတော = သေခြင်းတရားမှ။ န မုစ္စတိ = မလွတ်နိုင်။ သမုဒ္ဓမဏ္ဍေ= သမုဒြာအလယ်၌။ ဌိတောဗိ=တည်သောသူသည်လည်း။ မစ္စုတော = သေခြင်းတရားမှ။ န မုစ္စတိ = မလွတ်နိုင်။ ပဗ္ဗတာနံ = တောင်တို့၏။ စိဝရံ = အပေါက်အခေါင်း အတွင်းသို့။ ပစိဿ = ဝင်၍။ ဋိတောဗိ = တည်သော သူသည်လည်း။ မစ္စုတော = သေခြင်းတရားမှ။ န မုစ္စတိ = မလွတ်နိုင်။ ယတ္တ = အကြင်မြေအရပ်၌။ ဋိတံ = တည်သောသူကို။ မစ္စု = သေခြင်းတရားသည်။ နပ္ပသ-တေယျ = မလွှမ်းမိုး မန္ဒိပ်စက်နိုင်ရာ။ သော ဇဂတိပ္ပဒေ-သော = ထိုမြေအရပ်သည်။ န စိဇ္ဇတိ – ဆံဖျားတထောက် မ သုံးပစ္စိခေ။

န္ အန္တလိက္ရွေန သမုဒ္မမစ္စေ။ န ပဗ္ဗတာနံ ဝိဝရံ ပဝိဿ။ န ဝိဇ္ဇတီ သော ဇဂတိပ္ပဒေသော၊ ယတ္ထ ဋွိတံ နပ္ပသဟေယ့၊ မစ္စု။

သုပ္ပဗုဒ္ဓမင်း မြေအမျိုခံရချိန် ကျရောက်ခြင်း ခုနစ်ရက်မြောက်သောနေ့ဝယ် မြတ်စွာဘုရားရှင် ဆွမ်းဘုဉ်း ပေးကြွတော်မူရာလမ်းကို ပိတ်ဆို သောအချိန်၌ နန်းပြာသာဒ်၏ အောက်အရပ်တွင် (ထားရှိသော)သုပ္ပဗုဒ္ဓသာကီဝင်မင်း၏ မင်္ဂ လာစီးတော်မြင်းသည် ချည်တိုင်မှကြိုးလွှတ်ကာ ပြင်းစွာဟီလျက် ထိုထိုနံရံများကို ကန်ကျောက်လျက်သာ နေလေ၏။ မည်သူတဦး တယောက်မျှ ခြောက်၍ ဖမ်း၍ မရ။ သုပ္ပဗုဒ္ဓသာကီဝင်မင်းသည် ပြာသာဒ်ထက်ဝယ် နေရင်းကပင် မိမိ၏ မင်္ဂလာစီးတော်မြင်း ရတနာ] ဦးရီးတော် သုပ္ပဗုဒ္ဓမင်း မြေမျိခြင်းအကြောင်း ၂ ၄၇

ဟီသံကို ကြား၍"ဤဖြစ်ရပ်ကား အဘယ်သို့ ဖြစ်ထာနည်း"ဟု မေးမြန်းလေသော် မင်းချင်းယောက်ျားတို့က "အရှင်မင်းကြီး၏ မင်္ဂလာစီးတော်မြင်းသည် ချည်တိုင်မှ ကြိုးလွှတ်လာပါသည်"ဟု လျှောက်ထားကြလေကုန်၏။

ထိုမင်္ဂလာ စီးတော်မြင်းသည်ကား သုပ္ပဗုဒ္ဓသာကီဝင်မင်းကို မြင်လျင်မြင်ခြင်း ငြိမ်သက်စွာ ရပ်နေလေ၏၊ ထိုအခါ သုပ္ပဗုဒ္ဓ သာကီဝင်မင်းသည် မင်္ဂလာစီးတော်မြင်းကို မဖမ်းရလျှင်မနေနိုင် အောင်ဖြစ်ကာ ထိုင်နေရာမှ ထ၍ တံခါးသို့ ရှေးရှုသွားလေ၏။ တံခါးတို့သည် အလိုလိုပင် ပွင့်၍လာကြကုန်၏။ မူလကဖယ်ရှား ထားသော စောင်းတန်းလှေကားသည်လည်း သူ့အလိုလို မူလမိမိ နေရာ၌ပင် တည်နှင့်လေ၏။ တံခါး၌ အစောင့်ချထားအပ်သော လက်ဝှေ့သည် = လက်ပမ်းသည်တို့သည် ထိုသုပ္ပဗုဒ္ဓမင်းကို (ပြာ သာဒ်အတွင်းပြန်မသွင်းကြပဲ) လည်ပင်း၌ ဆွဲကိုင်ကြ၍ အောက် သို့ရှေးရှု ပစ်ချလိုက်ကြကုန်၏။ ထိုနည်းဖြင့်ပင် တိုခုနစ်ထပ်အပြင် တို့၌ တံခါးတို့သည် အလိုလိုပင် ပွင့်ပြီးဖြစ်နှင့်ကြကုန်၏၊ စောင်း တန်း လှေကားတို့သည် အလိုလိုပင် ပွင့်ပြီးဖြစ်နှင့်ကြကုန်၏၊ စောင်း တန်း လှေကားတို့သည် မူလမိမိတို့နေရာ၌ပင် အလိုလို တည်နှင့် ကြကုန်၏၊ ထိုထိုတံခါး၌ အစောင့်ချထားအပ်သည့် လက်ဝှေ သည် ယက်ပမ်းသည်ဘို့သည် ထိုသုပ္ပဗုဒ္ဓမင်းကို လည်ပင်း၌ပင် ဆွဲကိုင်ကြ၍ အောက်အောက်အဆင့်သို့ ပစ်ချလိုက်ကြကုန်၏။

ထိုနောက် နန်းပြာသာဒ်၏အောက် စောင်းတန်းလှေကား ခြေရင်းသို့ ရောက်လတ်သော် ထိုသုပ္ပဗုဒ္ဓသာကီပင်မင်းကို မဟာ ပထဝီမြေကြီးသည် ပြင်းစွာမြည်ဟည်းလျက် ကွဲအက်ကာ ခံယူ လေတော့သည်။ ထိုသုပ္ပဗုဒ္ဓမင်းသည် မြေထဲသို့ဝင်၍ အဝီစီငရဲ၌ ဖြစ်ရလေသတည်း။

> ဦးရီးတော် သုပ္ပဗုဒ္ဓသာက်ီဝင်မင်း မြေမျိုခြင်းအကြောင်း ပြီး၏။

မဟၥဗုဒ္ဓဝင်

J90

သိကြားမင်းမေးအပ်သည့် ပြဿနာလေးရပ်ကို ဖြေကြားတော်မူခြင်း ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် တဆံယ့်ငါးခုမြောက် ပန္ဒ-ရသမဝါကို ရှေးဆိုအ၀်ပြီးသည့်အတိုင်း ကဗိလဝတ်ပြည် နိုဂြော-ဓာရုံကျောင်းတိုက်၌ ကစ်ဆိုတော်မူကာ ကျွတ်ထိုက်သောသတ္တဝါ တို့အား တရားရေအေး အမြက်ဆေးကို တိုက်ကျွေးတော်မူ၍ ထိုပန္ခရသမဝါ ကျွတ်လတ်သည်ရှိသော် ဗုဒ္ဓါစိဏ္ဍ ဘုရားအလေ့ အကျက်တော်ဓမ္မတာအတိုင်း ထိုကပိလဝတ်ပြည်မှ ခရီးဒေသ စာရီ အစဉ်သဖြင့် ကြွခ်ျီတော်မူခဲ့ရာ သာဝတ္ထိပြည်မွန် ဖေတဝန် ကျောင်းတိုက်တော်သို့ ဆိုက်ရောက်တော်မူလတ်သတည်း။ ယင်းသို့ မြတ်စွာဘုရားရှင် သာဝတ္တိပြည်မွန် ဇေတဝန် ကျောင်းတိုက်၌ ကိန်းအောင်းမွေ့လျော် နေတော်မူသောအခါ နတ်တို့သနင်း သိကြားမင်း မေးလျှောက်အပ်သဖြင့် "သဗ္ဗဒါနံ ဓမ္မဒါနံ ၆နာတိ"အစရှိသော တရားဒေသနာကို ဟောကြားတော် မူလေသည်။ အကြောင်းအရာ အကျယ်သော်ကား—-အခါတပါး တာဝတိိသာနတ်ပြည်၌ နတ်အပေါင်းတို့သည် အညီအညွှတ် စည်းဝေးကြကုန်၍-(၁) အလှူအပေါင်းတို့တွင် အဘယ်အလှူသည် အမြတ် ဆုံးဖြစ်သနည်း၊ (၂) အရသာအပေါင်းတို့တွင် အဘယ် အရသာသည်

ဗြဒ္ဓ

ာ အမြတ်ဆုံးဖြစ်သနည်း၊ (၃) မွေ့လျော်ခြင်းအပေါင်းတို့တွင် အဘယ်ဖြင့် မွှေ လျော်ခြင်းသည် အမြတ်ဆုံးဖြစ်သနည်း၊ (၄) တဏှာ၏ ကုန်ခြင်းအဆုံး၌ဖြစ်သော အရဟတ္တဖိုလ် ကိုသာလျှင် အဘယ့်ကြောင့် အမြတ်ဆုံးဟူ၍ ခေါ် ဆိုအပ်သနည်း— ဟု ပြဿနာလေးချက်ကို ဖြစ်စေကြလေကုန်သည်။ ထိုပြဿနာ လေးချက်တို့ကို တဦးတယောက်သော နတ်မျှ ဆုံးဖြတ်ခြင်းငှါ ရတနာ] ပြဿနာလေးရပ်ကို ဖြေကြားကော်မူခြင်း ၂ ၄၉

မတတ်နိုင်ချေ။ စင်စစ်သော်ကား နတ်သားတယောက်က နတ် သားတယောက်ကို ထိုနတ်သားကလည်း အခြားနတ်သား တ ယောက်ကို တဆင့်တဆင့် အချင်းချင်း မေးမြန်းကြကုန်လျက် ( ဆုံးဖြတ် ဖြေကြားချက်ကို မရရှိနိုင်ကြပဲ ) စကြဂဋ္ဌာတိုက် တသောင်းတွိ၌ ဆယ့်နှစ်နှစ်ကြာ လှည့်လည်၍သာ နေကြရကုန် ၏။

ဤမျှ ဆယ့်နှစ်နှစ်ပြာာ အချိန်ကာလဖြင့်လည်း ပြဿနာတို့၏ အနက်အဓိပ္ပါယ်ကို မသိနိုင်ကြပဲ စကြဝဋ္ဌာတိုက်တသောင်း၌ နေကြသော နတ်အပေါင်းတို့သည် စည်းဝေး စုပေါင်းကြကာ စတုမဟာရာဇ်နတ်မင်းကြီးလေးဦးတို့၏ အထံသို့ သွားရောက် ကြကုန်၏၊ ထိုနတ်မင်းကြီးလေးဦးတို့က "အမောင်နတ်အပေါင်း တ္ရိ… အဘယ့်ကြောင့် များစွာသောနတ်တို့၏ အစည်းအဝေးကြီး ဖြစ်ရသနည်း"ဟု မေးအဝ်လေသော် နတ်အပေါင်းတို့က "ပြဿ-နာလေးချက်တို့ကို ဖြစ်စေကြပြီးလျင် ဆုံးဖြတ်ခြင်းဌာါ မတတ်နိုင် ကြင်္သောကြောင့် အရှင် နတ်မင်းကြီးလေးဦးတို့၏ အထံသို့ အကျွန်ုပ်တို့တစ္ လာရောက်ကြပါကုန်သည်" ဟု ပြောဆိုကြကုန် ၏။ "အမောင်နတ်အပေါင်းတို … အဘယ်မည်သော ပြဿနာ လေးချက်နည်း''ဟု နတ်မင်းကြီးတို့က မေးအပ်သည်တွင် ''ဒါန ပေါင်းများစွာ, အရသာပေါင်းများစွာ, မွှေလျော်ခြင်းပေါင်း များစွာတို့တွင် အဘယ်မည်သောဒါနှံ့ အဘယ်မည်သောအရ သာ,အဘယ်မည်သောမွေ့လျော်ခြင်းသည် အမြတ်ဆုံးဖြစ်သနည်း၊ ကဏ္ခာ၏ ကုန်ခြင်းအဆုံး၌ဖြစ်သော အမဟတ္တဖိုလ်ကိုသာလျှင် အဘယ့်ကြောင့် အမြတ်ဆုံးဟူ၍ ခေါ်ဆိုအပ်သနည်း ဟူသော ဤပြဿနာလေးရပ်တို့ကို မဆုံးဖြတ်နိုင်ကြသောကြောင့် အရှင် နတ်မင်းကြီးတို့၏ ထံမှောက်သို့ အကျွန်ုပ်တို့ လာရောက်ကြပါ ကုန်သည်"ဟု နတ်အပေါင်းတို့က ပြောဆိုကြလေသည်။

ထိုအခါ စတုမဟာရာဇ်နတ်မင်းကြီးတို့သည် "အမောင်နတ် အပေါင်းတို့ ···· ငါတို့သည်လည်း ဤပြဿနာတို့၏ အနက် အမြှေပြယ်တို့ကို မသိကြပါကုန်၊ စင်စစ်သော်ကား ငါတို့၏အရှင် -) ခ်င်-

သိကြားမင်းသည် "အမောင်နတ်အပေါင်းတို့…-ဤပြဿနာ တို့၏ အနက်အဓိပ္ပါယ်ကို ( ဘုရားရှင်မှတပါး ) အခြားသူတဦး တယောက်မျှ မသိနိုင်၊ မှန်၏—ဤပြဿနာ လေးရ**ပ်တို့ကား** မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အရာသာဖြစ်ကုန်၏၊ယခုအခါ မြတ်စွာဘုရား သည် အဘယ်အရပ်၌ နေတော်မူဆဲဖြစ်သနည်း" ဟု မေး၍ "ဖေတဝန်ကျောင်းတော်၌ နေတော်မူ၏" ဟု ကြားလတ်၍ "လာကြကုန်လော့၊ ထိုမြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အထံတော်သို့ သွား ရောက်မေးလျှောက်ကြကုန်အံ့" ဟု ပြောဆို၍ နတ်အပေါင်းနှင့် အတူတကွ ညဉ့်အချိန်၌ စေတဝန်ကျောင်းတိုက် အလုံးကို ထွန်း လင်းတောက်ပစေ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်သို့ ဆည်းကပ်ပြီးကာ ရှိသေ မြတ်နိုး ရှိခိုး၍ အပြစ်လွှတ်ရာ အရပ်၌ ရပ်တည်လျက် ''သိကြား မင်း ···· အဘယ့်ကြောင့် များစွာသော နတ်အပေါင်းနှင့်တကွ လာရောက်သနည်း" ဟု မြတ်စွာဘုရားရှင်က မေးမြန်းအပ်သည် တွင် သိကြားမင်းသည် "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား… နတ်အပေါင်းသည် ဤမည်သောပြဿနာ လေးရပ်တို့ကို ဖြစ်စေ အပ်ပါကုန်ပြီ၊ ရှင်တော်ဘုရားမှတပါး ဤပြဿနာတို့၏ အနက် အမိပ္ပါယ်ကို သိစ္စမ်းနိုင်မည့် အခြားသူတဦးတယောက်မျှ မရှိပါ။ အရှင်ဘုရားတို့သည် ဤပြဿနာလေးရပ်ဟို၏ အနက်အမိပ္ပါယ်

ရတနာ] ပြဿနာလေးရပ်ကို ဖြေကြားတော်မူခြင်း ၂၅၁ ကို အကျွန်ုပ်တို့အား ထင်ရှားဖြေဆိုတော်မူပါကုန်"ဟူ၍ လျောက် ထားလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ''ကောင်း၆ သိကြားမင်း····ငါဘုရား ကား ပါရမီတိုကို ဖြည့်ကျင့်၍ စွန့်ခြင်းကြီးငါးဖျိုးတို့ကို ရဲရဲရက်ရက် စွန့်လှူ၍ သင်တို့ကဲ့သို့သော ပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ ယုံမှားကို ဖြတ်တောက် ရန်ပင် သဗ္ဗည္မတည္ၾကတေ႒ကို ရအပ်ိဳ သိအပ်ိခဲ့လေပြီ၊ သိကြား မင်း····သင်မေးအပ်သည့် ပြဿနာ လေးရပ်တို့၌ အဖြေကား— (၁) အလှူခပ်သိမ်းတို့တွင် တရားအလှူသည် အမြတ် ဆုံးဖြစ်၏။ (၂) အရသာ ခပ်သိမ်းတို့တွင် တရားအရသာသည် အမြတ်ဆုံးဖြစ်၏။ (၃) မွေ့လျော်ခြင်း ခပ်သိမ်းတို့တွင် တရားဖြင့် မွေ့ လျော်ခြင်းသည် အမြတ်ဆုံးဖြစ်၏။ (၄) တဏ္ဍာကုန်ခြင်း၏ အဆုံး၌ဖြစ်သော အရဟတ္တ ဖိုလ်သည်က၃း (ခပ်သိန်းသော ဝဋ်ခုက္ခ၏ ကုန်ခြင်း ပြိမ်း ခြင်းသူ) ရောက်စေတတ်သောကြောင့် ဧကန်အမြတ်ဆုံး 666 \*\*\* ဟု စကားပြေ = စုဏ္ကိယဖြင့် ဟောကြားတော်မူပြီးလျှင်----သဗ္ဗဒါနံ ဓမ္မဒါနံ ၆နာတိ၊

အဓိပ္ပါယ်စော်ပြချက် (၁) အကယ်၍ပင် စကြဝဠာ တိုက်အတွင်း ဗြဟ္မာ့ ပြည်တိုင်အောင် အကြားမရှိအောင်ပြု၍ ထိုင်နေတော်မူ ကြသည့် ဘုရား,ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ, ရဟန္တာအရှင်မြတ်တို့အား ငှက်ပျောဖတ်လွှာကဲ့သို့ သိမ်မွေ့နူးညံ့သော်သင်္ကန်းတို့ကို လှူဒါန်းရစေကာမူ ထိုအစည်းအဝေး၌ လေးပိုဒ်ရှိသော တရား ဂါထာဖြင့် ပြုအပ်သော တရား အနုမောဒနာ ( == အနုမောဒနာတရား ဟောကြားခြင်း) ကသာ မြင့် မြတ်လှ၏။ မှန်၏—ထိုမျှများသောသင်္ကန်းအလှူဒါနသည် ထိုအနုမောဒနာ တရားဂါထာ၏ နှစ်ရာငါးဆယ့်ခြောက် စိတ်စိတ်၍ တစိတ်လောက်မျှ အဖိုးမထိုက်တန်ချေ။ ဤသို့ လျှင် တရားတော်ကို ဟောကြားခြင်းသည်၎င်း, ပို့ချခြင်း သည်၎င်း, ကြားနာခြင်းသည်၎င်း မြင့်မြတ်လှစွာ၏။

ဟူသော ဤတရားဂါထာကို ဟောကြားတော်မူလေ၏။

တဏ္ပက္ခယော ႍ= တဏ္ခာ၏ကုန်ခြင်းအဆုံး၌ဖြစ်သော အရဟတ္တဖိုလ်သည်။ သဗ္ဗဒုက္ခံ = ခ်ပ်သိမ်း ဥဿုံ အလုံးစုံ သော ့၀ွ်ဒုက္ခကို။ ဗိနာတိ — လွှမ်းမိုး ပိုင်ပိုင် အောင် \$େଛି⊪-

သဗ္ဗရတိိ == ခ၆သိမ်း ဥဿုံ အလုံးစုံသော မွှေလျော် ခြင်းမျိုးကို။ မ္မေရတိ — တရားဖြင့် မွေ့လျော်ခြင်းသည်။ စိနာတိ = မြင့်မြတ်ကြီးခိုင် အောင်နိုင်၏။

ဓမ္မဒါနသည်။ ၆နာတိ = မြင့်မြတ်ကြီးခိုင် အောင်နိုင်၏။ သဗ္ဗရသံ 😑 ခပ်သိမ်း ဥဿုံ အလုံးစုံသော အရသာ မျိုးကို။ဓမ္မရသော == ဗောဓိပက္ခ်ိယတရား **သုံး**ဆယ့် ခုနစ် ပါးနှင့်တကွ လောကုတ္တရာတရားကိုးပါး တည်းဟူသော တရားအရသာသည်။ ၆နာတိ 🗕 မြင့်မြတ်ကြီးခိုင် အောင် ຊູີຣິສຳ။

တရားကို ဟောကြားပို့ချ နာကြားခြင်း တည်းဟူသော

JJJ

ထိုသို့ ဖော်ပြရာပါ စကြဝဠာကိုက်အပြည့် အကြားမရှိ ထိုင်နေတော်မူကြသည့် ဘုရား, ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ, ရဟန္တာ အရှင်မြတ် အလှူခံပရိသတ်အား သပိတ်လုံးတိုင်း အပြည့် အပြည့် မွန်မြတ်သောဆွမ်းကိုထည့်၍ လူဒါန်းရသည့် ဆွမ်း အလူထက်၎င်း သပိတ်လုံးကိုင်း အပြည့်အပြည့် ထောပတ် ဆီစသည်တို့ကိုထည့်၍ လှူဒါန်းရသည့် ဆေးအလှူတက် ၎င်း,မဟာ၀၀ိဟာရကျောင်းတိုက်ကြီးနှင့်တူသည့် ကျောင်း တိုက်ကြီးပေါင်း အသိန်း များစွာတို့ကို၎င်း, လောဟ-ပါသာဒပြာသာဒ်နှင့် တူသည့် ပြာသာဒ်ဆောင်ပေါင်း အသိန်းများစွာတို့ကို၎င်း ဆောက်လုပ်စေ၍ လှူဒါန်းရ သည့် ကျောင်းအလှူထက်၎င်း, အနာထပိဏ်သူဌေးအစ ရှိသော ကျောင်းဒါယကာတို့ ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက်အစ ရှိသောကျောင်းတိုက်တို့ကို အကြောင်းပြု၍ လူဒါန်းအပ် သော အလှုံ့အတန်း အမျိုးမျိုးထက်၎င်း အယုတ်သဖြင့် လေးပါဒ( = လေးပိုဒ်)ရှိသောဂါထာဖြင့် အနုမောဒနာ တ္ခရား ဟောကြားသောအနေ ဖြစ်စေအပ်သော တရား အလူကသာလျင် ချီးမွှမ်းအပ်မြတ်လှစ္စာ၏။

အထူးအားဖြင့် များစွာကုန်သောသူတို့အား တရား နာနိုင်ရန် စီမံအားထုတ်ပြုလုပ်ရွက်ဆောင်သော ပုဂ္ဂိုလ်၏ အကျိုးအာနိသင်ကား ကြီးမားလှစွာ၏။

ရတနာ] ပြဿနာလေးရပ်ကို ဖြေကြားတော်မူခြင်း ၂ ၅၃

အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟူမူ အဖြေကား—--ဖော်ပြရာပါ သင်္ကန်း, ဆွမ်း, ကျောင်း, ခေား – ပစ္စည်းလေးပါး အလူ ကောင်းမှု ကုသိုလ်ကိုပြုကြသောသူတို့သည် တရားကို ကြားနာရ၍သာ ပြုလုပ်ကြကုန်သည်၊ မကြားနာရပဲ ပြုလုပ် ကြသည်မဟုတ်။ မှန်၏–ဤသတ္တဝါတို့သည် အကယ်၍ များ တရားကို မနာကြားကြရလျှင် တယောက်ချိုမျှသော ယာဂုအလူကို၎င်း, တယောက်မမျှသောဆွမ်းအလှူကို၎င်း • ပေးလူကြမည်မဟုတ်ကုန်၊ ဤအကြောင်းကြောင့် ခပ်သိမ်း

တနည်း ထင်ရှားအောင်ဖော်ပြရလျှင် ဘုရား,ပစ္စေက-ဗုဒ္ဓါတို့ကိုထား၍ အာယုကပ်အချိန်ပိုင်း ကာလပတ်လုံး မိုးကြီးမပြတ် ရွာသွန်းခဲ့သော် ထိုမိုးရေများကို တပေါက် မကျန် ရေတွက်နိုင်စွမ်းသော ဉာဏ်ပညာနှင့် ပြည့်စုံတော် မူကြသည့် အရှင်သာရိပုတ္တရာ – အစရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်သူမြတ် တ္ခိသော်မှလည်း (တရားမနာရပဲ) မိမိဘာသာ ဓမ္မတာ ဖြင့် သောတာပတ္တိဖိုလ်~အစရှိသော အရိယမဂ်ဖိုလ်သို့ ရောက်ခြင်းရခြင်း၄ါ မတတ်နိုင်ကြကုန်း စင်စစ်သော်ကား အရှင်အဿဇိမထေရ် – စသည်တို့ ဟောကြားအပ်သော တရားကို ကြားနာရ၍ သောတာပတ္တိဖိုလ်ကို မျက်မှောက် ပြုတော်မူကြရလေသည်၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ (ဒီဃနခ သုတ္တန်အစရှိသော)တရားဒေသနာကို ကြားနာကြရသဖြင့် သာဝကပါရန္ခ်ီဘုဏ်ကို မျက်မှောက် ပြုံကော်မူကြရလေ သည်။ သိကြားမင်း....ဤဖော်ပြရာပါ အကြောင်းကြောင့် လည်း ပစ္စယဒါနဟူသမျှထက် ဓမ္မဒါန == တရားအလှူ ကသာ ချီးမွမ်းအပ် မြတ်လှစွာ၏။ ထိုကြောင့် **"ခပ်သိမ်း** သော ပစ္စယ္ဒါနမျိုးကို ဓမ္မဒါန == တရားအလှူကသာ **မြ၆့မြတ်ကြီးနိုင် ဓအာင်နိုင်**၏"ဟူ၍ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူအဝိလေသည်။

သော အလှူဒါနတို့ထက် တရားအလှူသာလျှင် ချီးမွှမ်း အ၀်မြတ်လှစွာ၏။

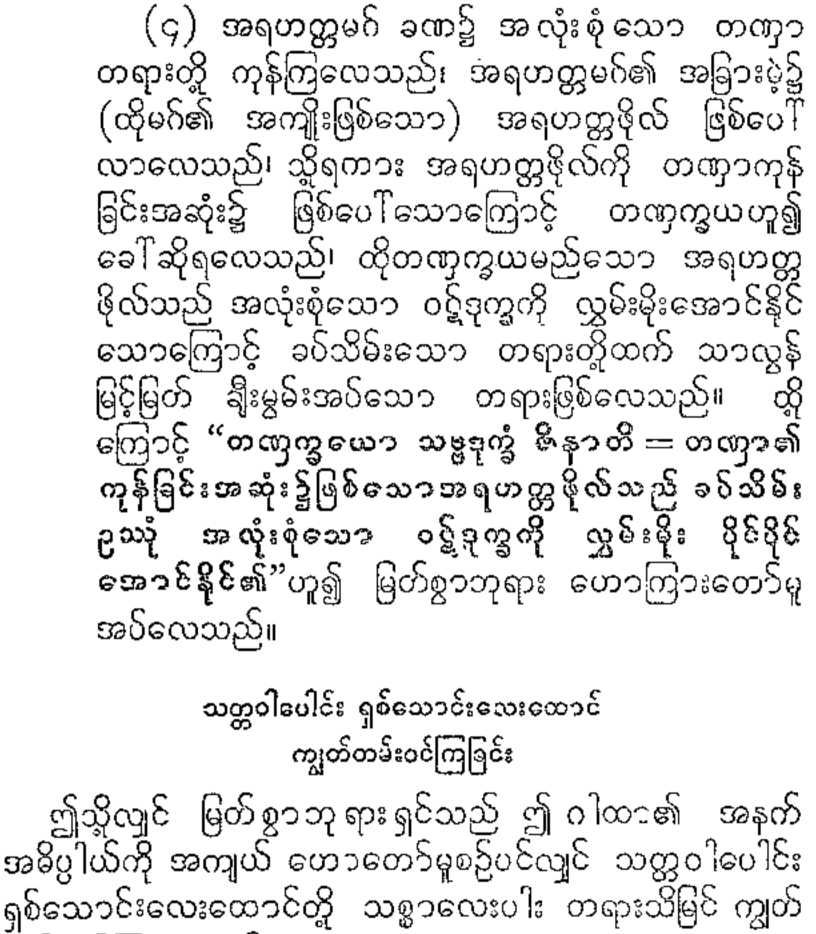
J99 -

(၂) သစ်သီးအရသာ, သစ်ပွင့်အရသာ, နံ့သာမျိုး အရသာ အစရှိသော အလုံးစုံသော အရသာမျိုးတို့သည် (အထက်သို့လားသော် နတ်တို့၏ နတ်သုဒ္ဓါအရသာသည် လည်း)သံသရာဝဋ်၌ ကျရောက်စေပြီးလျှင် ဆင်းရဲဒုက္ခ ဝေဒနာကို ခံစားရခြင်း၏အကြောင်းသာလျှင် ဖြစ်ကြ၏။ ဗောဓိပက္ခိယတရား သုံးဆယ့်ခုနှစ်ပါးနှင့်တကွ မဂ်ဖိုလ် နိဗ္ဗာန် ကိုးတန်သော လောကုတ္တရာတရားတော်တည်း ဟူသော တရားအရသာသည်ကား ခပ်သိမ်းသော

(၃) သား၌မွေ့လျော်ခြင်း ( = သားဖြင့် ပျော်ပိုက် ခြင်း), သမီး၌ မွေ့လျော်ခြင်း ( = သမီးဖြ**င့် ဝ**မ်းမြောက် ပျော်ရွှင်ခြင်း), ဥစ္စာ၌ မွေ့လျော်ခြင်း ( = ဥစ္စာဖြင့် ဝမ်း မြောက်ပျော်ရှင်ခြင်း) မိန်းမတို၌ မွေလျော်ခြင်း 📛 မိန်းမ တို့ဖြင့် မွေ့လျော်ပျော်ပိုက်ခြင်း), ကခြင်း သီခြင်း တီးမှုတ် ခြင်း စသည်တို့ဖြင့် ဝမ်းမြောက်ပျော်ရွှင်ခြင်း = ဤသို့ စသည်ပြားသည့် များစွာသော လောက်ိမှု လောက်ဥစ္စာ တို့ဖြင့် ဝမ်းမြောက်ရွှင်ပျော် မွေ့လျော်ခြင်း အမျိုးမျိုးသည် သံသရာ၀၆္၌ ကျရောက်စေပြီးလျှင် ဆ**င်းရဲဒုက္ခ၀ေဒန**္ဂကို ခံစားရခြင်း၏ အကြောင်းသာလျှင် ဖြစ်ကြ၏။ တရားကို ဟောကြားသောပုဂ္ဂိုလ်, ပို့ချသောပုဂ္ဂိုလ်, နာကြားသော ပုဂ္ဂိုလ်၏ အတွင်းအဖ္တုတ္တသန္တာန်ဝယ် တရားကိုအာရုံပြု၍ ဖြစ်ပေါ် လာသည့် နှစ်သက်မွှေလျော်ခြင်း = စိတိတရား ကား တက်ကြွရှင်လန်းခြင်းကိုဖြစ်စေ၏၊ <mark>မျက်ရည်တို့ကိုပင</mark>် ယိုစီးစေ၏၊ မွေးညှင်းရှှင်ပျ ကြက်သီးထခြင်းကို ဖြစ်စေ၏၊ ထိုသို့ တက်ကြွရှင်လန်းခြင်းကိုဖြစ်စေတတ် မျက်ရှည်တို့ကို ယိုကိုစတေတ် ကြက်သီးထချင်းကို ဖြစ်စစ်တတ်သည့် တရားကို အာရုံပြုံ၍ ဖြစ်ပေါ်လာသော နှစ်သက်မွှေလျော် ခြင်း 😑 ဓမ္မဝိတိကသာလျှင် သံသရာဝဋ်၏ အဆုံးကို ပြု တတ်၍ အရဟတ္တဖိုလ်တိုင်အောင်သော ကောင်းကျိုးကို ပေးတတ်သောကြောင့် ခပ်သိမ်းသော လောကီမူလောကီ ဥစ္စာတို့ဖြင့် ဝမ်းမြောက်ရွှင်ပျော် မွေ့လျော်ခြင်း အမျိုးမျိုး ထက် ဖော်ပြရာပါ ဓမ္မဗီတိ ဓမ္မရတိသာလျှင် သာလွန် မြင့်မြတ် ချီးမွှမ်းအပ်ပေ၏။ ထိုကြောင့် **"ခပ်သိမ်းသော** ဓမ္မွလျှော်ခြင်းမျိုးကို တရား၌ ဓမ္မွလျှော်ခြင်း ( ==

လောကီအရသာမျိုးတို့ထက် သာလွန်မြင့်မြတ် ချီးမွှမ်း အပ်ပေ၏။ ထိုကြောင့် "ခ**်သိမ်းသော အရသာမျိုးကို** တရားအရသာကသာ မြင့်မြတ်ကြီးနိုင် အောင်နိုင်၏" ဟူ၍ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူအပ်လေသည်။

ရတနာ ] ပြဿနာလေးရပ်ကို ဖြေကြားတော်မူခြ**င်း** ၂-၅၅



တရားဖြင့် ဧဖ္တလျော်ခြင်း) 😑 ဓမ္မရတိသည် မြင့်မြတ် **ကြီးခိုင် အောင်နိုင်၏**"ဟူ၍ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြား တော်မူအပ်လေသည်။

၂၅၆

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား… တရားအလှူ ဒါနသည် ဤမျှ ကြီးကျယ်မြှင့်မြတ် ခြီးမွှမ်းအပ်ပါလျက်

သိကြားမင်းသည်လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အကျယ် ဟော ကြား တရားဒေသနာကိုကြားနာရပြီးလျှင််မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ရှိသေမြတ်နိုး ရှိခိုး၍——

ရှစ်သောင်းလေးထောင်တို့ သစ္စာလေးပါး တရားသိမြင် ကျွတ် တမ်းဝင်ကြလေသည်။

အာဠ၀ကတိသူးကို ဆုံးမချေချွတ်တော်မူသော အကြောင်း

ခ်ိန္စတောမူလေ၏။ (ဓမ္မပဒဋ္ဌ၊ ၂၊ မျကန္နာ ၃၅၀- ၆ ဤတွင် သိကြားမင်းမေးအပ်သည့် ပြဿနာလေးရပ်တို့ကို ဖြေကြားတော်မူခြင်းအကြောင်း ပြီး၏။

ဟု မိန့်တော်မူလေ၏။ (ဓမ္မပဒဋ္ဌ၊၂၊ မျက်နှာ ၃၅၀- မှ)

"ရဟန်းတို....ယနေ့ကိုအစပြု၍ ကြီးစွာသော တရား ပွဲကြီးကို ဖြစ်စေ, ပကတိရိုးရိုး တရားပွဲကို ဖြစ်စေ, မိမိထံ မှောက် ရောက်လာသူတို့အား တရားစကား ဟောကြား မှုကို ဖြစ်စေ, (အယုတ်သဖြင့်) အနုမောဒနာ တရားကို ဖြစ်စေ ဟောကြားပြီးလျှင် ခပ်သိမ်းသောသတ္တဝါတို့အား အမျှပေးကြလော့"----

ဟု တောင်းပန်စကား၊ လျှောက်လားလေ၏၊ မြတ်စွာဘုရားရှင် သည် သိကြားမင်း၏ တောင်းပန်လျှောက်ထားချက်ကို ကြားသိ တော်မူရ၍ ရဟန်းအပေါင်းကို စည်းဝေးစေတော်မူဦးလျှင်—–

အဘယ့်ကြောင့် တပည့်တော်တို့အား ဓမ္မဒါန၏ အဖွိ ဘာဂကို ပေးစေလော်မမူကြပါသနည်း၊ ဤ အချိန်မှစ၍ တပည့်တော်တို့အား ရဟန်းသံဃာကို တရားဟော ပြီးလျှင် ထိုမွေဒါန ကုလိုလ်အဖို့သာဂကို ပေးစေတော်မူ ကြပါ ဘုရား"– –

ရတနာ] အာင္မွဝကသိလူကို ကိုးခရေချက်ကောင်မူခြင်း ၂ ၅၇

အာဋ္ဌဝီပြည့်ရှင် ဘုရင်အာဋ္ဌဝကမင်းသည် အထူးထူးသော မင်းမောင်းမ ကခြေသည်အပေါင်းတို့နှင့်တကွ ရွှေနန်းတော်ဝယ် ခံစားသုံးဆောင်ဖွယ်အဝဝကို စွန့်ပယ်တော်မူ၍ ဘူပုန်ရန်လှေး ခိုးသူဘေးကိုပယ်ရှားတားမြစ်ရန်, ထီးပြိုင်နန်းပြိုင်မင်းတပါးတို့၏ ထိပါးတိုက်ခိုက်မှုကို ဟန့်တားရန်နှင့် အခုန်အလွှား မင်းမာန် ပွါး၍ ကြိုးစား အားဘုတ်မှုပြုလုပ်ရန် ခုနစ်ရက်တကြိမ် ခုနစ်ရက် တကြိမ် သမင်တောသို့ အပျော်အပါး တောကစား ထွက်ချီလေ့ ရှိ၏။

တနေ့သ၌ အာဠ္ဝကမင်းသည် တောကစား ထွက်အံ့ဆဲဆဲ အချိန်တွင် ''အကြင်သူ၏ အနီးအပါး တာငန်းမှ သမင်ထွက်အံ့၊ ထိုသမင်သည် ထိုသူ၏ တာဝန်သာဖြစ်စေရမည်" ဟု ရဲမက်ဗိုလ် ပါတို့နှင့် ကတိကဝတ်ပြုလုပ်ပြီး သမင်တော်သို့ ထွက်ခဲ့ရာ မင်း ကြီး၏ အနီးအပါးတာငန်းမှပင် သမင်သည် ထွက်၍ပြေးလေ၏။ မင်းကြီးသည် လျင်မြန်ခြင်း အရှိန်အဟုန် အားအင်ဗလနှင့် ပြည့်ဝသူဖြစ်ရကား လေးကိုကိုင်စွဲကာ ခြေလျင်ပင် သုံးယူဇနာ တိုင်တိုင် ထိုသမင်နောက်သို့ မရပ်မနား လိုက်သွားလေ၏။ ဧဏီ မည်သောသားကောင် (သမင်) တို့မှာ သုံးယူဇနာတိုင်ရုံသာ တဟုန်ထိုး ပြေးသွားနိုင်ကြလေသည်၊ သို့ရကား သုံးယူဇနာတိုင် တိုင် လိုက်မိသောအခါ အရှိန်အဟုန် ကုန်သည်ဖြစ်၍ ရေအိုင် အတွင်း သက်ဆင်းတည်နေသော ထိုသမင်ကို လေးဖြင့်ပစ်သတ် နှစ်ပိုင်းဖြတ်ပြီးလျှင် အသားကိုပင်အလိုမရှိသော်လည်း "သမင်ကို အမိဖမ်းရန် မစွမ်းနိုင်"ဟု ဗိုလ်ပါရဲမက်တို့၏ ကဲ့ရဲ့စ်ကား စွပ်စွဲ ပြောကြားခြင်းမှ လွှတ်မြောက်ရန် ထမ်းပိုးဖြင့် ထမ်းယူကာ မင်း ကြီးသည် ပြန်လာလတ်သော် မြို့နှင့် မနီးမဝေးသောအရပ်၌ ရွက်နရွက်ရင့်တို့ဖြင့် ထူထဲပြည့်သိပ် အရိပ်ကောင်းသော ပညောင် ပင်ကြီးကို တွေ့မြင်လေလျှင် အပန်းဖြေရန် ထိုညောင်ပင်ရင်းသို့ ကပ်ရောက်လေ၏။

ထိုပညောင်ပင်ကြီး၌လည်း အာဋ္ဌဝကဘီလူးသည် ဝေဿဝဏ် နတ်မင်းကြီးအထံမှ ဆုလာဘ်ရ၍နေမွန်းတိအချိန်၌ ထိုညောင်ပင် အရိပ် တွေ့ထိရောက်ရှိရာ အရပ်အတွင်းသို့ ဝင်ရောက်လာသော သတ္တဝါတို့ကို စားလျက် စိုးအုပ်နေထိုင်၏။ (ဤ၌။ ။နေမွန်းတိ ချိန်၌သာ ထိုညောင်ပင်အောက်သို့ ဝင်ရောက်လာသူတို့ကို စား သည်ဟု မမှတ်ရာ၊အမှန်မှာ နေမွန်းတိချိန်၌ ညောင်ပင်ရိပ်တွေတိ ရောက်ရှိရာ အရပ်အပိုင်းအခြားအတွင်းသို့ နေ့ဖြစ်စေ,ညဉ့်ဖြစ်စေ ဝင်ရောက်လာသူတို့ကို စားသည်ဟု မှတ်ယူရာ၏)။ တိုအခါ အာဋ္ဌဝကဘီလူးသည် မိမိ၏ညောင်ပင်အောက်သို့ ဝင်ရောက်လာသောမင်းကြီးကို မြင်လေလျှင် စားဖို့ရန် အနီးသို့

ဗိုလ်ပါရဲမက်နေပေါင်းသည် လမ်းခရီး၌ ယာယီသစ်ခက်တဲနန်း ဆောက်လုပ်ကာ မင်းကြီးကို စောင့်မျှော်နေစဉ် မင်းကြီး ပြန်လာ သည်ကို မြင်လက်၍ ''အရှင်မင်းကြီး ···· အရှိန်အဝါမဲ့မည်မျှကို ခကြာက်သဖြင့် အဟယ့်ကြောင့် ဤသို့ အပင်ပန်းခံတော်မူရ ဘနည်း''ဟု ပြောဆို ခရီးဦးကြိုကာ မင်းကြီးကို ဆီး၍ခံလင့်လေ သည်။ မင်းကြီးသည် ထိုအကြောင်းကို မပြောကြားပဲ မြို့သို့ ရောက်၍ နံ့နက်စာ စားပြီးလတ်သော် မြို့တော်ဝန်ကို ခေါ်စေ၍ ဘို(ဘီလူးနွှင့် ကတိကဝတ်ထားခဲ့ရသော)အကြောင်းကို လျှိုဝှက် မျာ ပြောငြာအေး၏။

ထိုအခါ မင်းကြီးသည် အာဠဝကဘီလူးနှင့် 'ငါ့ကိုလွှတ်လော့၊ ငါသည် သင့်အား နေ့တိုင်း နေ့တိုင်း လူတယောက်နှင့် ထမင်း ချက်ပြီး တအိုးကို ပွဲဆက်ပါမည်" ဟု ကတိကဝတ်စကား ပြော ကြားလေသော် အာဠဝကဘီလူးသည် "သင်မင်းကြီးကား မင်း စည်းစိမ်ဖြင့် ယစ်မူးကာ မေ့လျော့နေနိုင်၏၊ ငါတမူကား မိမိ မိမာန်သို့ မကဝ်မရာက်လာသူကို၎င်း, ကျေနုပ်စွာ ခွင့်မပြုအပ်သူ ကို၎င်း စားခွင့်မရနိုင်ချေ၊ အကျွန်ုပ်သည် သင်မင်းကြီးကိုလည်း လွှတ်လိုက်က အဘယ်သို့လျင် အသက်ရှင်နိုင်အံ့နည်း"ဟူ၍ ပြော ဆိုကာ မင်းကြီးကို မလွှတ်ချေ။ မင်းကြီးသည် "မပို့ဆက်သော နေ့၌ ငါ့ကို ဖမ်း၍ စားလော့"ဟု မိမိကို ကျေနုပ်စွာ ခွင့်ပြုစကား ပြောကြားပြီးလျင် ဘီလူးလက်မှ လွှတ်မြောက်ကာ အာဠဝီပြည်သို့ ရွေးရှုသွားလေ၍။

ကိုယ်ထင်ပြကာ ချဉ်းကစ်လာလေ၏။ ။ (မင်းကြီးသည် နှစ်**ပိုင်း** ဖြတ်ထားသော သမင်သားကိုပေး၍ မိမိကို လွှတ်စေလို၏၊ အာဠ-ဝကဘီလူးသည် "ငါ၏လက်တွင်း သက်ဆင်းကျရောက်ချိန်မှစ၍ သမင်သားသည် ငါ့ဥစ္စာပင် မဟုတ်လော၊ မင်းကြီး---- သင်သည် သမင်ကိုပေး၍ မိမိ၏ လွှတ်မြောက်မှုကို အသို့ပြုနိုင်ချိမ့်နည်း"ဟု ပြောဆို၍ မင်းကြီးကို မလွှတ်ချေ။ ဤကွင်းအတွင်း စကားရပ် ကား အချိုသောမှု၌သာ လာရှိသည်)။

ရတနင်္ဂ] အာင္ခ္မ၀ကဘီလုံးကို ဆံံးမခေျ့မျွတ်တော်မူခြင်း ၂ ၅၉

45

မြို့တော်ဝန်က "အရှင်မင်းကြီး … အသို့နည်း (ဘယ့်နှယ်လဲ) အချိန် အဝိုင်းအခြားကို ပြုအဝ်ခဲ့ပါ၏လော" ဟု မေးလေလျှင် မင်းကြီးသည် "မပြုခဲ့မိပေ အချင်း…"ဟု ပြောဆိုလေ၏။ ထိုအခါ မြို့တော်ဝန်သည် "အရှင်မင်းကြီး…အလုပ်ဖြင့် မှားခဲ့လေပြီးမှန်၏– ဘီလူးတို့သည် ပိုင်းခြားအပ်သမျှကိုသာ ရနိုင်ကုန်၏၊ (ယခုလို) အဝိုင်းအခြား မထားအပ်သော်ကား ဧနုပုဒ်တခုလုံး၏ အန္တရာယ် အနာရောဂါ ဖြစ်ချေတော့မည်၊ အရှင်မင်းကြီး…ရှိပါစေတော့၊ ဤကဲ့သို့ အရှင်မင်းကြီး ပြုမှားခဲ့သော်လည်း ကြောင့်ကြမဲ့သာ သင်မင်းကြီးသည် မင်းစည်းစမ်ချမ်းသာကိုခံစားသုံးဆောင်တော် မူပါ၊ အကျွန်ုပ်သည်ပင် ဤအရာ၌ ပြုလုပ်ရွက်ဆောင်သင့် သမျှကို ရွက်ဆောင်ပြုလုပ်ပါတော့မည်"ဟု လျောက်ထားပြီးလျှင် မြို့တော်ဝန်သည် စောစောထ၍ ထောင်သို့ သွားပြီးလျှင် အသတ် ခံရမည့် ရာဇဝတ်သားများကို ရည်ရွယ်ကာ "အသက်ရှင်လိုသူ သည် ထွက်ခဲ့လော့"ဟု ပြောဆိုလေ၏။

ပဌမရှေးဦးစွာ ထွက်လာသော ရာဇဝတ်သားကို အိမ်သို ခေါ်ဆောင်သွှားပြီး ရေမိုးချိုးပေး ထမင်းကျွေးပြီးနောက် "ဤ ထမင်းချက်အိုးကို ဘီလူးအား သွားရောက်ပေးလော့"ဟု ပြောဆို ကာ လွှတ်လိုက်လေ၏။ ထိုရာဇဝတ်သားကို ပညောင်ပင်ရိပ် အတွင်း ဝင်မိလျင် ဝင်မိချင်းပင် ဘီလူးသည် အလွန်ကြောက်မက် ဖွယ်သော ကိုယ်အတ္တဘောကို ဖန်ဆင်း၍ ကြာစွယ်ကြာရင်းပမာ ကျွတ်ကျွတ်ဝါး၍ စားလေတော့၏။

> **အထူးမှတ်ရန်မှာ**...ဘီလူးများ၏ တန်ခိုးအာနုဘော် ကြောင့်လူတို့၏ ဆံပင်-စသည်တို့ကို အစပြုကာ တကိုယ် လုံးသည် ထောပတ်ဆီဥခဲကဲ့သို့ ဖြစ်သတဲ့။

ာ အာဠ၀ကဘီလူးအတွက် အစာကို ယူစေ၍ လိုက်ပါသွှားကြ ရသော အစောင့်မင်းချင်းယောက်ျားတို့သည် ထိုကဲ့သို့ ဘီလူးက ရာဇ၀တ်သားကို ကျွတ်ကျွတ်ဝါး၍ စားအပ်သည်ကို တွေမြင်ကြ ရ၍ ကြောက်လန့်ကြပြီးလျှင် အဆွေခင်ပွန်း ချစ်ကျွမ်းဝင်သူတို့ အား ထိုအကြောင်းကို ပြောကြားကြလေကုန်၏။ ထိုအချိန်မှစ၍ ရတနာ] အာဠ၀ကဘီလူးကို ဆုံးမချေချွတ်တော်မူခြင်း ၂၆၁

"မင်းကြီးသည် ခိုးသူများကို ဖမ်းပြီးလျှင် ဘီလူးအား ပေးသတဲ့" ဟု သတင်းပြန့်နွံကာ လူအပေါင်းတို့သည် ခိုးမှုမှ ရှောင်ကြဉ်ကြ လေကုန်၏။

လိုမှ နောက်တချိန်ဝယ် ခိုးသူအသစ်တို့မရှိခြင်းကြောင့်၎င်း, ခိုးသူအဟောင်းတို့ ကုန်ခြင်းကြောင့်၎င်း ထောင်အိမ်များသည် ခိုးသူတို့မှ ဆိတ်သုဉ်းကုန်လေသော် မြိုတော်ဝန်သည် မင်းကြီး အားထိုအကြောင်းကို လျှောက်ထားလေ၏။ မင်းကြီးသည် "တစုံ တယောက်သော သူသည် လိုချင်သဖြင့် ကောက်ယူကောင်း ကောက်ယူလေရာ၏"ဟု ကြံစည်ကာ မိမိ၏ ရွှေငွေဥစ္စာကို မြိုတော် လမ်းမတို့၌ ချထားစေ၏၊ ထိုရွှေငွေဥစ္စာကို ခြေဖြင့်သော်လည်း တဦးတယောက်မျှ မတ္ခိမထိချေ။

အာဋ္ဌဝကမင်းသည် ဤနည်းဖြင့်လည်း ခိုးသူတို့ကို မရနိုင် သည်ရှိသော် အမတ်တို့အား ထိုအကြောင်းကို ဇွင့်ဟတိုင်ပင် ပြောဆိုလေ၏။အမတ်တို့သည် "အိန်စဉ်အတိုင်း လူအိုတယောက် တယောက်ကို ပိုစေကြက်န်အံ့၊ထိုလူအိုသည် ပကတိသဘောအား ဖြင့်လည်း သေမင်း၏ခံတွင်းဝ၌ ရောက်နေသူဖြစ်သည်"ဟု အကြံ ပေးစကား ပြောကြားကြလေသော် မင်းကြီးက "မှူးမတ်တို့…. ထိုသို့ပြုံလျှင် လူများအပေါင်းသည် 'ငါတို့၏အဖကို ဘီလူးထံ ပ္ခိရက်ပေသည်၊ ငါတို့၏အဖိုးကို ဘီလူးထံ ပ္စိရက်ပေသည်'ဟု တုန်လှုပ်ချောက်ချားမှုကို ပြုကြပေလိမ့်မည်၊ သင်တို့သည် ထိုကဲ့သို့ လူအိုများကို ဘီလူးစာ ကျွေးရန် အစီအမံကို မနှစ်သက်ကြပါ လင့်"ဟူ၍ မိန့်ကြားကာ အဆိုကို တားမြစ်လေ၏။ ထိုအခါ အမတ်များက တနည်းပြောင်း၍ "အရှင်မင်းကြီး… ထိုသို့ဖြစ်လျှင် ပုခက်အတွင်း ပက်လက်အိပ်သောအရွယ် ကလေး ငယ်များကို တနေ့လျှင်တယောက်ကျ ပို့စေကြကုန်အံ့၊ မှန်၏ – ထိုသို့ ဂလုလက်အိုဂ်သောအရွယ် ကလေးသူငယ်များမှာ 'ငါ့ အမေတည်း၊ ငါ့အဖေတည်း'ဟု ချစ်ခင်မှုမရှိသေးပါ"ဟု အကြံ ပေးစကား လျှောက်ထားကြလေသော် မင်းကြီးသည် သဘောတူ

မဟာဗုဒ္ဓဝင်

رەر

ခွင့်ပြုလေတော့၏။ မှူးမတ်တို့သည် ထိုအတိုင်း စီမံပြုလုပ်ကြ ကုန်၏။

ဗုဒ္ဓ

ရွှေမြို့တော်အတွင်း၌ ကလေးမိခင်များသည် မိမိတို့ကလေး များကို ယူဆောင်၍၎င်း, ကိုယ်ဝန်ဆောင်မိန်းမများသည် ထွက် ပြေးတိမ်းရှောင်၍၎င်း တိုင်းတပါး၌ မိမိတို့သားငယ်ကလေးများ ကို ကြီးထွားစေ၍ လူလားမြောက်မှတဖန် အာဋ္ဌဝီပြည်သို့ ခေါ် ဆောင်ကာ ပြန်လာကြကုန်၏။

ဤသို့လျင် အာဠဝီပြည်ဝယ် နေ့စဉ် နေ့စဉ် ဘီလူးစာကျွေး၍ နေရသည်မှာ အချိန်အားလုံးကို ပေါင်းလိုက်လျှင် ဆယ့်နှစ်နှစ် ကြာ အခါသို့ ရောက်ခဲ့လေပြီ၊ ထိုအခါ တနေ့သ၌ တမြူလုံးကို လှည့်လည်ရှာဖွေသော်လည်း ကလေးသူငယ် တယောက်ကိုမျ မရရှိသောကြောင့် မင်းချင်းတို့က "အရှင်မင်းကြီး...ရွှေနန်းတော် အတွင်းဝယ် အရှင်မင်းကြီး၏သားတော် အာဠဝကမင်းသားကို ထား၍ မြူတွင်းမှာဖြင့် ကလေးသူငယ်ဟူ၍ မရှိတော့ပါ" ဟု မင်းကြီးအားလျောက်ထားကြလေလျှင်မင်းကြီးသည်"ငါ့သားကို ငါချစ်အပ်သကဲ့သို့ ဤအတူ ခပ်သိမ်းသော လူအပေါင်းသည်ပင် မိမိတို့သားကို မိမိတို့ ချစ်အပ်ပေသည်၊ သို့သော်လည်း လောက၌ မိမိထက် ချစ်အပ်သူဟူ၍ မရှိ၊ အမောင်တို့ ···· သွားကြလော့၊ ထို ငါ၏သားတော် အာဠဝကမင်းသားကိုလည်း ဘီလူးအား ပေး၍ ငါ့အသက်ကို စောင့်ရှောက်ကြလော့"ဟု မိန့်ကြားပြောဆို လေ၏။

ထိုအချိန်၌ အာဠဝကမင်းသားကလေး၏ မယ်တော်မိဖုရား ကြီးသည် မိမိ၏သားကို နံ့သာရေမိုး ချိုးစေပြီးလျှင် တန်းဆာ ဆင်ကာ ဘွဲ့ဖြူအဝတ်နု၌ ထွေးထားမှုပြုကာ မိမိရင်ခွင်ထက်၌ သိဝ်၍ ထိုင်နေဆဲဖြစ်လေသည်။ မင်းချင်း ယောက်ျားများသည် မင်းကြီး၏အမိန့်အာဏာဖြင့် ထိုမိဖုရားကြီးသားတော်ကို ရင်ခွင်၌ သိဝ်၍ ထိုင်နေရာအရဝ်သို့ သွားရောက်ကြပြီးလျှင် မိဖုရားကြီးနှင့် တကွ မောင်းမပေါင်း တသောင်းခြောက်ထောင်တို့ ငိုကြွေး မြည်တမ်းကြစဉ်ပင် အထိန်းတော်ကြီးနှင့်တကွ ထိုအာဋ္ဌဝက

(၃) တရားဒေသနာနိဂုံး ဆုံးလတ်သောအခါ သတ္တ-ဝါပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင်တို့၏ သစ္စာလေးပါး တရားသိမြင်မှ ဓမ္မစက္ခုကို ရရောက်ကြောင်း ရှေးကောင်းမှ ကုသိုလ်ကို၎င်း— ဤအကြောင်းထူးသုံးရပ်ကို မြင်တော်မူရကား ထိုညှဉ့်ကုန်ကင်း မိုးလင်းသောအခါ နံနက်ခင်း၌ ပြုလုပ်ဖွယ်ရာ ဗုဒ္ဓကစ္စကို ပြုလုပ် ရွက်ဆောင်တော်မူပြီး၍ နေလွဲအခါ ပြုလုပ်ရမည့် ဗုဒ္ဓကစ္စကို ပြုလုပ် ရွက်ဆောင်တော်မူပြီး၍ နေလွဲအခါ ပြုလုပ်ရမည့် ဗုဒ္ဓကစ္စ မပြီး ဆုံးသေးမီ လကွယ်နေ့ နေဝင်သောအချိန်၌ အဖော်မမှီး ကိုယ် တော်မြတ်တပါးတည်းသာလျှင် သဗိတ်သင်္ကန်းကို ယူဆောင် တော်မူကာ ခြေလျင်ကြွချီတော်မူခြင်းဖြင့် သာဝတ္ထိပြည်မှ ယူဇနာ သုံးဆယ်တို့တိုင်တိုင် ကြွတော်မူ၍ အာဋ္ဌဝကဘီလူး၏ ဘုံဗိမာန် အရာမ်အတွင်းသို့ ဝင်တော်မူလေ၏။

(၂) အာဠဝကဘီလူး၏ သောတာပတ္တိဖိုလ်သို့ ရ ရောက်ကြောင်း ရှေးကောင်းမှု ကုသိုလ်ကို၎င်း၊

(၁) အာဠဝကမင်းသားကလေး၏ အနာဂါမိဖိုလ်သို့ ရရောက်ကြောင်း ရှေးကောင်းမှု ကုသိုလ်ကို၎င်း၊

မြိတ်စွာဘုရားရှင် အားနစီမြည့်ဆို ကြွတော်မူခြစ်း ထိုနေ့၌ပင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် နံနက်မိုးသောက်ထအခါ စောစောထတော်မူ၍ ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက်တော်ကြီး အတွင်း ဂန္ဓကုဒ္ဇီကျောင်းတော်၌ မဟာကရုဏာသမာပတ်ကို ဝင်စား တော်မူပြီးနောက် တဖန်(အာသယာနုသယဉာဏ်, ဗူန္ဓိယပရော-ပရိယတ္တိဉာဏ်တည်းဟူသော) ဗုဒ္ဓစက္ခုတော်အစုံဖြင့် ကျွတ်ထိုက် သသူ နတ်လူဗြဟ္မာ သတ္တဝါလောကကို ကြည့်ရှုတော်မူလတ် သော်-----

မင်းသားကလေးကို ယူဆောင်၍ "နက်ဖြန်ခါ ဤမင်းသား ကလေးသည် ဘီလူးအစာ ဖြစ်ရပေတော့မည်"ဟု ပြောဆိုကြကာ ဖဲသွားကြလေကုန်၏။

ရတနာ] အာဠဝကဘိလူးကို ဆုံးမချေချွတ်တော်မူခြင်း ၂၆၃

յնգ

၍၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ပညောင်ပင်၏အနီးဝယ် လူသာမန် တို့မမြင်နိုင်သည့် အာင္ဇဝကဘီလူး၏ ဗိမာန်၌ နေတော်မူသလော၊ သို့မဟုတ် ပညောင်ပင်ရင်း၌ နေတော်မူသလော၊ အဘယ်၌ နေတော်မူသနည်း ဟူမူ ဘီလူး၏ ဗိမာန်၌ပင် နေတော်မူ၏။ ထင်ရှားစေဦးအံ့—ဘီလူးတွဲသည် မိမိတွိ၏ ဘုံဗိမာန်ကို မြင်ကြ သကဲ့သို့ ထိုအတူ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း မြင်တော်မူ၏၊ သို့ရကား မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အာင္ဇဝကဘီလူး၏ ဗိမာန်ရှိရာ သို့ ကြွသွားတော်မူပြီးလျှင် ဗိမာန်တံခါးဝ၌ ရပ်တည်တော်မူ လေ၏။

ထိုအချိန်၌ အာဠဝကဘီလူးကား ဟိမဝန္တာတောင်ဝယ် ဘီလူး တို့၏ အစည်းအဝေးသို့ သွားရောက်နေလေပြီ၊ ထိုကြောင့် အာဠ-ဝကဘီလူး၏ တံခါးစောင့်ဖြစ်သော ဂဒြဘ-မည်သော ဘီလူး သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ သွားရောက်ရှိခိုးပြီးလျှင် ဂဒြဘ နှင့် မြတ်စွာဘုရားတို့ စကားအချီအချ ပြောဆိုကြသည်မှာ-----

> **(ဂဒြံဘ)** ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား···· ဘုန်းတော်သခင် ရှင်ပင်ဘုရားသည် နေဝင်သောအခါမှ ကြွလာတော်မူပါသလော။

> (ဗုဒ္ဓ) အိမ်း...ဂဒြဘ....ငါဘုရားသည် နေဝင်သော အခါမှပဲကြွလာပေသည်၊ အကယ်၍ သင့်အား ဝန်မလေး လျှင် ငါဘုရားသည် အာဋ္ဌဝကဘီလူး၏ ဗိမာန်၌ ယနေ့ တညဉ့်မျှ နေလိုသည်။

(၈ခြီဘာ) ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရား ···· အကျွန်ုပ်၏အဖွဲမှာ ဝန်မလေးပါ၊ သို့သော်လည်း ထိုအာဋ္ဌ-ဝကဘိလူးသည် ခက်ထန်ကြမ်းတမ်းလှဘိ၏၊ မိဖတ္စိအား သော်မှ ရှိခိုးမှ-စသည်ကို မပြုပါချေ၊ သို့ရကား ဘုန်း တော်သခင် ရှင်တော်ဘုရားသည် ဤအာဋ္ဋဝကဘီလူး၏ ဗိမာန်၌ နေထိုင်ရခြင်းကို နှစ်သက်တော်မမူပါလင့်ဘုရား။

(ဂမြံဘာ) ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား····

(ဗုဒ္ဓ) ဂဒြဘ ···· ဤအကြောင်းများကို ငါဘုရားသိ ပါသည်၊ အကယ်၍ သင့်အား ဝန်မလေးလျှင် ငါဘုရား သည် အာဋ္ဌဝကဘီလူး၏ ဗိမာန်၌ ယနေ့ တညဉ့်မျှ နေလို ပေသည်။

အႏွဝက ဘိလူးသည် ရဲရဲပြောင်ပြောင် မီးစွဲလောင်သည့် သံအိုးကင်းနှင့်တူသူ ဖြစ်ပါသည်၊ သူကား အမိအဖဟူ၍ ၎င်း, ရဟန်းပုဏ္ဏားတို့ဟူ၍၎င်း,တရားဟူ၍၎င်း လုံးဝမသိ နားမလည်သူ ဖြစ်ပါသည်၊ ဤဘုံဗိမာန်သို့ ရောက်ရှိလာ သူတို့၏ စတ်ပြန့်လွှင့်သွားအောင်လည်း ပြုတတ်ပါသည်၊ နှလုံးသားကိုသော်လည်း ဖောက်ခွဲပစ်တတ်ပါသည်၊ ခြေ နှစ်ချောင်းတို့ကို ကိုင်၍ သမုဒြာတဖက်၌သော်၎င်း, စကြ ဝဋ္ဌာတိုက် တဖက်၌သော်၎င်း ပစ်လွှင့်တတ်သူ ဖြစ်ပါ သည်။

(ဗုဒ္ဓ) ဂဒြဘ....ငါဘုရားသည် ထိုအာဠဝကဘီလူး၏ ခက်ထန်ကြမ်းတမ်းမှုကို သိပေ၏၊ ငါဘုရားမှာ အန္တရာယ် မျိုး တစိုးတစ် ဖြစ်လိမ့်မည်မဟုတ်၊ အကယ်၍ သင့်အား ဝန်မလေးလျှင် ငါဘုရားသည် အာဠဝကဘီလူး၏ ဗိမာန် ၌ ယနေ့တညဉ့်မျှ နေလိုသည်။

( ဂ ြ ာ) ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘု ရား ····

ရတနာ] အာဠ၀ကဘိလူးကို ဆုံးမချေချွတ်တော်မူခြင်း ၂၆၅

66 ا

(၈၆၈) ဘုန်းတော်ကြီးသော ဖြတ်စွာဘုရား...ထိုသို့ ဖြစ်လျှင် ရှင်ပင်ဘုရားသည်ပင် နေသ**ွ်,မနေသင့် စဉ်းစား** ဆင်ခြင်တော်မူပါလော့----

ဂခြဘသည် ဤကဲ့သို့ ပြောကြားပြီးလျှင် မြတ်စွာလူ ရှားရှင်ကို ရှိခိုးပြီးနောက် ဟိမဝန္တာသို့ ရှေးရှု ဖဲခဲ့လေ၏။ အာဋ္ဌဝကဘီလူး၏ ဗိမာန်တံခါးသည်လည်း မည်သူတဦးတယောက်မျှ ဖဖွင့်ရပဲ သူ အလိုလို ပွင့်၍ လာလေ၏၊ ပြတ်ဇွာဘုရားရှင်သည် ဗိမာန်ဘွင်းလို ဝင်တော်မူပြီးလျှင် အလွန်ထင်ရှားသော မင်္ဂလာ နေ့ရက်စသည် များ၌ အာဋ္ဌဝကဘီလူးထိုင်နေ့ကာ နတ်စည်းစိမ်ကို ခံစားရာ နတ်၌ဖြစ်သော ရတန္ဒာပလ္လင်၌ ထိုင်နေ့တော်မူ၍ ရွှေရောင် အဆင်း ဝါဝင်းသော ပီတရောင်ခြည်တော်ကို လွှတ်တော်မူလေ ၏။

ထိုပ်ိဳတရောင်ခြည်တော်ကို ဖူးမြော်ကြရ၍ ဘီလူး၏ မောင်းမ မိဿံအခြွေအရံဘီလူးမများသည် စုရုံးလာရောက်ကြကာ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကို ရှိခိုးကြပြီးလျှင် ဝန်းဝိုင်းခြံရံလျက် ထိုင်နေကြကုန်၏၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ယက္ခိန် ဒါယိက်ာမတို … သင်တိုသည် ရှေးအခါက အလှူဒါန ပေးလှူခဲ့ကြ၍ သီလကိုဆောက်တည်ခဲ့ ကြ၍ ပူဇော်ထိုက်သူကို ပူဇော်ခဲ့ကြ၍ ္ဘုံနတ်စည်းစိမ်ကို ရောက်ရှိ **ခံစံကြ**ရကုန်ပြီး ယခုအခါ၌လည်း ထိုရှေးအတူသာလျှင် ပြုကြ လော့၊ တယောက်သည် တယောက်ကို မနာလိုခြင်း == ဗူဿာ တရား, ၀န့်တိုခြင်း = မစ္ဆရိယတရားတို့ လွှမ်းမိုးနှိပ်စက်ကြကာ မနေကြကုန်လင့်" ဤသို့ အစရှိသည်ဖြင့် ထိုဘီလူးမတို့အား ပကိဏ္ဍက ဓမ္မကထာ ဒေသနာတရားကို ဟောကြားတော်မူ လေ၏။ ဘီလူးမများသည်လည်း မြတ်စွဲ၁ဘုံရားရှင်၏ ချိုမြန်လှစွာ သော တရားသံကို ကြားနာရ၍ ကောင်းကြီးအထောင်တို့ကို **ေးကြ**ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ၀န်းဝိုင်းခြံရံကြလျက် ထိုင် နေမြ ထိုင်နေကြလေကုန်၏။ **ဂ**ဒြဘဘီလူးသည်လည်း ဟိမ၀န္တာသို်ရောက်၍ "ဒုက္ခကင်း **ရှင်း အို**အရှင်အာဋ္ဌဝကဘီလူးမင်း....ကျွန်ုပ်တိုက်တွန်းပါ၏ သိ ရတနာ] အာဋ္ဌဝကဘီလူးကို ဆုံးမချေနျှတ်တော်မူခြင်း ၂၆၇

တော်မူပါလော့၊ အရှင်ဘီလူးမင်း၏ ဗိမာန်၌ မြတ်စွာဘုရား သခင်သည်ကြွရောက်ကာ ထိုင်နေတော်မူပါသည်"ဟု အာဋ္ဌဝက ဘီလူးအား ရှိသေစွာ လျှောက်ထားပြောကြားလေ၏။ ထိုအခါ အာဋ္ဌဝကဘီလူးသည် "သင် ဆိတ်ဆိတ်နေလော့ ( = မင်း တိတ် ဘိတ် နေစမ်းဟု ဆိုလိုသည်)၊ ယခုပင် ပြန်သွားပြီး ပြုလုင်သင့် သည်ကို ငါပြုလုစ်မည်ဟု ဂဒြဘဘီလူးအား အမှတ်သညာ ၅ ပြုလေ၏။

> (ဤ၌။ ။အာဒ္မဝကဘိလူးကား အယောနိသောမနသိကာရ= မသင့်မတင့်နှလုံးသွင်းခြင်း ပြင်းထန်လှသဖြင့် သူ့ဗိမာန်အတွင်းသို့ မြတ်စွာဘုရားရှင် ဝင်၍နေတော်မူသည်ကိုပင် ဘီလူးမာန်တက်ကာ ရှက်နိုးလှသောကြောင့်"ဤနတ်ဘီလူးပရိသတ်အလယ်၌ တစုံတယောက် မျှ ထိုအကြောင်းကို မကြားပါစေလင့်"ဟု အောက်မေ့ကာ အသံ ကျယ်ကျယ်မပြောရန် တားမြစ်လေသည်)။

ထိုအခါ သာတာဂိရနတ်ဘီလူးမင်းနှင့် ဟေမဝတနတ်ဘီလူး မင်း သူငယ်ချင်း (အရိယာနတ်)နှစ်ဦးတို့သည် "မြတ်စွာဘုရားရှင် ကို ငါတို့သည် ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၌ပင် ဖူးမြော်ရှိခိုးကြပြီးမှ နတ်ဘီလူးအစည်းအဝေးသို့ သွားကြကုန်အံ့"ဟု တိုင်ပင်ညီညွှတ် ကြကာ အခြံအရံနတ်စစ်သည်တို့နှင့်တကွ အထူးထူးသော ယာဉ် တို့ကို စီးနင်းကြကာ ကောင်းကင်ခရီးဖြင့် သွားကြလေကုန်၏။

ာင္းေးေးဖြင့် — ကောင်းကင်၌ နတ်ဘီလူးတို အတွက်တာ နေရာတကာ၌ လမ်းခရီးမရှိ၊ ကောင်းကင်၌ တည်ရှိသော နတ်ဗိမာန်တို့ကို ရှောင်လွှဲဖယ်ရှား၍ လမ်း ခရီးဖြစ်သင့်သောအရပ်ဖြင့်သာ သွားရာလမ်းခရီး ဖြစ်ရှိ လေသည်။ အာဋ္ဌာကဘီလူး၏ ဗိမာန်သည်ကား မြေပြင်၌ တည် ၏၊ ကောင်းစွာ လုံခြုံ၏၊ တံတိုင်းဖြင့်ဝန်းရံအပ်၏၊ တံခါး ပြအိုး,တံခါးမုခ်များကို နေရာတကျ ကောင်းစွာတပ်ဆင် စရင်၍ ထားအပ်ပေ၏၊ ဗိမာန်၏ အထက်၌ ကြေးဖြူစာ ကွန်ရက်ဖြင့် ဖုံးအုပ်၍ ထားအပ်၏၊ သေတ္တာနှင့်တူ၏၊ အထက်အဖို့၌ ဘဝဂ်ထိုင်အောင် တစုံတယောက်မျှ ဖြတ် ကျော်၍ မသွားနိုင်ချေ။ သို့ရကား ထိုသူငယ်ချင်း (အရိယာနတ်မင်း)နှစ်ဦးတို့သည် "ဤသို့ မသွားနိုင်ပဲ ရှိကြရခြင်းသည် အကြောင်း အသို့ရှိသနည်း" ဟု ဆင်ခြင်ကြလေသော် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ဖူးမြင်ကြရ၍ ကောင်း ကင်၌ ပစ်အပ်သောခဲကဲ့သို့ မြေသို့သက်ဆင်းကြပြီးလျှင် မြတ်စွာ ဘုရားကို ရှိခိုးကြပြီးနောက် တရားတော်ကို နာကြားကြ၍ လက်ျာ ရစ်လှည့်ကြကာ"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား····အကျွန်ုပ် တို့သည် နတ်ဘီလူးအစည်းအဇေးသို့ သွားကြာ ခြာမည်ဘုရား"ဟု ခွင့်ပန်စကား လျှောက်ထားကြပြီးသော် ရ တ နာသံုး ပါး၏ ကျေးဖူးဂုဏ်တို့ကို ချီးမွှမ်းပြောဆိုကြလျက် နတ်ဘီလူးများစည်း ဝေးရာ ဟိမဝန္တာသို့ သွားကြလေကုန်၏။

သာတာဂိရ နက်ဘီလူးမင်း နှင့် ဟေမဝတ နတ်ဘီလူးမင်း သူဝယ်ချင်း (အရိယာနတ်) နှစ်ဦးတို့သည် ကောင်းကင်လမ်းခရီး ဖြင့် ဘုရားဖူးရန် လာကြလေရာ ထို (အာဠဝကဗိမာန်၏အထက် ကောင်းကင်လမ်းခရီး)အရပ်သို့ ရောက်ကြလေလျှင် မသွှားနိုင်ပဲ ရှိကြလေကုန်၏။

အမြင့်အဖောက်အားဖြင့် ယုံးယူဖနာရှိလေသည်။ ထို အာဠ္ဓဝကဗိမာန်၏ အထက်၌ နတ်ဘီလူးတို့သွားရာ ကောင်းကင်လမ်းခရီး ဖြစ်၍နေ၏။

မှန်၏ — မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့ ထိုင်နေရာ အရပ်၏

روار

[ဗုဒ္ဓ

အာဠစကဘိရား စေါသအမျက် ဖြစ်းစွာထွက်ခြစ်၊ ထိုသူငယ်ချင်း (အရိယာနတ်မင်း) နှစ်ဦးဟိုသည် "အမောင အာဠဝက---အမောင်၏ ဘိုဗိမာန်၌ မြတ်စွာဘုရားရှင် ကြွရောက် နေထိုင်တော်မူဆဲရှိ၏၊ သို့ရကား အမောင်သည် အရတော်လေ

အာဋ္ဌဝကဘီလူးသည် ထိုသူငယ်ချင်း(အရိယာနတ်မင်း)နှစ်ဦး ကို မြင်လေလျှင် "ဤနေရာ၌ ထိုင်တော်မူကြပါ"ဟု ဖိတ်မန်စကား ပြောကြားကာ နေရာဖယ်၍ ပေးလေ၏။ ရတနာ] အာဠ္ဝကဘီလူးကို ဆုံးမချေချွတ်တော်မူခြင်း ၂၆၉

စွာ့၊ အမောင်အာဠ္ဝက ---- သွားပါလော့၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ဆည်းကပ်ပါလော့"ဟု အာဠ္ဝကဘီလူးအား ပြောကြားသိစေ ကြကုန်၏။

> (သခ္ဓါတရား မရှိသူ၏အဖို့ရာ သခ္ဓါနှင့်စပ်သော တရားစကားသည် နားကြားပြင်းကပ်ဖွယ်သာဖြစ်၍ နေ၏။ သီလမရှိသူ၏အဖို့ရာ သီလနှင့် စပ်သော တရားစကားသည် နားကြားပြင်းကပ်ဖွယ်သာဖြစ်၍ နေ၏။ ဗဟုသုတ မရှိသူ၏အဖို့ရာ ဗဟုသုတနှင့် စပ်သော တရားစကားသည် နားကြားပြင်းကပ်ဖွယ်သာ ဖြစ်၍နေ၏။ စေးနဲဝန်တို မပေးလိုသော သူ၏အဖို့ရာ စွန့်ကြဲပေးကမ်းလှူဒါန်းမှု = စ၁ဂနှင့် စပ်သော တရား စကားသည် နားကြားပြင်းကပ်ဖွယ်သာ ဖြစ်၍နေ၏။ ပညာမရှိသူ၏ အဖို့ရာ ပညာနှင့်စပ်သော တရားစကားသည် နားကြားပြင်းကပ်ဖွယ် သာ ဖြစ်၍နေ၏)။

ထိုသူငယ်ချင်း (အရိယာနတ်မင်း) နှစ်ဦးတို့ ပြောဆိုအပ် သည့် သဒ္ဓါတရားဖြစ်ဖွယ်ရာ မြတ်စွာဘုရား၏ အကြောင်းအရာ နှင့် စပ်သောစကားရပ်များသည် သဒ္ဓါတရားမရှိသူ အာဋ္ဌဝက ဘီလူး၏အဖွိမှၥမူ နားကြားပြင်း ကပ်ဖွယ်သာ ဖြစ်၍နေရကား ထိုနတ်မင်း နှစ်ဦးတို့အထံမှ မြတ်စွာဘုရားအား ချီးမွှမ်းပြောဆို သော စကားကို ကြားရလေလျှင် သဒ္ဓါတရားမရှိသူ အာဠ္ဝက ဘီလူးသည် မီး၌ ပစ်ချအပ်သော ဆားခဲ့ကဲ့သို့ အတွင်း၌ ဒေါသ အမျက် ခြောင်းခြောင်း ထွက်သဖြင့် တဖျစ်ဖျစ် မြည်သော စိတ် နှလုံးရှိလျက် ''ငါ့ဗိမၥန် အတွင်းသို့ ဝင်ရောက် နေထိုင်သည့် မြတ်စွာတိုရားရှင် ဆိုသောသူသည် ီဘယ်လို လူစားမျိုးနည်း"ဟု အမျက်ထွက်စကား ပြောကြားလေသည်။ ထိုအခါ နတ်မင်း နှစ်ဦးတိုက "အမောင် အာဠ္ဝက.... အမောင်သည် ငါတို့၏ဆရာ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို မသိဘူးလော၊ (အလွန်ထင်ရှားမြှင့်မြတ်သည့် ပုဂ္ဂိုလ်တဆူ ဖြစ်တော်မူပါသည်)၊ ယင်း ငါတို့ဆရာ မြတ်စွာဘုရား အလောင်းတော်သည် တုသိတာ နတ်ပြည်၌ တည်နေ့စဉ်ကပင် ကြည့်ခြင်းကြီး ငါးပါးကို ကြည့် တော်မူ၍ (ဤသို့ အစရှိသော နည်းဖြင့် ဓမ္မစကြာတရား ဟော ကြားတော်မူသော အကြောင်းအရာတိုင်အောင် ပြောကြား

43

ကြလျက် ပဋိသန္ဓ တည်နေတော်မူခြင်းစသည်ဖြင့် ပုဗ္ဗနိမိတ်ကြီး သုံးဆယ့်နှစ်ပါးတို့ ထင်ရှားဖြစ်ပေါ် လာပုံ အကြောင်း အရာ များကို အပြည့်အစုံ ဖော်ပြပြောဆိုကြပြီးလျင်) အမောင် အာဋ္ဌ-ဝက....အမောင်သည် ဤအံ့ဖွယ်သရဲ ထူးကဲသော ဝုဗ္ဗနိမိတ်ကြီး တို့ကိုလည်း မမြင်လိုက်ဘူးလော"ဟု စောထောက် စစ်ဆေး မေး မြန်းကြလေ၏။ အာဋ္ဌဝက ဘီလူးသည် ထို ပုဗ္ဗနိမိတ်ကြီးများကို မြင်ရပါလျက်လည်း အမျက်ကောစ၏ အလိုသို့လိုက်ပါကာ "ငါ မမြင်လိုက်ပါ"ဟု ကွယ်ဝှက်စကား ပြောကြားလေသည်။

သိုအခါ နတ်မင်း နှစ်ဦးတို့သည် မခံချိမခံသာ ဖြစ်ကြက္ခ "အမောင် အာဋ္ဌဝက .... အမောင် မြင်သည် ဖြစ်စေ, မမြင်သည် ဖြစ်စေ မြင်သောအမောင်ဖြင့်၎င်း, မမြင်သောအမောင်ဖြင့်၎င်း, အဘယ် အကျိုးရှိအံ့နည်း၊ အမောင်သည် ငါတို့ဆရာ မြတ်စွာ ဘုရားအား အဘယ်အမှုကို ပြုနိုင်ချိန့်မည်နည်း၊ အမောင်ကား ငါတို့ဆရာ မြတ်စွာဘုရားကို ထောက်ဆလျှင် (က) လည်ဘို တလှုပ်လှုပ်ရှိသော ဥသဘန္တားလားကြီး၏အနီး၌ ်ယနေ့ မွေးဖွား သော နွားသူငယ်ကဲ့သို့၎င်း, (ခ)နှာမောင်း,သိုဖျား,နား တည်း ဟူသော 💳 သုံးဌာနမှ မုန်ကျယိုစီး ဆင်ပြောင်ကြီး၏ အနီး၌ ယနေ့ဖွားသစ်စ ဆင်ငယ်ကလေး ကဲ့သို့၎င်း,  $(\overline{0})$  အရောင် တောက်ပ ဖားဖားကျသည့် လည်မင်ဆံဖြင့် တင့်တယ်မောက်လုံး ကျောက်ပခုံး ရှိသော ကေသရာ ခြင်္သေ့မင်း အနီး၌ ကြက်သရေ ယွင်းယို မြေခွေးအို ကဲ့သို့၎င်း, (ဃ)ယူဇနာ တရာငါးဆယ် ဖြီး ကြွယ်သော**ကိုယ်ရှိသ**ည့် ဂဠုန်ငှက်မင်းအနီး၌ အတောင်ကျိုးပျက် ကြီးကန်း*ငှက်ငယ်*ကဲ့သို့၎င်း ထင်ချေ၏၊ သွားလော့ သင်ပြုဖွယ် ရှိသည်ကို ပြုလော့"ဟု ပြောဆိုကြလေသော် အာဋ္ဌဝကဘီလူး သည် အမျက်ခြောင်းခြောင်းထွက်ကာ မိမိနေရာမှ ထသွား၍ ဆေးခန်းမြင်းသီလာ ကျောက်ဖျာအပြင်၌ လက်ဝဲခြေဖြင့် ကြံ့ကြံ့ ရပ်တည်ကာ "သင်တို့ဆရာ ဘုရားကပင် ဟန်ခိုးအာနတော် ကြီးသလော၊ ငါကပင် တန်နိုးအာနဘော်ကြီးသလော၊ (မည် းသူက တန်ခိုးအာနုဘော်ကြီးမြတ်သည်ကို) ယခုပင် ကြည့်ကြ

ရတနာ] အာဠ္၀ကဘီလူးကို ဆုံးမချေချွတ်တော်မူခြင်း ၂၇၁

လော့"ဟု ကြီးဝါးလျက် လက်ျာဖက်ခြေဖြင့် ယူဇနာခြောက်ဆယ် ပမာဏရှိသော ကေလာသတောင်ထွတ်ကို ဆောင့်၍နှင်းလေ၏၊ ထိုအခါ ပန်းပဲဖိုအတွင်း၌ မီးပြင်းတိုက်အပ်သော သံတွေခဲသည် ပေပေါ်၌တင်၍ တူဖြင့်ထုခတ်အပ်သည်ရှိသော် သံလွှာမီးပွါးတို့ တဖွားဖွားအလွှာလွှာ ကွာ၍ထွက်သကဲ့သို့ ထိုအတူ ကေလာသ တောင်ထွတ်သည်လည်း ကျောက်လွှာကျောက်ချပ်တို့ အထပ်ထပ် ကွာ၍ထွက်လေ၏။

အာဋ္ဌဝကဘီလူးသည် ကေလာသတောင်ထွတ်ပေါ်၌ ရပ် တည်လျက် "အာဋ္ဌဝကဆိုဒါ ငါပဲကွ"ဟု အသံကျယ်စွာ ကြွေး ကြော်ဟစ်အော်လေ၏၊ ထိုအသံသည် ဇမ္ဗူဒိပ်တကျွန်းလုံးကို ပျံ့ နွံလွှမ်းမိုး၍သွားလေသည်။

## အသံကြီး လေးမျိုး

(၁) ၀ိဓုရဇာတ်၌ ပုဏ္ဏကဘိလူး စစ်သူကြီး ဓနဉ္စ**ယ**ကော ရဗျမင်းကို ကြွေအန်ကစားရာ၌ အောင်နိုင်၍ လက်ပမ်းပေါက် ခပ်ပြီးလျှင် ''ငါနိုင်ပြီ ငါနိုင်ပြီ" ဟု ဟစ်အော်ကြွေးကြော်သော အသံ၊ (၂) သိကြားနတ်မင်းသည် ကဿပမြတ်စွာ သာသနာ ဆုတ်ယုတ်သောအခုါ၌ ဗိသက္ဂြံနတ်သားကို ခွေးနက်ကြီးယောင် ဆောင်စေ၍ "ငါသည် ယုတ်မာသောရဟန်းတို့ကို၎င်း, ယုတ်မာ သော ရဟန်းမတို့ကို၎င်း, ယုတ်မာသောဥပါသကာတို့ကို၎င်း, ယုတ်မာသော ဥပါသိကာမတို့ကို၎င်း အဓမ္မဝါဒီပုဂ္ဂိုလ်အလုံးစုံ တို့ကို ခဲစားအံ့"ဟူ၍ ဟစ်အော်ကြွေးကြော်စေသောအသံ၊ (၃) ကိုသဇာတ်၌ ပဘာဝတီမင်းသမီးကို ရလိုကြသောကြောင့် ခုနစ် ပြည်ထောင်မင်းများ မြို့ကို ဝန်းရံဝိတ်ဆို လတ်သောအခါ ပဘာ-ဝတီမင်းသမီးကို ကိုယ်တော်နှင့်အတူတကွ ဆင်ကျောက်ကုန်း ထက်သို့ တင်ဆောင်၍ မြို့မှတွက်ပြီးလျှင် "ခြင်္သေ့မင်းကဲ့သို့ ရဲတင်း စူးရှသောအသံရှိသည့် သီဟဿရ ကု**သမင်းမြတ်ဟူ**သည်မှာ င်ပြင်တည်း"ဟု အလောင်းတော်ကုသမင်း၏ ဟစ်အော်ကြွေး ကြော်သောအသံ၊ (၄) ယခုရေးသား ဖော်ပြနေဆဲဖြစ်သည့် ကေလာသတောင်ထွတ်၌ ရပ်တည်ကာ "အာဠုဂကဆိုဒါ ငါပ်

17J

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

43

ကွွွွှဲဟု အာဠဝကနတ်ဘီလူး စစ်သူကြီး၏ ကြိုးဝါးဟစ်အော် ကြွေးကြော်သောအသံ — ဤသို့လျှင် ဇမ္ဗူဒိပ်ဟကျွန်းလုံး အနံ ကြွားသိရသောအသံကြီးတို့သည် လေးမျိုးရှိကုန်၏။ မှန်၏— ထိုအသံကြီးလေးပါးတို့ဖြင့် ကြိုးဝါးဟစ်အော် ကြွေးကြော်သော အခါများက ဇမ္ဗူဒိပ်တကျွန်းလုံး၌ ရှိသမျှသော မြူရွာများ၏ တံခါးဝတိုင်း တံခါးဝတိုင်း၌ ရပ်တည်ကာ ကြွေးကြော်ဟစ် အော်အပ်သကဲ့သို့ ထင်ရလေသည်။

အာဠဝကဘီလူး၏ တန်ခိုးအာနုဘော်ကြောင့် ယူဇနာ သုံး ထောင် အပြန့်ကျယ်သော ဟိမဝန္တာတောင်သည်လည်း <mark>တဖိခ</mark>့် ဖိခ့် တုန်လှုပ်လေ၏။

ထိုနောက် အာဋ္ဝကဘိလူးသည် (အောက် မဟာဗုဒ္ဓဝင် ခုတိယတွဲ၊ စာမျက်နှာ ၂ ဂ၇၊ ဒေဝပုတ္တမာရ်ကို အောင်မြင်ခဏ်း၌ စော်ပြအဝ်ခဲ့သည့်အတိုင်း) လက်နက်ကြီး (၉) ကိုးမျိုးတို့ဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို နှောက်ယှက် တိုက်ခိုက်လေတော့သည်၊ (အောက် ခုတိယတွဲ စာမျက်နှာ ၂ ဂ၇-ကို ပြန်၍ကြည့်ပါ)။ ထိုသို့ လက်နက်ကြီး (၉) ကိုးမျိုးတို့ဖြင့် နှောက်ယှက်တိုက်ခိုက် ပါသော်လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို အရပ်တပါးသို့ ထွက်ခွါပြေး သွားစေခြင်းငှါ မစွမ်းနိုင်ရကား လက်နက်အမျိုးမျိုး စွဲကိုင်ထား သော ရုပ်အဆင်းအမျိုးမျိုးရှိသည့် ဘုတ်ပြတ္တာအပေါင်းတို့ဖြင့် သောင်းပြောင်းရောယှက်သည့် ကြောက်မက်ဖွယ်ရာ ဆင်, မြင်း, ရထား, ခြေလျင်အားဖြင့် အင်္ဂါလေးပါးရှိသော စစ်တပ်ကြီးဖြင့် မိမိကိုယ်တိုင် ကွပ်ကဲဦးစီးကာ မြတ်စွာဘုရားရှင်သို့ ရှေးရှူတပ်ချီ စစ်တက်၍လာလေ၏။

ထိုဘုတ်ပြိတ္တာ အပေါင်းတို့သည် ဇောက်ပြန်မှု အမျိုးမျိုး ခြောက်လှန့်မှုအမျိုးမျိုးတို့ကို ပြုလုဝ်ကြကာ"ဖမ်းကြလော့၊ သတ် ကြလော့"ဟု ကြွေးကြော်ကြလျက် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အထက် ကောင်းကင်က လွှမ်းမိုး၍လာကြသကဲ့သို့ ဖြစ်ကုန်၏။ သို့သော် လည်း ထိုဘုတ်ပြိတ္တာအပေါင်းတို့သည် လောလောပူသော သံ

လက်နက်ကြီး လေးမျိုး လောက၌ အကြီးမြတ်ဆုံး လက်နက်ကြီး လေးမျိုးတို့ ရှိကြသည်၊ ၎င်းတို့မှာ---(၁) သိကြားမင်း၏ ဝင်ရစိန်လက်နက်၊ (၂) ဝေဿဝဏ်နတ်မင်း၏ သံတင်းပုတ်လက်နက်၊ (၂) ဝေဿဝဏ်နတ်မင်း၏ သံတင်းပုတ်လက်နက်၊ (၃) ယမမင်း၏ မျက်စောင်းလက်နက်၊ (၃) အာဠဝကဘီလူး၏ ဘွဲ့ဖြူနတ်ပုဆိုးလက်နက်တို့ ဖြစ်ကြ သည်။ (၁) ချဲဦးအံ့----အကယ်၍ သိကြားမင်းသည် အမျက်ထွက်၍ ဝင်ရ စိန်လက်နက်ကို မြင်းမိုရ်တောင်ထိပ်၌ ပစ်လွှတ်လိုက်လျှင် ယူဇနာပေါင်း (၁၆ဂဝဝဝ) တသိန်းခြောက်သောင်းရှစ်ထောင် အစောက်ရှိသော မြင်းမိုရ်တောင်မင်းကို တိုးလျှိုပေါက် ဖောက်ထွင်း၍ အောက်အဖို့ဖြင့် တွက်သွားလေရာ၏။

ဘွဲ့ဖြူ့လက်နက်ဖြင့် နောက်ဆုံး ပစ်ခတ်ခြင်း ဤသို့လျှင် အာဠဝကဘီလူးသည် ညှဉ့်ထက်ဝက်ကြာ ကာလ ပတ်လုံး ကြောက်မက်ဖွယ် အာရုံအမျိုးမျိုးကို ပြသဖြင့်လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို တုန်လျှပ်စေခြင်းဌာ၊ မတတ်နိုင်ရကား "ငါ သည် မည်သူတဦးတယောက်မျှ မအောင်နိုင်သည့် ဘွဲ့ဖြူ နတ်ပုဆိုး လက်နက်ကို ပစ်လွှတ်ရမူ ကောင်းလေစွ၇့"ဟု ကြံစည်မိလေ၏။

ဤသို့ပင် မကဝ်ဝံ့ဝဲရှိကြသော်လည်း မဟာဗောဓိမဏ္ဍိုင်၌ ဘုရားဖြစ်တော်မူခါနီးကာလဝယ် ဝသဝတ္တီမာရ်နတ်သည် မာရ် စစ်တပ်ကြီးနှင့် ရောက်ရှိပြီး မကြာမြင့်မီပင် စစ်ရှုံး၍ တဝ်ဆုတ် ရသကဲ့သို့ အချိန်ကာလပိုင်း အနည်းငယ်မှုဖြင့် တဝ်ဆုတ်မှုကို မပြုပဲ ညဉ့်ထက်ဝက်ကြာ အခါကာလပတ်လုံး နှောက်ယှက်မှုပြုကြ လေကုန်သည်။

တွေခဲသို့ ယင်ကောင်မကဝ်ဝံ့သကဲ့သို့ မြတ်စွာဘုရားအနီးသို့ကား မကဝ်ဝံ့ပဲရှိကြကုန်၏။

ရတနာ] အာဠ္ဝကဘိလူးကို ဆုံးမခြေျခွုတ်တော်မူခြင်း ၂၇မု

(ဤကား လက်နက်ကြီး လေးမျိုးအကြောင်းတည်း)။

(၄) အာဠဝကဘီလူးသည် အကယ်၍ အမျက်ထွက်ကာ ကောင်း ကင်သို့ ဘွဲ့ဖြူ နတ်ပုဆိုးလက်နက်ကို ပစ်လွှတ်လိုက်လျှင် ဆယ့်နှစ်နှစ်ကြာ မိုးခေါင်လေရာ၏။ အကယ်၍ မြေပေါ်၌ ပစ်ချလိုက်လျှင် အလုံးစုံသော မြက်ပင် သစ်ပင်စသည်တို့ တခါတည်း ခြောက်သွေ့သွှားပြီးလျှင် ဆယ့်နှစ်နှစ် အတွင်း၌ တဖန်ပြန်၍ မပေါက်နိုင်ကုန်ရာ။ အကယ်၍ သမုခြာ၌ ပစ်လွှတ်လိုက်လျှင် လောလောပူသောအိုးကင်း၌ ရေပေါက် ကဲ့သို့ အလုံးစုံသော သမုခြာရေသည် ခြောက်ခန်းသွှားလေရာ၏။ အကယ်၍ မြင်းမိုရဲတောင်နှင့်တူသော တောင်၌မူလည်း ပစ်လွှတ်လိုက် လျှင် အပိုင်းအပိုင်းဖြစ်ကာ ဖရိုဖရဲ ပြိုကွဲပျက်စီးလေရာ၏။

ပြန်လာကာ မူလနေရာ၌ တည်လေသည်။ (၃) ငရဲသနင်း ယမမင်း အမျက်ထွက်၍ မျက်စောင်းတချက် ထိုး၍ ကြည့်လိုက်လျှင် ကုမ္တဏ်နတ် ထောင်ပေါင်းများစွာတို့သည် လောလောပူသော သံအိုးကင်း၌ ထည့်အပ်သော နှမ်းစေ့တို့ကဲ့သို့ တဖျစ်ဖျစ်မြည်ကုန်လျက် ပျက်စီးကြရကုန်၏။

(၂) ဝေဿဝဏ်နတ်မင်းကြီး၏(ပုထုဇန်ဖြစ်စဉ်)ရှေးယခင်အခါက အမျက်ထွက်၍ ပစ်လွှတ်အပ်သော သံတင်းပုတ်လက်နက်သည် ယက္ခ နတ် ထောင်ပေါင်းများစွာတို့၏ ဦးခေါင်းကို တောင်းလောင်းပြတ် ကြွေ ကျစေလျက် တဖန် ဝေဿဝဏ်နတ်မင်း၏ ဟတ္တပါသ်အတွင်းသို့

្រុងខ្ល

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

လက်နက်ကို ချွတ်ပြီးလျှင် ငါပစ်လွှတ်တော့မည်ဟု ကိုင်လျက်ရပ် တည်နေလေ၏။

ထိုအချိန်၌ များသောအားဖြင့် စကြဝဠာတိုက်တသောင်း၌ နေကြသော နတ်အပေါင်းတို့သည် "ယနေ့ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အာဠဝကဘီလူးကြမ်းကို ဆုံးမဟော်မူလိမ့်မည်၊ထိုဆုံးမရာနေရာ၌ ငါတို့သည် တရားနာကြကုန်အံ့" ဟု ကြံစည်ကြကာ လျင်မြန်စွာ စည်းဝေးကြလေကုန်၏။ တရားနာလိုသည့် နတ်များအပြင် စစ် တိုက်ပွဲကို ကြည့်လိုကြသည့် နတ်တို့သည်လည်း စည်းဝေးရောက်

ပြည့်လျက်နေလေတော့၏။ ထိုအခါ အာင္မွ**၀**ကဘီလူးသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အနီး အပါးဝယ် အထက်အထက် တက်ကာတက်ကာ လှည့်ပတ်သွား လာပြီးလျှင် အပေါ်ရုံ စုလျားတဘက် ဘွဲ့ဖြူနတ်ပုဆိုးလက်နက်ကို မြတ်စွာဘုရားရှင်ရှိရာသို့ ပစ်လွှတ်လိုက်လေ၏။ ထို အာဥ်ငူ ၀ က ဘီလူး ပစ်လွှတ်လိုက်သော ဘွဲ့ဖြူနတ်ပုဆိုးလက်နက်သည် နိုးကြိုး စက်ဝန်းကဲ့သို့ ကောင်းကင်၌ ကြောက်မက်ဖွယ်သော အသံကို ပြုလျက် အခိုးခြောင်းခြောင်းထသည်ဖြစ်၍ အလျံတပြောင်ပြောင်

တောက်လောင်ကာ မြတ်စွာဘုရားရှင် အနီးသို့ ရောက်ရှိလေလျှင်

ဘီလူး၏ မၥန်စ္ငယ်ကျိုးစိမ့်သောငှါ် ခြေသုတ်ပုံဆိုးဖြစ်၍ မြတ်စွာ

ဘုရား၏ ခြေတော်ရင်း၌ ကျရောက်လေ၏။

လာကြကုန်၏။ ဤသို့လျှင် ကောင်းကင်တခုလုံးသည် နတ်တို့ဖြင့်

ရတနာ] အာဠ္ဝကဘီလူးကို ဆုံးမချေချွတ်တော်မူခြင်း 129

အာဋ္ဓဝကသည် ထိုအမြင်းအရာကို မြင်၍ ဦးချို ကျိုးသော န္ကားလားဥသဘကဲ့သို့၎င်း, အစွယ်ကို နုတ်အပ်ပြီးသော မြွေဆိုး မြွေဟောက်ကဲ့သိုင်င်း တန်ခိုးကင်းပ ပုံရိသမာန်ယစ်ခြင်း အလျင်း မရှိပဲ မာနတံခွန်ပြတ်ကျက်ာ "ဘွဲ့ဖြုနတ်ပုံဆိုးလက်နက်သည်လည်း ရဟန်းဂေါတမကို မလွှမ်းမိုး မနှိပ်စက်နိုင်၊ အကြောင်းအသို့နည်း" ဟု စဉ်းစားလတ်သည်တွင် "ရဟန်းဂေါတမသည် မေတ္တာဖြင့် နေခြင်းနှင့် ယှဉ်သူဖြစ်၏၊ ဤသည်ပင် အကြောင်းရင်းဖြစ်၏၊ ယခု အခါ ငါသည် ထိုရဟန်းဂေါတမကို ချုတ်ချယ်စကား ပြောကြား ပြီးလျှင် မေတ္တာနှင့်ကင်းကွာအောင် ပြုံလုပ်ပေအံ့"ဟု ကြံစည်ပြီး နောက် မြတ်စွာဘုရား ကြားလောက်ရာ အရပ်သို့ ချဉ်းကပ်၍ — ''အို ရဟန်းဂေါတမ····အဘယ့်ကြောင့် ကျွန်ုပ် အခွင့် ပြုချက်မရရှိပဲ ကျွန်ုပ်၏ ဘုံဗိမာန်အတွင်းသို့ **၀**င်ရောက်ကာ အိမ်ရှင် ပော်က်ျားကဲ့သို့ မောင်းမမိဿံအပေါင်း၏ အလယ်၌ ထိုင်နေဘိသနည်း၊ အရှင် မပေးအပ်သော သူ့ပစ္စည်းကို သုံးဆောင်ခြင်းသည်၎င်း, မိန်းမက္ခိန္ဒင် ရောထွေးယှက်တင် တိုင်နေခြင်းသည်၎င်း ရဟန်းဖြစ်သူ အား မသင့်သည် မဟုတ်ပါလော၊ သို့ရကား သင်ရဟန်း

(အို ရဟန်းဂေါတမ ···· ယခုပင် ကျွန်ုပ်၏ ဘိုဗီမာန်မှ

ဗြဒ္ဓ

ထွက်ပါလော့)"—– ဟု ပြောကြားလေ၏။ ။(ဤအာဋ္မဝကဘီလူး ပြောဆိုပုံ စကား ရပ်စုတွင် ပါဠိတော်၌( )ကွင်းအတွင်း စကားလိုရင်းကိုသာ သံဂါယနာတင်တော်မူကြသည်၊ ကြွင်းသော စကားရပ်စုကား အဋ္ဌကထာ၏ အပြည့်အစုံဖော်ပြချက် ဖြစ်လေသည်)။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် (ကြမ်းတမ်းသောသူကို အ ကြမ်းတို့မူသဖြင့် ဆုံးမရန် မတတ်နိုင်၊ မှန်၏–ခွေးကြမ်းခွေးဆိုး၏ နှာခေါ်င်း၌ ဝံသည်းခြေကို ခွဲ၍ထည့်ပေးလျှင် တိုး၍သာ ကြမ်း တမ်းဆိုးသွမ်းသကဲ့သို့ ထိုအတူ ကြမ်းတမ်းဆိုးသွမ်းသောသူသည် အကြမ်းတုံ့မူအပ်သည်ရှိသော် တိုး၍သာ ကြမ်းတမ်းဆိုးသွမ်းလာ ၏။ စင်စစ်သော်ကားကြမ်းတမ်းသောသူကို နူးညံ့သောအစီအရင် ဖြင့်သာ ဆုံးမခြင်းငှါ စွမ်းနိုင်၏ဟူသော ဤမမ္မသဘာ၀အချက်ကို <sup>၃</sup>ိုင်းခြားသိမြင်တော်မူကာ) ''ဒကာအာဠ္ဝကဘီလူး…ကောင်းပါ ပြီ"ဟု အလွန် ချစ်ဖွယ်သော်စကားဖြင့် အာဠဝက၏ စကားကို လက်ခံတော်မူကာ ဗိမာန် ပြင်ဖက်သို့ ထွက်ကြွတော်မူလေ၏။

ထိုအခါ အာဠ၀က္ ဘီလူးသည် "ဤ ရဟန်းဂေါတမသည် ပြောဆို၍ အလွန်လွယ်ကူသူ ဖြစ်ပါပေစွာ့၊ တခွန်းတည်းဖြင့်ပင် ထွက်ရှာလေသည်၊ ဤသို့စဉ် ထွက်စေဖို့ရန် အလွန်လွယ်ကူသော ရဟန်းဂေါတမကို ငါသည် အကြောင်းမဲ့ တည်ဥွဲလုံး စစ်ထိုးခဲ့မိ လေပြီ"ဟု နူးညံ့သောစတ်ရှိသူ ဖြစ်လာပြီးလျှင် တဖန်"ယခုလည်း ကေန်ကေမသိနိုင်သေး၊ ပြောဆို၍ လွယ်ကူသူ ဖြစ်သောကြောင့် တည်း ထွက်လေသလော၊ သို့မဟုတ် အမျက်ထွက် == စိတ်ဆိုး၍ တည်း ထွက်လေသလော၊ ယခုအခါ ငါ်သူ့ကို စုံစမ်းဦးအံ့"ဟု ကြံစည်ပြီးလျှင် "အိုရဟန်းဂေါ်တမ.... ဝင်လိုက်ဦး" ဟု ပြောဆို လေ၏။

တိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အာဠဝက၏ စိတ်သန္တာန်၌ "ပြော့်ဆို၍ အလွန်လွယ်ကူသောရဟန်းကြီးပါပေ"ဟု နူးညံ့ခ်သင်္ဘ

အာဠဝကဘီလူးသည် အဖန်ဖန်အထပ်ထပ် ပြောဆို၍ လွယ်ကူ သောသူ ဟုတ်မဟုတ်ကို စုံစမ်းလိုသည်ဖြစ်၍ နှစ်ကြိမ်မြောက်၎င်း, သုံးကြိမ်မြောက်၎င်း "ထွက်လိုက်ဦး၊ ဝင်လိုက်ဦး"ဟု ပြောဆို လေသည်၊ မြတ်စွ်ဘုရားရှင်သည်လည်း အာဠဝက၏စိတ် နူးညံ့ လည်ထက် နူးညံ့လာအောင် သူပြောတိုင်းပင် လိုက်နာ ပြုံကျင့် တော်မူလေသည်။ (မဟာကရုဏာတော် ကြီးမြတ်တော်မူပါ ပေစွာ့။) အကယ်၍ ဘီလူးဆိုတိုင်း မလိုက်နာ မပြုကျင့်လျှင် ပင်ကိုယ်က ကြမ်းတမ်းသော ဘီလူး၏ စိတ်သည် တိုး၍တိုး၍ ကြမ်းတမ်းလာကာ တရားဒေသနာ၏ တည်ရာ မဖြစ်နိုင်လေရာ၊ ထိုကြောင့် လောကဥပမာအားဖြင့် ငိုကြွေးမြည်တမ်း ဆိုးသွမ်း နေသော်သားငယ်ဆိုးကလေးကို သူအလိုရှိရာပေး၍၎င်း ့သူ့ အကြိုက် လိုက်နာပြုလုပ်၍၎င်း လိမ္မာအောင် စောင့်ရှောက် ချီး မြှောက်သကဲ့သို့ ထိုအတူ (လောကသုံးပါး၏ မိခင်ကြီးဖြစ်တော် မူသော) မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဒေါသကိလေသာ တည်းဟူ သော ငိုကြွေးခြင်းဖြင့် ငိုကြွေးမြည်တမ်း၍ နေသော အာဋ္ဌဝက ဘီလူး (သားဆိုးသားကြမ်းကလေး) ကို လိမ္မာအောင် စောင့် ရှောက် ချီးမြှောက်တော်မူလိုရကား ထို ဘီလူး ပြောဆိုသမျှကို လိုက်နာ ပြုလုပ်တော်မူလေသည်။

စိတ်ထားဖြင့် ပိုင်းခြားဆုံးဖြတ်မှု ပြုစိမ့်သောငှါ ''ဒကာ အာဋ္ဌ-ဝကဘီလူး … ကောင်းပါပြီ" ဟု တဖန် ချစ်ဖွယ်သော စကားကို မိန့်ကြားတော်မူကာ ဗိမာန်တွင်းသို့ ဝင်ကြွတော်မူပြန်လေ၏။

ရတနာ] အာဠဝကဘိလူးကို ဆုံးမချေချွတ်တော်မူခြင်း ၂၇၇

ဥပမာတနည်းသော်ကား ... အထိန်းတော်သည် နှိုမစ္စိသော ကလေးဆိုးကို တစုံတခုပေး၍ သွေးဆောင်ဖြားယောင်းပြီးလျှင် န္ဒိချိုအေးကို တိုက်ကျွေးသကဲ့သို့ ထိုအတူပင် (လောကသုံးပါး၏ အထိန်းတော်ကြီးဖြစ်တော်မူသော) မြတ်စွာဘုရားသည် အာဠ-ဝကဘီလူး (ကလေးဆိုး)ကို လောကုတ္တရာ တရားတော် တည်း ဟူသော န္ဒိချိုအေးကို တိုက်ကျွေးတော်မူခြင်း၄ါ ထိုအာဠဝက ဘီလူး (ကလေးဆိုး)၏ တောင့်တအပ်သော အချက်ကို လိုက်နာ

ထိုနောက် အာဠဝကဘီလူးသည်"ဤရဟန်းကြီးကား တကယ် ပင် ပြောဆို၍ လွယ်ကူသူ ဖြစ်ပေ၏၊ "ထွက်လော့"ဟု ဆိုလျှင် တနွန်းတည်းနှင့် ထွက်၏၊ "ဝင်လော့"ဟုဆိုလျှင် တနွန်းတည်းနှင့် ဝင်၏၊ ငါသည် ဤရဟန်းကြီးကို ဤနည်းဖြင့် (ဤသို့ အထွက်ခိုင်း အဝင်ခိုင်းသဖြင့်) တညဉ့်လုံး ပင်ပန်း နွှမ်းနယ်စေပြီးမှ ခြေတို့ကို ဆွဲကိုင်၍ ဂင်္ဂါမြစ်တဖက်ကမ်းသို့ ပစ်လွှင့်လိုက်ရမှု ကောင်းလေ စွာ့"ဟု ယုတ်မာသောစိတ်အကြံအစည်ကို ဖြစ်စေပြီးလျှင် လေး ကြိမ်မြောက်"အိုရဟန်းကြီး… ထွက်လိုက်ဦး"ဟု ပြောဆိုလေ၏။

ဥပမာ တနည်းသော်ကား … ယောက်ျား တယောက်သည် ဖလ်ဘူးအတွင်း၌ စတုမခုအပြည့် ထည့်လိုသည်ရှိသော် ထိုဖလ်ဘူး ၏အတွင်းကို စင်ကြယ်အောင် သုတ်သင် ဆေးကြော သကဲ့သို့ ထိုအတူပင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဘီလူး၏စိတ် တည်းဟူသော ဖလ်ဘူး အတွင်း၌ လောကုတ္တရာတရားတည်းဟူသော စတုမခု အပြည့် ထည့်တော်မူလိုသည်ဖြစ်၍ ထိုဘီလူး၏ စိတ်တည်းဟူသော ဖလ်ဘူးအတွင်း၌ အမျက်ကောတေည်းဟူသော အညစ်အကြေးကို စင်ကြယ်အောင် သုတ်သင် ဆေး ကြော တော်မူ လိုသည် ဖြစ်၍ သုံးကြိမ်တိုင်အောင်ပင် ဘီလူးပြောဆိုတိုင်း ဗိမာန်မှထွက်ခြင်း, ဗိမာန်အတွင်းသို့ ဝင်ခြင်းအမှုကို လိုက်နာပြုကျင့်တော်မူလေသည်။ (ကြောက်၍လိုက်နာပြုကျင့်ခြင်းမဟုတ်) ။

ပြုကျင့်တော်မူခြင်းဖြင့် သွေးဆောင် ဖြားယောင်းတော်မူလိုသည် ဖြစ်၍ ဤသို့ သူပြောသမျှကို လိုက်နာ ပြုကျင့်တော်မူလေသည်။ ၁၄မှာ တနည်းသော်တား ···· ယောက်ကူး တယောက်သည်

၂၇၀ မဟာဗုဒ္ဓဝင် [ဗုဒ္ဓ

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အာဠဝကဘီလူး၏ ယုတ်မာ သော စိတ်အကြံကို သီတော်မူ၍၎င်း, ဤဆိုလတ္တံ့သော အတိုင်း (ကိုယ်တော်မြတ်က)မိန့်ကြားတော်မူလိုက်လျှင် တဆင့်တက်ကာ ပြုစွယ်ကို ရှာကြံသည်ရှိသော် ပြဿနာမေးဖို့ကို စဉ်းစားအောက် မေ့လိမ့်မည်၊ ထိုသို့ ပြဿနာ မေးခြင်းသည် တရားဟောဖို့ရန် အလွန်ကောင်းသည့် အကြောင်းကြီး တခု ဖြစ်ပေလိမ့်မည်ဟု သီတော်မူ၍၎င်း ''ဒကာဘီလူး----သင့်စိတ်သန္တာန်ဝယ် ထိုကဲ့သို့ ထိုအခါ အာဠဝကဘိလူးသည် ဘုရားနှင့်မတွေမီ ရှေးအခါ ကလည်း ကောင်းကင်ခရီးဖြင့် လာသောအခါ "ဤ ဗိမာန်သည် ရွှေဗိမာန်လော၊ သို့မဟုတ် ငွေဗိမာန်,ပတ္တမြားဗိမာန်တို့တွင် တခု ခုပင်ဖြစ်သလော၊ ယခုပင် ထိုဗိမာန်ကို ကြည့်ကုန်အံ့"ဟု ဤကဲ့သို့ ကြံစည်ကြကာ မိမိ၏ ဗိမာန်သို့ လာရောက်ကြသော အဘညာ၌ တန်ခိုးရှင် ရသေ့ပရိဗိုဇ်များကို ပြဿနာမေးမြန်း၍ မဖြေဆို နိုင်ကြသည်ရှိသော် စိတ်ပြန့်လွှင့်ရူးသွှပ်သွားအောင် ပြုလုဝ်ခြင်း, နှလုံးသားကို ဖောက်ခွဲခြင်း, ခြေတို့၌ကိုင်၍ ဝင်္ဂါမြစ် တဖက်သို့ ပစ်လွှင့်ခြင်းဖြင့် ညှှဉ်းပန်းနှိပ်စက်ခဲ့၏၊ အဘယ်သို့ ညှဉ်းပန်းနှိပ် စက်သနည်းဟူမူ—

မကောင်း ကြံသောကြောင့် ငါဘုရားသည် ဗိမၥန်မှ မထွက်

တော့အံ့၊ သင်ပြုဖွယ်ကိစ္စ ရှိသမျှကို ပြုလော့"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

အဖြေကား----ဘီလူးတို့သည် (၁) ကြောက်ဖွယ် အဆင်းကို ပြသဖြင့်၎င်း, (၂) ဟဒယဝတ္ထု = နှလုံးအိမ်ကို ဆု၆ချေ သဖြင့် ၎င်း = ဤသို့လျှင််နှစ်ပါးသော် အခြင်းအရာတို့ဖြင့် စိတ်ပြန့်လွှင့် ရူးသွပ်သွားအောင် ပြုလုပ်ကြကုန်၏။ အာဠဝကဘီလူးသည်ကား ဤနည်းနှစ်ပါးတွင် တန်ခိုးအဘိညာဉ် ဗုဒ္ဓိရှင်ဖြစ်ကြသည့် ရသေ့ ပရိမိုဖ်တို့သည် ကြောက်မက်ဖွယ်သော အဆင်းကိုပြသဖြင့် ထိတ် လန့်ကြမည်မဟုတ်ဟု သိရှိသောကြောင့် (၁) မှတ် ပဌမနည်းကို အသုံးမပြုပဲ မိမိ၏နတ်တန်ခိုးအစွမ်းဖြင့် သိမ်မွေ့သောအတ္တဘော ကို ဖန်ဆင်းပြီးလျှင် ထိုရသေ့ပရိမိြစ် (ဗူဋ္ဌိရှင်)တို့၏ ကိုယ်တွင်းသို့ ဝင်၍ ဟဒယဝတ္ထု = နှလုံးသားကို ဆုပ်ချေလေသည်၊ ထိုအခါ ထိုဗ္ဗုဒ္ဓိရှင်တို့၏ စိတ်အစဉ်သည် ကောင်းစွာ မတည်တံ့နိုင်၊ ထိုစိတ် အစဉ် ကောင်းစွာမတည်တံ့နိုင်သည်ရှိသော စိတ်ပြန့်လွှင့်ရှုံးသွှဝ ကြလေကုန်၏။ ဤသို့ စိတ်ပြန့်လွှင့်ရူးသွှစ်ကြသော ထိုဗ္ဗဍ္ဍိရှင်ရသေ့ ပရိဗိုဇ်တို့၏ နှလုံးသားကိုလည်း ဖောက်ခွဲ၏၊ "ဤသို့ ပြဿနာကို မဖြေဆိုနိုင်သော ရသေ့ပရိမိုစ်တို့သည် ငါ၏ဗိမာန်သို့ နောက် တဖန် မလာကြကုန်လင့် "ဟု ပြောဆိုကာ ထိုဗ္ဗဒ္ဓိရှင်ရသွေပရိမိုဇ်

ရတနာ] အာဠ္ဝကဘီလူးကို ဆုံးမချေချွတ်တော်မူခြင်း

120

(ထိုအာဠဝကဘီလူးမေးမည့်ပြဿနာတို့သည် အဘယ်မှ ဆင်းသက် လာကြသနည်းဟူမူ အဖြေကား----ထိုအာဠဝကဘီလူး၏ မိခင်ဖခင် နတ်ဘီလူးတို့သည် ကဿပမြတ်စွာဘုရားရှင်ကိုဆည်းကပ်ကြ၍ ပြဿနာ ရှစ်ရပ်တို့ကို အဖြေနှင့်တကွ သင်ကြားထားကြလေသည်။ ထိုမိဖဖြစ်သူ နတ်ဘီလူးတို့သည် အာဠဝကဘီလူးကို ငယ်စဉ်အခါကပင် အဖြေနှင့် တကွ ပြဿနာရှစ်ရပ်တို့ကို သင်ကြား၍ ပေးထားကြလေသည်။ ထိုအာဠဝကဘီလူးသည် အချိန်အခါ ကုန်လွန် ကြာမြင့်သဖြင့် အဖြေများကို မေ့ပျောက်ပစ်လေသည်။ ထိုအခါ အာဠဝကသည် "ဤ အမေးပုစ္ဆာ ပြဿနာတို့သည်လည်း (ကြာလျင် ပျောက်ကုန်လိမ့်မည်) မပျောက်ပါစေကုန်လင့်"ဟု ကြံစည်စဉ်းစားမိ၍ ရွှေပြား၌ ဟင်္သပြဒါး စစ်ဖြင့် ရေးစေ၍ ဗိမာနိုဦး၌ ထားရှိလေသည်။ ဤသို့လျင် ဤအာဠ-ဝကဘီလူး မေးမည့် ပြဿနာတို့သည် ဘုရားရှင်မှ ဆင်းသက်လာသော ပြဿနာ, ဘုရားရှင်တို့သာ ဖြေဆိုနိုင်သည့် ဗုဒ္ဓဝိသယပြဿနာတို့ဖြစ်ကြ လေသည်)။

ဟု ရိုင်းပြစ္စာ ပြောကြားလေ၏။

"အိုရဟန်းကြီးဂေါတမ····သင့်ကို ငါသည် ပြဿ္ခနာ ကို မေးပေအံ့၊ အကယ်၍ သင်သည် ငါ့အား ထိုပြဿနာကို အပြေအလည် မဖြေဆိုနိုင်လျှင် သင်၏ စိတ်ကို ပြန့်လွှင့်ရူး သွပ်သွားစေမည်၊ သို့မဟုတ် သင်၏ နှလုံးသားကိုသော်မူ လည်း ဖောက်ခွဲပစ်မည်၊ သို့မဟုတ်ခြေထောက်နှစ်ချောင်း တို့ကိုကိုင်၍ မြစ်တဖက်ကမ်းသို့ ပစ်လွှင့်လိုက်မည်"—–

ထိုကြောင့် ထိုရှေးက မိမိမေးခဲ့ဘူးသော ပြဿနာတို့ကို သတိ ရကာ "ငါသည် ဤရဟန်းကြီးဂေါတမကို ယခုအခါ ဤသို့ ပြဿနာမေး၍ မဖြေနိုင်သောအခါ စိတ်ပြန့်လွှင့်ရူးသွှပ်အောင် ပြုလုပ်၍ နှလုံးသားကို ဖောက်ခွဲပြီး ခြေနှစ်ဖက်တို့ကို ဆွဲကိုင်ကာ ဂင်္ဂါမြစ်တဖက်သို့ ပစ်လွှတ်ခြင်းအမှု ပြုလုပ်ညှှဥ်းဆဲရမူ ကောင်း လေစွာ့"ဟု ကြံစည်ပြီးလျှင်—

တို့ကို ခြေနှစ်ဖက်တို့၌သော်လည်း ဆွဲကိုင်ကာ ဂင်္ဂါမြစ်တဖက် ကမ်းသို့ ပစ်လွှတ်လေသည်။

. ၂၀၀

ဟု သဗ္ဗညူဘုရားရှင်တို့၏ ဖိတ်ကြားခြင်းဖြင့် ဖိတ်ကြားတော် မူလေ၏။

"ဒကာဘီလူး …နတ် မာရ်နတ် ဗြဟ္မာနှင့်တကွသော နတ်လောက, ရဟန်း ပုဏ္ဏား မင်းများ လူများနှင့် တကွ သော လူ့လောက ဤလောကအစုံဝယ်ငါဘုရား၏စိတ်ကို ပြန့်လွှင့်ရူးသွှဝ်စေနိုင်သူ ( သို့မဟုတ် ) နှ လုံးသားကို ဖောက်နွဲပစ်နိုင်သူ(သို့မဟုတ်)ခြေနှစ်ချောင်းတို့ကို ကိုင်၍ မြစ်တဖက်ကမ်းသို့ ပစ်လွှင့်နိုင်မည့်သူ တလူကိုမျှ ငါဘုရား မြင်တော်မမူ၊ (ဤကဲ့သို့ မြတ်စွာဘုရားသည် ထို ဘီလူး၏ ညှဉ်းပန်းလိုသောစိတ်ကို တားမြစ်တော်မူပြီးလျှင်ပြဿနာ မေးခြင်း၌ အားထုတ်မှုကို ဖြစ်စေလိုရတား) ဒကာ ဘီလူး…တိုသို့ပင် ဖြစ်စေကာမူ သင်မေးလိုရာပြဿနာကို မေးလော့၊ (သင်၏ ပြဿနာကို အကျန်မထား ငါဘုရား မြေကြားပေအံ့)"—-

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထို ဘီလူး၏စကားကို ကြားတော်မူ လေလျှင်မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့အားစွန့်လှူအပ်သောလာတ်လာဘ, မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့၏ အသက်, သဗ္ဗညျတဉာဏ်တော်, ကိုယ် တော်ရောင် = ဤလေးမျိုးတို့အတွက် တဦးတယောက်မျှ အန္တ-ရာယ်မပြုနိုင်သောကြောင့် လောက၌ မည်သူတဦးတယောက် နှင့်မျှ မႀက်ဆံသော ဘုရားအာနုဘော်ကို ပြတော်မူလိုသည် ဖြစ်၍—

ရတနာ] အာဠ၀ကဘီလူးကို ဆုံးမချေချွတ်တော်မူခြင်း ၂ ဂဝ

(ဤ၌။ ။သဗ္ဗညူမြတ်စွာဘုရားနှင့် ထိုဘုရားအလောင်းတော်တို့ ၏ ဖိတ်ကြားခြင်း အခြားပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ ဖိတ်ကြားခြင်းဟူ၍ = ဖိတ်ကြား ခြင်း နှစ်မျိုးရှိလေသည်။ ထိုတွင် သဗ္ဗညူမြတ်စွာဘုရားနှင့် ထိုဘုရား အလောင်းတော်တို့သည် "သင်အလိုရှိရာ မေးလော့၊ သင်၏ပြဿနာကို အကျန်မထား ငါကား ဖြေကြားပေအံ့"ဟု ရဲရဲတောက်ဖိတ်ကြားတော် မူကြသည်။ အခြားပုဂ္ဂိုလ်များကား "မေးပါ ဒကာ....၊ သင်၏အမေးကို ကြားနာပြီး ငါသိလျှင် ဖြေဆိုပါမည်"ဟု လျော့လျော့သာ ဖိတ်ကြာ ပြောဆိုကြလေသည်)။ မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

(ଟ୍ସଚ୍ଚ

ງດງ

<sup>အာဥစကဘီရူးအမေးနှင့်</sup> မြတ်စွာဘုရားရှင်၏အမြေ ဤသို့ မြတ်စွာဘုရားရှင်က သဗ္ဗညူမြတ်စွာဘုရားရှင်တို့၏ ဖိတ် ကြားခြင်းဖြင့် ဖိတ်ကြားတော်မူအပ်သည်ရှိသော် ထိုအခါ အာဠ-၀ကဘီလူးသည် မြတ်စွာဘုရားကို ဂါထာဖြင့် ဤသို့ မေးလျောက် လေ၏—

> ကိ်ိသူဓ ဝိတ္တံ ပုရိသဿ ေသင္ဆံ၊ ကိ်ိသု သုစိဏ္ကံ သုခမာဝဟာတိ။ ကိ်ိသု ဟဝေ သာဒုတရံ ရသာနံ၊ ကထံ ဇီဝိိ ဇီဝိတမာဟု သေဋ္ဌိ။ (၁)

(သမဏ = နွယ်တော်ဝံသ ဂေါတမ-ဟု မည်ရတွင် မှန်း အိုရဟန်း....)။ ဗူဓ = ဤလောက၌။ ပိုရိသဿ် = ယောက်ျား၏။ သေဋ္ဌံဆရီးမွှမ်းအပ် အမြတ်ဆုံးသော။ ၀ိတ္တံ = ဥစ္စာကား။ က်ိဳသုံ = အဘယ်နည်း။ သုံစိဏ္ဍံ = နေ့ရှည်ရက်ဆက် ကောင်းစွာ လေ့ကျက်အပ်သော။ ကိ°-သု = အဘယ်တရားသည်။ သုခံ = လူ, နတ်, နိဗ္ဗာန် = ချမ်းသာသုံးတန်ကို။ အာ၀ဟာတိ == ကျေးဖူးမြှားမြောင် ရွက်ဆောင်နိုင်သနည်း။ ရသာနံ == သာယာအပ်တောင်း အရသာအပေါင်းတို့တွင်။ ကိ°သု = အဘယ်မည်သော တရားသည်။ ဟဝေ = စင်စစ်။ သာဒုတရံ = လွန်ကဲ **ထူး**ချွန် သာလွန်လှစ္စာ သတ္တဝါတို့ သာယာအပ်တော**်း** အရသာကောင်းမည်ပါသနည်း။ ကထံ ၆8° ၆8တံ 💳 အဘယ်သို့လျှင် အသက်ရှင်သောသူ၏ အသက်ရှင်ခြင်း မျိုးကို။ သေဋ္ဌိ == ချီးမွှမ်းအပ် အမြတ်ဆုံးဟူ၍။ အာဟု == ဘုရားအစ များလှဘ်တောင်း သူတော်ကောင်းတို့ ငြိမ့် ညောင်း သံချို မိန့်ဆိုတော်မူကြကုန်သနည်း။

ဤဂါထာဝယ် ပဋ္ဌမပုစ္ဆာစကား၌ ''ယောက်ျား၏ အမြတ်ဆုံး ဥစ္စာကား အဘယ်နည်း''ဟု မေးခြင်းမှာ ဥက္ကဋ္ဌနည်း — အကြီး အမြတ်ကိုသာ ဦးတည် ဖော်ပြသောနည်း ဖြစ်သောကြောင့်

ရတနာ] အာဠ၀ကဘီလူးကို ဆုံးမချေချွတ်တော်မူခြင်း ၂ ဂ၃ နည်း"ဟု မေးလိုရင်းဖြစ်သည်ကို အထူးမှတ်ယူရာ၏။ ဤသို့လျှင် ဤ**ဂ**ါထာဖြင့်— (၁) လောက၌ အဘယ်အရာသည် အမြတ်ဆုံး ဥစ္စာ ဖြစ်သနည်း၊ (၂) အဘယ်တရားသည် နေ့ရှည်ရက်ဆက် လွေ ကျက် ပွါးများအပ်လျှင် လူ,နတ်, နိဗ္ဗာန် 💻 ချမ်းသာသုံး ပါးကို ပို့ဆောင်နိုင်သနည်း။ (၃) အရသာ အပေါင်းတို့တွင် အဘယ်အရာသည် အချိမြန်ဆုံးဖြစ်သနည်း။ (၄) အဘယ်တရားဖြင့် အသက်ရှင်ခြင်းသည် အမြတ် ဆုံး ဖြစ်သနည်း– ဟု ဤပြဿနာလေးရပ်ကို မေးမြန်းလေသည်။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ကဿပမြတ်<mark>စွာဘုရား ဖြ</mark>ေ ကြားတော်မူသောနည်းအတိုင်းပင်ဖြေကြားတော်မူလိုသည်ဖြစ်၍ ဤအဖြေဂါထာကို ဟောကြားတော်မူလေသည်----သမ္ဗြီဓ ဝိတ္တံ ပုရိသဿ သေဋ္ဌိ၊ ဓမ္မော သုစ်ဏ္ဏော သုခမာဝဟာတိ။ သစ္စံ ဟဝေ သာဒုတရံ ရသာနံ၊

109

သည်။ (၀ါ) ဒါန, သီလ, ဘာ**စ်နာ** သုံးဖြာအပြား ကောင်းမှုတရားသည်။ သုခံ = လူ,န**တ်,** နိဗ္ဗာန် ချမ်းသာ သုံးတန်ကို။ အာဝဟာတိ = ကျေးဇူးမြားမြောင် ရွက် ဆောင်နိုင်ပေ၏။

[43

ရသာနံ = သာယာအပ်တောင်း အရသာအပေါင်း တို့တွင်။ သစ္စံ = ပရမတ္ထသစ္စာ မည်သာထင်ရှား နိဗ္ဗာန် တရားသည်။ (ဝါ) မဟုတ်စကား ရှောင်ရှားပယ်ခွါ = ဝိရတီသစ္စာနှင့်တကွ အမှန်စကား ပြောကြားမြွက်ဆိုခြင်း တည်းဟူသော ဝစီမင်္ဂလာ သစ္စာစကားသည်။ ဟဝေ = စင်စစ်ဧကန် အမှန်အားဖြင့်။ သာဒုတရံ = လွန်ကဲထူးချွန် သာလွန်လှစ္စာ သတ္တဝါတို့ သာယာအပ်တောင်း အရသာ ကောင်းမည်ပေ၏။

ပညာဇီဝိ ဇီဝိတံ — သမ္မာပဋိပတ် အကျင့်မြတ်ကို မပြတ်ပွါးတွေ ပညာဖြင့် ပြီးစေလျက် အသက်ရှင်သော သူ၏ အသက်ရှင်ခြင်းမျိုးကို။ သေဋ္ဌံ — ချီးမွမ်းအပ် အမြတ် ဆုံးဟူ၍။ အာဟု – ဘုရားအစ များလှဘ်တောင်း အရိယာ သူတော်ကောင်းတွိ ငြိမ့်ညောင်းသံချို မိန့်ဆိုတော်မူကြ လေကုန်ပြီ။

(ဤ၌။ ။ အဓိပ္ပါယ် မကျဉ်းမကျယ်ကို ဤသို့ သိမှတ်ရာ၏ (၃) ရွှေငွေအစရှိသော လောက်ဥစ္စာသည် အသုံးအဆောင်အရပ်ရပ် ကို သုံးဆောင်ခြင်းကို အကြောင်းပြ၍ ရရှိဖြစ်ပွါးသော ကာယ်ကသုခ, စေတသိကသုခ == နှစ်ပါးကို ရွက်ဆောင်သကဲ့သို့၎င်း, မွတ်သိပ်ဆာ လောင်ခြင်းစသော ဆင်းရဲကို တားမြစ်သကဲ့သို့၎င်း ခွင်းရဲမွဲတေခြင်းကို ငြိမ်းအေးစေသကဲ့သို့၎င်း, ပုလဲ ပတ္တမြားအစရှိသော ရတနာကို ရခြင်း ၏ အကြောင်းဖြစ်သကဲ့သို့၎င်း, လူအပေါင်း၏ ချီးမှုမ်းခြင်း(အချီးမွမ်း ခံရခြင်း) ကို ရွက်ဆောင်သကဲ့သို့၎င်း ဤအတူ လောကီ လောကုတ္တရာ သဒ္ဓါတရား နှစ်ပါးသည်လည်း ဆိုင်ရာဆိုင်ရာ လောကီအကျိုး ဝိပါက် ချမ်းသာ, လောကုတ္တရာအကျိုး ဝိပါက်ချမ်းသာ == နှစ်ပါးကို ရွက် ဆောင်၏။ သဒ္ဓါတရားကို အဦးမူသဖြင့် အကျင့်မှန်ကို ကျင့်ကြသော သူတို့အဖွံ ပဋိသန္ဓေတည်နေရခြင်းဆင်းရဲ အိုရခြင်းဆင်းရဲ အစရှိသော

## ရတနာ] အာဠ၀ကဘီလူးကို ဆုံးရေချွေက်တော်မူခြင်း ၂ ဂ၅

သံသရာဆင်းရဲဒုက္ခ အမျိုးမျိုးကို ပယ်ဂူားတားမြစ်၏။ ဂုဏ်ကျေးဇူး သတင်းကင်းမဲ့ ဆင်းရဲမွဲတေခြင်းကို ငြိမ်းစေ၏။ သတိသမ္မောင္စုင် အစရှိသော ဗောင္စုင်ခုနစ်ပါး တရားရတနာကို ရခြင်း၏ အကြောင်း ဖြစ်၏။

> သစ္ဓေါ် သိလေန သမ္ပန္နော၊ ယလော ဘောဂသမပ္မိတော။ ယံယံ ပစေသံ ဘလေိ၊ လတ္ထ ကတ္တေဝ ပူဇိတော။

သဒ္ဓါတရားလည်းရှိ သီလနှင့်လည်းပြည့်စုံ အခြံအရံ စည်းစိမ်ဥစ္စာနှင့် လည်း ပြည့်စုံသူသည် ရောက်လေရာရာအရပ်တို့၌ အပူဇော်ခံရ၏ – ဟူ၍ (ဓမ္မပဒပါဠိတော် ၂၁-ပက်ဏ္ဍကဝဂ်၊ ၇-၈ိက္ကလာပတ်ဝတ္ထု၌) မြတ်စွာ ဘုရား ဟောကြားတော်မူခြင်းကြောင့် လူအပေါင်း နတ်အပေါင်း၏ ချီးမွှမ်းခြင်း (အချီးမွှမ်းခံရခြင်း) ကိုလည်း ရွက်ဆောင်နိုင်၏။ ထို ကြောင့် လောက် လောကုတ္တရာ သဒ္ဓါတရားနှစ်ပါးကို ဥစ္စာဟူ၍ မြတ်စွာ ဘုရားရှင် ဟောကြားဘော်မူအပ်သည်။

(၂) ကုသိုလ်ကမ္မပထတရားဆယ်ပါး (တနည်း ဒါနှသီလ္ ဘာဝ-နာတရားသုံးပါး)တို့သည် နေ့ရှည်ရက်ဆက် လေ့ကျက်ပွါးများအပ် သည်ရှိသော် သောအသူဌေးသား ရဋ္ဌပါလသူဌေးသား အစရှိသော သူတို့အားကဲ့သို့ လူ့ချမ်းသာကို၎င်း သိကြားမင်း စသူတို့အားကဲ့သို့ နတ်၌ဖြစ်သော ချမ်းသာကို၎င်း အဆုံး၌ မဟာဝဒုမမင်း စသူတို့အား ကဲ့သို့ နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာကို၎င်း ရွက်ဆောင်နိုင်၏။

(၃) လျက်အပ် သာယာအပ်သော အရာဝတ္ထုကို အရသာဟူ၍ ခေါ်ဆိုအပ်သည်၊ အမြစ်အရသာ ပင်စည်အရသာ-အစရှိသော အရ သာ အမျိုးမျိုးတို့သည် ပကတိကိုယ်ကို ပြည့်ဖြိုးတိုးပွါးစေတတ်ကုန်၏၊ လောကီသုခကိုသာ ရွက်ဆောင်နိုင်ကုန်၏။ ဝိရတီသစ္စာ, ဝစီသစ္စာ

မဟာဗုဒ္ဓဝင်

43

ا ا ا

တည်းဟူသော အရသာတို့သည် သမထဝိပဿနာစသည်တို့ဖြင့် စိတ်ကို ပြည့်ဖြိုး တိုးပွါးစေတတ်ကုန်၏၊ လောကုတ္တရာသုခကိုလည်း ရွက်ဆောင် တတ်ကုန်၏၊ ပရမတ္ထသစ္စာနိဗ္ဗာန်၏ သန္တိအရသာဖြင့် ပွါးထုံအပ်သော ကြောင့် ဝိမုတ္တိရသမည်သော အရဟတ္တဖိုလ်သည် ချိုမြန်ကောင်းမြတ် လှပေ၏၊ ထို့ကြောင့် ပရမတ္ထသစ္စာ, ဝိရတီသစ္စာ, ဝစီသစ္စာ ဤသုံးမျိုး သော အရသာသည် အရသာတကာတို့တွင် အမြတ်ဆုံးအရသာဖြစ်ကြ လေသည်။

(၄) လောကီစီးပွါးရေးဖက်ဆိုင်ရာ အသိဉာဏ်မျက်စိ မမ္မဖက် ဆိုင်ရာ အသိဉာဏ်မျက်စိ=နှစ်မျိုးလုံး မရှိသူကို အန္ဒပုဂ္ဂိုလ် (=စုံလုံး ကန်းသောပုဂ္ဂိုလ်)ဟု ခေါ် ဆို၏။ လောကီစီးပွါးရေးဖက်ဆိုင်ရာ အသိ ဉာဏ်မျက်စိသာရှိ၍ ဓမ္မဖက်ဆိုင်ရာ အသိဉာဏ်မျက်စိ မရှိသောသူကို ဧကစက္ခုပုဂ္ဂိုလ် (=တဖက်သာမြင်သောပုဂ္ဂိုလ်)ဟု ခေါ်ဆို၏။ ဖော်ပြ ရာပါအသိဉာဏ်မျက်စိ နှစ်မျိုးလုံးရှိသောသူကို ဒွိစက္ခုပုဂ္ဂိုလ် (=နှစ်ဖက် မြင်သောပုဂ္ဂိုလ်)ဟု ခေါ်ဆို၏။

ထိုပုဂ္ဂိုလ်သုံးမျိုးတို့အနက် ဒွိစက္ခု = နှစ်ဖက်မြင်ဖြစ်သော လူဝတ် ကြောင် ပုဂ္ဂိုလ်သည် အိမ်မှုကိစ္စတို့ကို အားထုတ်ခြင်း သရဏဂုံ ဆောက် တည်ခြင်း လှူ၊ ဒါန်းခွဲဝေခြင်း သီလဆောက်တည်ခြင်း ဥပုသ်ကျင့်သုံး ခြင်း အစရှိသော လူ ့ကျင့်ဝတ်များကို ပညာဖြင့်သာ ပြီးစေ၍ အသက် ရှင်လေသည်။ ရဟန်းဖြစ်သော ပုဂ္ဂိုလ်သည်လည်း သီလဝိသုဒ္ဓိ စိတ္တဝိသုဒ္ဓိ အစရှိသော ရဟန်းကျင့်ဝတ်များကို ပညာဖြင့်သာ ပြီးစေ၍ အသက် ရှင်လေသည်၊ ထိုသို့ ပညာဖြင့် အသက်ရှင်သောသူ၏ အသက်ရှင်ခြင်း မျိုးကိုသာ ချီးမွမ်းအပ် မြတ်၏ဟူ၍ ဘုရားအစရှိသော အရိယာသူတော် ကောင်းတို့ မိန့်ဆိုတော်မူကြလေသည်၊ (ထွက်သက် ဝင်သက်မျှဖြင့် အသက် ရှင်နေသူ၏ အသက် ရှင်ခြင်းမျိုးကို ချီးမွမ်းအပ် မြတ်၏ဟူ၍

မိန့်ဆိုတော် မမူကြချေ)။ ျကည်သို့ ပဌမဂါထာ၌ မကျိုးမကျယ် အဓိပ္ပါယ်ကို မှတ်ယူရာ၏)။ ဤသို့ မြတ်စွာဘုရားရှင် ဖြေကြားတော်မူအပ်သော ပြဿနာ လေးရပ်တို့ကို ကြားနာရ၍ အာဠ္မဝကဘီလူးသည် အလွန်ဝမ်း မြောက်ဝမ်းသာဖြစ်ရှိကာ ကြွင်းကျန်သော ပြဿနာလေးရပ် တို့ကိုလည်း မေးမြန်းလိုသည်ဖြစ်၍ ဤဆိုလတ္တံ့သောဂါထာကို ရွတ်ဆို လျှောက်ထားလေသည်—

သဒ္ဓါယ တရတိ သြဃံ၊ အပ္ပမာဒေန အဏ္ဏဝံ။ စီရိယေန ဒုက္ခမစ္စေတိ၊ ပညာယ ပရိသုစ္လုတိ။ အာဝုသော = အာဥ္၀က နာမမည်ထူး အိုဒကာ အသြ = အသြ ။ဒါရီကောင်ရက္ မျင့္ ။ ( .... ကိုလို

ထိုသို့ မေးမြန်းလျောက်ထားသောအခါ မြ**တ်စွ**ာဘုရားရှ**င်** သည် ရှေးနည်းဖြင့်ပင် ဖြေဆိုတော်မူလိုရကား ဤဆိုလတ္တံ့သော ဂါထာကို ဟောတော်မူလေသည်–

ကထံ သု ဒုက္ခမစ္စေတိ၊ ကထံ သု ပရိသုစ္ခုတိ။ (ဘန္တေ = ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား····)။ ကထံ သု == အဘယ်သို့လျှင်။ (၀ါ) အဘယ်တရားဖြင့်။ သြဃံ 🗕 သြဃလေးခဏ်း ရေပြင်ကြမ်းကို။ တရတိ 💳 ကူးမြောက်နိုင်ပါသနည်း။ ကထံ သု = အဘယ်သို့လျှင်။ (၀ါ) အဘယ်တရားဖြင့်။ အဏ္ဏဝံ 🗕 ဘဝသံသရာ သမု-ခြာကို။ တရတိ 🚍 ကူးမြောက်နိုင်ပါသနည်း။ ကထံ သု = အဘယ်သို့လျင်။ (၀ါ) အဘယ်တရားဖြင့်။ ဒုက္ခံ = ဝ၌ဆင်းရဲကို။ အစ္စေတ် = လွန်မြောက်နိုင်ပါသနည်း။ ကထံ သု 🚍 အဘယ်သိုလျှင်။ (၀ါ) အဘယ်တရားဖြင့်။ ပရိသုဇ္ဈတိ == ကိုလေသာအညစ်အကြေးမှု ကင်းဝေး စင် ကြယ်နိုင်ပါသနည်း။

ကထံ သု တရတီ ဩဃံး ကထံ သု တရတိ အဏ္ဏဝံ။

ရတနာ] အာဠ၀ကဘိလူးကို ဆုံးမချေချွတ်တော်မူခြင်း ၂ ဂ၇

[ជនិ

100

(ဤ၌။ ။ဩစာလေးပါးကို ကူးမြောက် သောသူသည် ဘဝ **သံသရာ သ**မုဒြာကိုလည်း ကးမြောက်နိုင် ဝဋ်ဆင်းရဲကိုလည်း လွန် မြောက်နိုင် ကိလေသာအညစ်အကြေးမှလည်း ကင်းဝေးစင်ကြယ်နိုင် သော်လည်း (၁) သဒ္ဓါတရားမရှိသောသူသည် ဩဃလေးပါးကို ကူး မြောက်ကြောင်း အကျင့်ကောင်း၌သက်ဝင်ယုံကြည်မှုမရှိသောကြောင့် **ဘာဝနာအလုပ် အားထုတ်မှုတည်းဟူသော** ကူးသန်းမှုကို မပြုနိုင်၊ မပြု **နိုင်သောကြောင့်** ဩဃလေးပါးကို မလွန်မြောက် မကူးမြောက်နိုင်။ (၂) အာရုံငါးပါး ကာမဂုဏ်တရားတို့၌ စိတ်ကိုလွှတ်ထားသော အား ဖြင့် မေ့ လျှော့သောသူသည် ထိုအာရုံငါးပါး ကာမဂုဏ်တရား၌ပင် **ငြိကပ်တွယ်တာနေသောကြောင့် ဘဝသံ**သရာ သမုဒြာကို မကူးမြောက် **နိုင်။ (၃) လုံ့လမရှိ ပျင်းရိသောသူသည် အကု**သိုလ်တရားတို့နှင့်သာ **ရောပြွမ်းယှက်ထွေးကာ ဆင်းရဲစွာနေရ၏။** (၄) ပညာမရှိသောသူသည် **ကိလေသာမှစင်ကြယ်ကြောင်း အကျင့်**ပဋိပတ်လမ်းကောင်းကို မသိ **ရကား ကိုလေသာအ**ညစ်အကြေးမှ မကင်းဝေး မစင်ကြယ်နိုင်ချေ။ **ထို့ကြောင့်** အသဒ္ဓိယတရား၏ ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်သော သဒ္ဓါတရား ပမာဒတရား၏ ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်သော အပ္ပမာဒတရား, ကောသဇ္ဇ တရား၏ ဆန့်ကျင်ဘက်ဖြစ်သော ဝီရိယတရား မောဟ၏ဆန့်ကျင်ဘက် ဖြစ်သော ပညာတရားများကို ဖော်ပြလျက် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် **ဤအဖြေဂါထာကို ဟော်**ကြားတော်မူအပ်လေသည်။

ဤ<mark>သို့ဟောတော်မူအပ်</mark>သော အဖြေဝိဿဇ္စနာ ဂါထာလေးပိုဒ်တွင် လည်း—–

သဒ္ဓါတရားတည်းဟူသော သဒ္ဓိန္ဒြေသည် (က) သူတော်ကောင်း တို့ကို ပေါင်းသင်းမှီဝဲဆည်းကပ်ခြင်းဆေပျွရိသသံသေဝ (ခ) သူ တော်ကောင်းတရားကို နာကြားခြင်းဆေပဒ္ဓမ္မသဝန (ဂ) အသင့် အားဖြင့် နှလုံးသွင်းခြင်းဆေပာနိသောမနသိကာရ (ဆ) လောကုတ္တ-ရာတရား ကိုးပါးအားလျော်သော သမထ ဝိပဿနာ ဘာဝနာကမ္မ-ဋ္ဌာန်း စီးဖြန်းအားထုတ်ခြင်း = ဓမ္မာနုဓမ္မပ္ပဋိပတ္တိ တည်းဟူသော သောတာပတ္တိမဂ်ကိုရကြောင်း= သောတာပတ္တိယင်္ဂတရား လေးပါး၏ အခြေခံ မူလအကြောင်းရင်းတရားဖြစ်၏၊ (သဒ္ဓါတရားရှိမှ ဖော်ပြရာပါ သောတာပတ္တိယင်္ဂတရားလေးပါး ဖြစ်ပွါးနိုင်သည်၊ ထိုတရားလေးပါး ဖြစ်ပွါးမှ သောတာပတ္တိယင်္ဂတရားလေးပါး ဖြစ်ပွါးမှ သောတာပတ္တိမဂ်ကို ရရှိနိုင်သည်၊) ထို့ကြောင့် "သဒ္ဓါယ တရတီ ဩညံ=သဒ္ဓါတရားဖြင့် ဩညလေးခဏ်း ရေပြင်ကြမ်းကို ကူး မြောက်နိုင်၏" ဟူသော ဤပဌမအဖြေ ဂါထာပိုဒ်ဖြင့် ဒိဋ္ဌောဆကို ရတနာ] အာင္မ္ဝကဘီလူးကို ဆုံးမချေချွတ်တော်မူခြင်း ၂ ဂ၉

ကူးမြောက်ကြောင်း သောတာပတ္တိမ**ဂ်ကို၎င်း<sub>,</sub> သောတာပ**န်အရိယာ ပုဂ္ဂိုလ်ကို၎င်း ပြတော်မူ**၏**။

သောတာပန် အရိယာပုဂ္ဂိုလ်သည် ကုသိုလ်တရား ပွါးများခြင်း၌ အမြဲမပြတ် ပြုမူခြင်းတည်းဟူသော အပွမာဒတရားနှင့် ပြည့်စုံရကား ဒုတိယမဂ်ကို ပြီးစေ၍ ဤလူ ့ပြည်သို့ တကြိမ်သာ ပဋိသန္ဓေ တည်နေ လာခြင်းကို ထား၍ ကြွင်းသော သောတာပတ္တိမဂ်ဖြင့် မကူးမြောက်ရ သေးသော ဘဝေါဃလျှင် အကြောင်းရင်းရှိသော သံသရာသမုခြာကို ကူးမြောက်လေသည်၊ ထို့ကြောင့် "အပွမာဒေန အဏ္ဏဝံ = အပ္ပမာဒ တရားဖြင့် ဘဝသံသရာ သမုခြာကို ကူးမြောက်နိုင်၏" ဟူသော ဤ ဒုတိယအဖြေဂါထာပိုဒ်ဖြင့် ဘဝေါဃကို ကူးမြောက်ကြောင်း သက-ဒါဂါမိမဂ်ကို၎င်း သကဒါဂါမ်အရိယာပုဂ္ဂိုလ်ကို၎င်း ပြတော်မူ၏။

သကဒါဂါမ်အရိယာပုဂ္ဂိုလ်သည် ဝီရိယဖြင့် တတိယမဂ်ကို ပြီးစေ၍ ( သကဒါဂါမိမဂ်ဖြင့် မလွန်မြောက်ခဲ့ရသေးသော ) ကာမောဃလျှင် အကြောင်းရင်းရှိ ကာမောဃနှင့်စပ်ယှဉ်သော ကာမ ဒုက္ခကို လွန် မြောက်လေသည်း ထို့ကြောင့် ''ဝီရိယေန ဒုက္ခမစွေတိ = ဝီရိယဖြင့် ဒုက္ခကို လွန်မြောက်နိုင်**ရှိ'** ဟူသော ဤ တတိယအဖြေဂါထာပိုဒ်ဖြင့် ကာမောဃကို ကူး**ကောက်၊**ကြာင်း အနာဂါမိမဂ်ကို၎င်း, အနာဂါမ် အရိယာပုဂ္ဂိုလ်ကို**၎င်း စာ**ာ်မူ၏။

အနာဂါမ် အရိယာပုဂ္ဂိုလ်သည် ကာမည့န်ဗွက် ကင်းရှင်းသော ကြောင့် အလွန်စင်ကြယ်သော ဝိပဿနာ ပညာဖြင့် စင်စစ်ကေန် ကိလေသာတို့မှ စင်ကြယ်သော စတုတ္ထမဂ်ပညာကို ပြီးစေ၍ ( အနာ-ဂါမိမဂ်ဖြင့် မပယ်နိုင်ခဲ့သော ) အဝိဇ္ဇာတည်းဟူသော လွန်သောအညစ် အကြေးကို ပယ်စွန့်လေသည်၊ ထို့ကြောင့် "ပညာယ ပရိသုစ္ဈတိ= ပညာဖြင့် ကိလေသာ အညစ်အကြေးမှ ကင်းဝေးစင်ကြယ်နိုင်၏" ဟူသော ဤစတုတ္ထအဖြေဂါထာပိုဒ်ဖြင့် အဝိဇ္ဇောစာကို ကူးမြောက် ကြောင်း အရဟတ္တမဂ်ကိုရင်း ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်ကိုရင်း ပြတော်မူ၏)။

အရဟတ္တဖိုလ်အထွတ်တပ်သဖြင့်ဟောကြားတော်မူအဝဲသော ဤအဖြေဂါထာ၏ အဆုံး၌ အာဋ္ဌဝကဘီလူးသည် သောတာ-ပတ္တိဖိုလ်၌ တည်လေ၏။

( ဘန္ဘေ == ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား····)။ ကလံ သု == အဘယ် အကြောင်းကြောင့်။ ပညံ == လောကီလောကုတ္တရာ ပညာနှစ်ပါးကို။ လဘတေ == နနိုင်ပါသနည်း။တကံ သ == အဘယ်အကြောင်းကြောင်။

ကထံ သု လဘတေ ပညိ၊ ကထံ သု ၀န္ခတေ ဓနံ။ ကထံ သု က်တ္တိိ ပပ္မေါတ်၊ ကထံ မိတ္တာနိ ဂန္ထတ်။ အသူာ လောကာ ပရံ <mark>လောကံ၊</mark> ဂာတံ ပေစ္စ န သောစတ်။

သောတာပန်ဖြစ်ပြီးနောက် အာဋ္ဌကေဘိထူး မေးလျှောက်သည့် ပြဿနာများ ယခုအခါ အာဋ္ဌဝကဘိလူးသည် "ပညာယ ပရိသုဇ္ဇုတိ =\_ ပညာတရားဖြင့် ကိလေသာ အညစ်အကြေးမှ ကင်းဝေးစင်ကြယ် လြာတရားဖြင့် ကိုလေသာ အညစ်အကြေးမှ ကင်းဝေးစင်ကြယ် လြားတော်မူအပ်သော ပညာတရား ဟူသောပုဒ်ကို စွဲယူကာ ကြားတော်မူအပ်သော ပညာတရား ဟူသောပုဒ်ကို စွဲယူကာ ကြားတော်မူအပ်သော ပညာတရား ဟူသောပုဒ်ကို စွဲယူကာ သာတာပန် အရိယာဖြစ်ပြီးသူပြီပြီ)မိမိ၏ ကွက်ပညာပဋိဘာန် ဖြသာတာပန် အရိယာဖြစ်ပြီးသူပြီပြီ)မိမိ၏ ကွက်ပညာပဋိဘာန် ဖြသာနာကို လောကုတ္တရာ အရောဖြစ်သော အမေးပုန္လာ ပြဿနာကို မေးလျောက်လိုရကား ဤဆိုလတ္တံ့သော ခြောက်ပုဒ် ဖြည့် ဂါထာကို ရွတ်ဆိုလျောက်ထားလေ၏-----

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

[ဗုဒ္ဓ

េ្រុក

သုသ်သိုသိလဘတေ ပည်၊ အပ္မမတ္တော စိစက္ခဏော။ (အာဂုသော = အာဋ္ဝက နာမမည်ထူး ဒကာ ဘီလူး····)။ အရဟတံ—အရဟန္တာနံ = ဘုရား,ပစ္စေက ဗုဒ္ဓါ, ရဟန္တာသခင် အရှင်မြတ်တို့၏။ နိဗ္ဗာနုပတ္တိယာ = နိဗ္ဗာန်ထုတ်ခြောက် ရရောက်ခြင်း၏။ ဓမ္မံ = ကြောင်းရင်း မှန်ငြား သုစရိုက်ဆယ်ပါး ဗောမိပက္ခိယတရား သုံးဆယ့် ခုနစ်ပါး ဤတရားအစုကို။ သဒ္ဓဟာနော = မမိုတ်မသုန် ယုံကြည်သည်ဖြစ်၍။ သုဿူသံ = ရိုသေကျိုးနွံ ပညာရှိတို အထံဝယ် နာခံမှတ်သားလျက်။ အပ္ပမတ္တော = မမေ မလျော့ မပေါ့မတန် ထက်သန်သောသတိ ရှိသည်ဖြစ်ရွှ်။ စိစက္ခဏာ = သုဘာသိတ, ဒုဒ္ဘာသိတစကား ဤနှစ်ပါး

သဒ္မဟာနော အရ<mark>ဟတံ၊ ဓမ္မံ နိဗ္ဗာနပတ္တိယ</mark>ာ။

ထို အခါ မြတ်စွာ ဘု ရားရှင် သည် အာဠ၀က ဘီ**လူးအား** အကြောင်း လေးပါးတို့ကြောင့် လောကီ လောကုတ္တရာ ပညာ နှစ်ပါးကို ရရှိနိုင်ကြောင်း ကောင်းစွာ ဖော်ပြတော်မူလိုသည် ဖြစ်၍ (၁- အမှတ်ပြပုစ္ဆာကို ဖြေကြားတော်မူလို၍) ၍ဆိုလတ္တံ့ သော ဂါထာကို ဟောကြားတော်မူလေသည်—

ဤပြဿနာ ၅·ချက်ကို မေးမြန်းလျောက်ထားလေသည်)။

- ၅။ ဤဘဝမှ စုတေ၍ တမလွန်ဘဝသို့ <mark>ရောက်ရှိသော် မစိုးရိမ်</mark> ရကြောင်းတရား—
- ၄။ အဆွေခင်ပွန်းနှင့် ပြည့်စုံနိုင်ကြောင်းတရား
- ၂။ ဥစ္စာကို ရကြောင်းတရား<sub>,</sub> ၃။ ကျေးဇူးသတင်း ကျော်စောခြင်းသို့ရောက်ကြောင်းတရား,
- (ဤဂါထာဖြင့် အာဠ္ဝက)ဘီလူးသည်— ၁။ ပညာကို ရကြောင်းတရား,

မစိုးရိမ်ရပါသနည်း။ (-ရှိခါတယ်န် ဘာရေး) ဗီးကားနီ

= အဘယ်တရားဖြင့်။ န သောစတိ = မပူပန် မည္ကိုးမှိန် .....

ရတနာ] အာင္မ၀ကဘီလူးကို ဆုံးမချေချွတ်တော်မူခြ**င်း ၂၉၁** 

ထိုသို့ ရခြင်းသည်လည်း သခွါတရားသက်သက်မျှဖြင့် ရ၍မဖြစ်နိုင်၊ စင်စစ်သော်ကား သခွါတရားဖြစ်ပွါးသောသူသည် ပညာရှိတို့ထံ သွား ရောက် ဆည်းကပ်ခြင်း ဝက်ကြီးဝတ်ငယ်ပြုခြင်း ပညာရှိတို့ဟောကြား သော တရားစကားကို နားစိုက်ထောင်ကာ နာယူခြင်းတည်းဟူသော သုဿူသာတရားကို တဆင့်တိုးတက်ပွါးများမှသာ လောကီလောကုတ္တရာ ပညာနှစ်ပါးကို ရနိုင်သည်။ (ဆိုလိုရင်းကား — ထိုနိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း တရားကောင်းကို ယုံကြည်ပြီးနောက် ဆရာဥပဗ္ဈာယ်တို့ကံ လျောက်ပတ် သော အခါ၌ ဆည်းကပ်၍ ဝတ်ကြီးဝတ်ငယ်တို့ဖြင့် ပြုစုလုပ်ကျွေးရမည်။ ယင်းသို့ ပြုစုလုပ်ကျွေးသဖြင့် နှစ်သက်ကျေနပ်သော စိတ်ရှိတော်မူကြ ကာ ဆရာဥပဗ္ဈာယ်တို့က တရားစကား ဟောကြားတော်မူကြသော အခါ၌ နားစိုက်ထောင်ကာ နာယူရမည်။ ဖော်ပြရာပါ ဆရာဥပဗ္ဈာယ် တို့ထံ သွားရောက် ဆည်းကပ်ခြင်း ဝတ်ကြီးဝတ်ငယ်ပြုချင်း ဆရာ

ထင်ရှားစေဦးအံ့ — ဘုရား ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ အရိယာသာဝကတို့သည် ရွှေပိုင်း၌ သုစရိက်ဆယ်ပါး နောက်ပိုင်း၌ ဗောဓိပက္ခိယတရား သုံးဆယ့် ခုနစ်ပါးတို့ဖြင့် နိဗ္ဗာန်သို့ ရောက်တော်မူကြသည်၊ သို့ရကား ထိုသုစရိုက် ဆယ်ပါး ဗောဓိပက္ခိယတရား သုံးဆယ့်ခုနစ်ပါးတို့ကို နိဗ္ဗာန်သို့ရောက် ကြောင်း တရားကောင်းတို့ဟူ၍ ခေါ်ဆိုအပ်၏၊ ထိုနိဗ္ဗာန်ရောက် ကြောင်း သစရိုက်ဆယ်ပါး ဗောဓိပက္ခိယတရား သုံးဆယ့်ခုနစ်ပါး ဤ တရားအစုကို မမှိတ်မသုန် ယုံကြည်ခြင်းဆဒ္ဓါတရား ရှိသောသူသည် သာလျှင် လောကီလောကုတ္တရာ ပညာနှစ်ပါးကို ရနိုင်သည်။

ဤတရားလေးပါးသည် ပညာကို ရကြောင်းတရားများ ဖြစ်၏ဟု ဖြေ ကြားတော်မူလိုရင်းဖြစ်သည်။

- (၄) ၀ိစက္ခဏာတရား—
- (၃) အပ္ပခာဒတရား
- (၂) သုဿူသာတရား,
- (ဤဂါထာဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်—-(၁) သဒ္ဓါတရား,
- ကို ပိုင်းခြားထင်ထင် ဆင်ခြင်တတ်သောသူသည်။ ပညံ == ့လောက်လောကုတ္တရာ ပညာနှစ်ပါးကို။ လဘတေ == - ရနိုင်၏။

-161

ရတနာ] အာဠ္ဝကဘီလူးကို ဆုံးမဲချေချွတ်တော်မူခြင်း ၂၉၃

ဥပဇ္လာယ်တို့ တောပြသောတရားစကားကို နားစိုက်ထောင်နာယူ**ရြင်း**= ဤအရာများကို သုဿူသာ= ရှိသေစွာ နာခံမှတ်သားခြင်း ဟူ၍ အကျဉ်းချုပ်အားဖြင့် ခေါ်ဆိုသည်၊ ယင်း သုဿူသာ=ရှိသေစွာ နာခံ မှတ်သားခြင်းရှိသောသူမှသာ လောကီ လောကုတ္တရာ ပညာနှစ်ပါးကို ရနိုင်၏ဟု ဆိုလိုသည်)။

ဤသို့ သဒ္ဓါတရားဖြစ်ရှိကာ ရိုသေစွာ နာခံမှတ်သားသောသူသည် လည်း မမေ့မလျော့ သတိရှိခြင်း အပွမာဒတရား, အပြစ်မရှိသော သုဘာသိတစကား အပြစ်ရှိသော ဒုဗ္ဘာသိတစကား ဤနှစ်ပါးကို ခွဲခြား ဆင်ခြင်ခြင်း=ဝိစက္ခဏာတရား ဤနှစ်ပါးတို့နှင့် တဆင့်ပွါးကာ ပြည့်စုံ မှသာလျှင် လောကီလောကုတ္တရာ ပညာနှစ်ပါးကို ရနိုင်၏။ ဖော်ပြရာပါ သဒ္ဓါ သုသာ့သာ, အပ္ပမာဒ ှဝိစက္ခဏာ=ဤလေးပါး မရှိသော သူသည် လောကီလောကုတ္တရာ ပညာနှစ်ပါးကို မရနိုင်။

ထိုတရားလေးပါးနှင့် လောကုတ္တရာပညာတို့ အကြောင်း အကျိုး ဆက်စပ်ပုံကား—(၁) သဒ္ဓါတရားဖြင့် ပညာရမှုကို ဖြစ်စေတတ်သည့် အကျင့်ပဋိပတ်ကိုကျင့်၏၊ (၂) သုဿူသာတရားဖြင့် ရှိသေစ္စာ ပညာ ရကြောင်း တရားကောင်းကို နာယူနားထောင်၏၊ (၃) အပ္ပမာဒ တရား ဖြင့်- နှာယူမှတ်သားအပ်သောတရားကို မပျောက်ပျက်မမေ့လျော့၊(၄) ဝိစက္ခဏာ ဆင်ခြင်တုံတရားဖြင့် အလိုအပိုလည်းမရှိအောင် ဖောက်ပြန် မ္**ားယွင်းခြင်းလည်းမရှိအောင် မှတ်ယူပြီးလျှင်** <mark>အသိဉာဏ်ပညာ ကျယ်</mark> ပြန့်အောင် ပြုလေသည်၊ (တနည်း-----(၂)သုသူသာတရားဖြင့် နားစိုက် ထောင်ကာ ပညာရကြောင်း တရားကောင်းကို ရှိသေစွာ နာယူ၏။ (၃) အပ္ပမာဒတရားဖြင့် နာကြားပြီးနောက် ထိုတရားများကို မေ့ ပျောက်မသွားအောင် ဆောင်၍ထား၏၊ (၄) ဝိစက္ခဏာ ဆင်ခြင်တုံ တရားဖြင့် ဆောင်ထားအပ်သောတရားတို့၏ လေးနက်သော အနက် အဓိပ္ပါယ်ကို ဆင်ခြင်စဉ်းစား၏)။ ထိုတရားလေးပါးဖြင့် လေ့လာ ပွါးမျိုားဖန်များလတ်သောအခါ အစဉ်အတိုင်း ပရမတ္ထသစ္စာ နိဗ္ဗာန် တရားကို အရဟတ္တဖိုလ်ပေါက် မျက်မှောက်ပြုံရ၏။ ဤသို့လျင် ထိုတရား လေးပါးကြောင့် လောကုတ္တရာ မဂ်ပညာ ဖိုလ်ပညာတို့ ဖြစ်ပွါးသည်ကို ကောင်းစွာ သိရှိမှတ်သားရာ၏)။

ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ပဌမ**ပုစ္ဆာ ပြဿနာကို** ဖြေကြားတော်မူပြီးလျှင် ယခုအခါ ဒုတိယ,တ<mark>တိယ,စတုတ္ထပုစ္ဆာ</mark>

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင် [43 16ð == ပြဿနာသုံးျပဳတ္ခံကို အစဉ်အတိုင်း ဖြေကြားတော်မူလို၍ ဤဆိုလတ္တံ့သော ဂါထာကို မိန့်ဆိုဟောကြားတော်မူလေသည်– ပတိရူပကာရီ ဓုရဝါ၊ ဥဋ္ဌာတာ ၀န္မတေ ဓနံ။ သစ္စေန ကိတ္တိိ ပပ္မေါတ်၊ ဒဒံ မိတ္တာနိ ဂန္တတိ။ (အာဝုသော == အာဠ္ဝက နာမမည်ထူး အိုဒကာ ဘီလူး…)။ ပတိရှုပကာရီ = လောက်လောကုတ္တရာ နှစ် ဖြာသောဥစ္စာများ ရရှိကြောင်းတရားကို အရပ်အား လျော်စွာ အခါကာလစသည်အားလျော်စွာ ပြုသည်ဖြစ်၍။ ဓုရဝါ == စေတသိက ဝီရိယစွမ်းအန်ဖြင့် တာဝန်ကိုပစ်ချ မထားသော။ ဥဋ္ဌာတာ = ကာယိကဗ်ီရိယဖြင့် ထက္ကြ ကြိုး ကုတ် အားထုတ်သောသူသည်။ ဓနံ == လောက် လော-ကုတ္တရာ ဥစ္စာနှစ်ပါးကို။ ၀ိန္ဓတေ == မုချပိုင်ပိုင် ရယူနိုင်၏။ (ဤဂါထာရွှေထက်ဝက်ဖြင့် —– ဥစ္စာရကြောင်း ဥပါယ် ကောင်းကို ဒေသကာလ-စသည်အား လျောက်ပတ်စွာ ပြုလုပ်ခြင်း, စေတသိကဗီရိယရှိခြင်း, ကာယိကဗီရိယ ရှိခြင်း 🗕 ဤအကြောင်းသုံးပါးကြောင့် လောကီ လော-ကုတ္တရာ ဥစ္စာနှစ်ပါးကို ရနိုင်၏ဟု ဖြေတော်မူသည်)။ သစ္စေန = ၀စီသစ္စာမင်္ဂလာစကားကြောင့်။ကိုတ္တိ° = "ဤ သူကား အမှန်အဟုတ်ကိုပြောလေ့ရှိသူ 🛲 သစ္စဝါဒီ ဘူတ-၀ါဒီ ပုဂ္ဂိုလ်ိဳ"ဟူ၍ ကျေးဇူးသတင်းကျော်စောခြင်းသို့။

> ပပ္ပေါတိ = ရောက်နိုင်၏။သစ္စေန = ပရမတ္ထသစ္စာ နိဗ္ဗာန် တရားကြောင့်။ ကိတ္တိ = "ဤသူကားဘုရား, ဤသူကား ပစ္စကဗုဒ္ဓါ, ဤသူကား အရိယသာဝက"ဟူ၍ ကျေးဇူး သတင်း ကျော်စောခြင်းသို့။ ပပ္ပေါတိ = ရောက်နိုင်၏။ (ဤတတိယဂါထာပိုဒ်ဖြင့် တတိယပုစ္ဆာ၏အဖြေကို ဟော တော်မူသည်)။ ဒဒံ–ဒဒန္ဘော = သူလိုသည်ကို ဝန်မတိုပဲ ကြည်ညိုရှင်လန်းပေးလှူဒါန်းသော သူသည်။ မိတ္တာနိ = အဆွေခင်ပွန်းတို့ကို။ ဂန္တတိ = ဖွဲ့ယှက်သောတွေ ပြည့်စုံ

ယဿေတ စတုရော ဓမ္မာ၊ သဒ္မဿ ဆရမေသိနော။ သစ္စံ ဓမ္မာ ဓိတိ စာဂေါ၊ သ ဝေ ပေစွ န သောစတိ။ သဒ္မဿ = သဒ္ဓါတရားနှင့် ပြည့်စုံသည်ဖြစ်၍။ ဆရံ= အိမ်၏အစီးအပွါးကို။ ဧသိနော = ရှာမှီးတတ်သော။ ယဿ = အမှတ်မထင် အကြင်သူ၏(သန္တာန်၌)။ သစ္စံ = မှန်ကန်စွာပြောဆိုမှု = သစ္စာတရားသည်၎င်း။ ဓမ္မော = ပညာတရားသည်၎င်း။ ဓိတိ = ကာယိက,စေတသိက စိရိယနှစ်ပါးသည်၎င်း။ စာဂေါ = စွန့်ကြံပေးကမ်း လှူဒါန်းခြင်းသည်၎င်း။ ဧတေ စတုရော ဓမ္မာ = ဤတရား

ဤသို့လျှင် လူ,ရဟန်းနှစ်ဦးတို့အား ဆက်ဆံသော လောကီ လောကုတ္တရာ နှစ်ပါးရောသော နည်းဖြင့် ရွှေပြဿနာလေးချက် တို့ကို ဖြေဆိုတော်မူပြီးလျှင် ယခုအခါ ပဉ္စမပြဿနာကို လူတို့နှင့် စပ်၍ ဖြေဆိုတော်မူလိုသည်ဖြစ်၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဤဆို လတ္တံ့သော ဂါထာကို ဟောကြားတော်မူလေသည်—–

လောကုတ္တရာ ဥစ္စာကို ရရှိပုံကား မဟာတိဿမထေရ်ဝတ္ထုဖြင့် သိမှတ်ရာ၏၊ ထင်ရှားစေဦးအံ့ — သီဟိုဠ်ကျွန်းဝယ် အသက်အရွယ် ကြီးရင့်ပြီဖြစ်သော မဟလ္လက မဟာတိဿမထေရ်သည် ထိုင်ခြင်း ရပ်ခြင်း, သွားခြင်း ဆဤတ္ထရိယာပုထ်သုံးပါးဖြင့်သာ ငါနေအံ့ဟု ကြံ တော်မူကာ ဝတ်ကြီးဝတ်ငယ်ကို ပြု၍ ထိနမိဒ္ဓ ရောက်ဆိုက်လာသော အချိန်၌ ကောက်ရိုး ခေါင်းခုကြီးကို ရေဆွတ်၍ ဦးခေါင်းပေါ်၌ တင်ထားပြီးလျင် လည်မျိုပမာဏနက်သော ရေသို့ ငံ၍ ထိနမိဒ္ဓကို ပယ်ရှားတားမြစ်တော်မူလျက် တရားအားထုတ်တော်မူရာ ဆယ့်နှစ်နှစ် ကြာသောအခါ အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ဆိုက်ရောက်တော်မူလေသည်)။

(ဤ၌။ ။သင့်လျောက်ပတ်စွာပြုခြင်း ကာယိက စေတသိက ဝီရိယနှစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံခြင်းကြောင့် လောကီဥစ္စာကို ရရှိပုံကို ကြွက်သေ တခု အရင်းပြုသဖြင့် လေးလအတွင်း နှစ်သိန်းကြွယ်ဝသည့်(လူသိများ သော) စူဠသေဋ္ဌိဇာတ်ဖြင့် သိမှတ်ရာ၏။

စေနိုင်၏။ ( ဤစတုတ္ထ ဂါထာဝိုဒ်ဖြင့် စတုတ္ထပုစ္ဆာ၏ အဖြေကို ဟောတော်မူသည်)။

ရတနာ] အာဋ္မဝကဘီလူးကို ဆုံးမချေချွတ်တော်မူခြင်း ၂၉၅

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင် ဗုဒ္ဓ လေးမျိုးတို့သည်။ သန္တိ == ရှိကုန်၏။ သ –– သော == တရားလေးပုံ ပြည့်စုံသော ထိုသူသည်။ ဝေ == စင်စစ်။ ပေစ္စ=တမလွန်လောက ဟိုဘဝသို့ ရောက်သည်ရှိသော်။ န သောစတ် 🖮 မပူပန် မည့်းမှိန် မစိုးရိမ်ရချေ။ ဤသို့ မြတ်စွာဘုရားရှ<mark>င်သ</mark>ည် ပဉ္စမပြဿနာကိုလည်း ဖြေကြား တော်မူပြီးလျှင် အာဋ္**ဝ**ကဘီလူးကို တိုက်တွန်းတော်မူလိုသည် ဖြစ်၍ ဤဂါထာကို မိန့်ဆိုဟောကြားတော်မူလေသည်-----ဗူညံ် အညေပြီ ပုန္သည္၊ ပုထူ သမဏဗြာဟူေဏ။ ယ်မီ သစ္စာ ဒမာ စာဂါ၊ ခန္တုာ ဘယျော်မှ ဝိဇ္ဇတိ။ (အာ**ုသော = အာဋ္**ဝက နာမည်ထူး ဒကာ ဘီလူး…)။ ဗူည်း 🖛 တိုက်တွန်းစကား ငြါဘုရားပြော ကြား၏။ ဗူဓ 😑 ဤလောက၌။ သစ္စာ 😑 ငါဘုရားတို့ ဟောကြားအပ်ငြား သစ္စာနှစ်ပါးထက်။ ဘိယျော် 🗕 သာလွန်ဘိတောင်း ကျော်စောခြင်းသို့ ရောက်ကြောင်း တရားသည်၎င်း။ ဒမာ ---- သုဿူသန ပညာတစိတ်တဒေ သဖြင့် ဆုံးမည္တန်ကြား ဆင်ခြင်တုံပညာတရားထက်။ ဘိ-ယျော**≕သာလွန်ဘိတောင်း လောကိ**လောကုတ္တရာပညာ ကို ရကြောင်းတရားသည်၎င်း။ စာဂါ = စွန့်ကြံပေးကမ်း လှူဒါန်းခြင်းထက်။ ဘိုယျော = သာလွန်ဘိုတောင်း မိတ်ဆွေကို ရကြောင်းတရားသည်၎င်း။ ခန္တျာ = ကာ-ယိက္ စေတသိက္ စီရိယနှစ်ပါးတည်းဟူသော ခန္တီတရား ထက်။ ဘိယျော = သာလွန်ဘိတောင်း လောက် လော-ကုတ္တရာ ဥစ္စာကို ရကြောင်းတရားသည်၎င်း။ ဗ္ဗမေဟိ 💳 ဤသစ္စာ,ဒမ,စာဂ,ခန္တီ == လေးမည်သောတရားတို့ထက်။ **ဘိယျော == သာလွန်ဘိတောင်း** တမလွန်ဘဝ၌ မိမိုးရိမ် ရကြောင်းတရားသည်၎င်း။ ယဒိ 8ဇ္ဇတိ == အကယ်၍များ ရှိသေးသည်ဟု (သင်) ထင်စားသေးလျှင်။ အညေဒ် = ငါဘုရားမှ တပါးလည်း ဖြစ်ကုန်သော။ ပုထူ == များစွာ ကုန်သော။သမဏဗြာဟ္မဏေ 🛁 "အကြင်ငါကားသဗ္ဗညူ

وي ر<sub>ج</sub>

ယောဟံ အဇ္ဇ ပဇာနာမ်၊ ယော အတ္ထော သမ္ပရာယိကော။ (တန္တေ = ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား·····။ အဟံ = အာဠဝက မည်ခေါ် တပည့် တော်သည်)။ ဒါနိ—ဗူဒါနိ = သောတာပတ္တိမဂ်ဥာဏ်သွား သန်လျက် ဓားဖြင့် ယုံမှားမှု = သံသယခပင်းကို ပယ်ရှင်းပြီးပါ **ယခု** အခါ၌။ ပုတူ = ရှင်တော်ဘုရားမှတပါး များစွာကုန် သော။ သမဏဗြာဟူဏေ = "အကြင် ငါကား သဗ္ဗညူ ဘုရား"ဟု မတရားမော်ပြ ဝန်ခံကြသည့် ပူရဏာကဿပ အစရှိသော သမဏဗြာဟူဏတို့ကို။ကထံ န ပုံစစ္ဆေယံျ = အဘယ်မှာလျှင် မေးတော့အံ့နည်း။ (န ပုံစစ္ဆေယံျ = စိတိကိစ္ဆာ ကိုလေသာရန်လှေး ကင်းစင်ဝေးသဖြင့် မမေး မြွန်း တော့အံ့သာလျှင်တည်း)။ ယော အဟံ = အကြင် အာဠဝကမည်ခေါ် တပည့်တော်သည်။ အဇ္ဇ = ဤယနေ့ ကို အစပြု၍။ ယော အတ္ထော = အကြင် ပညာရကြောင်း

ဤသို့ မြတ်စွာဘုရား မိန့်ကြားတော်မူအဝ်သည်ရှိသော် အာ-ဋ္ဌဝကဘီလူးသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်မှ တပါး ပူရဏကဿပ-စသည်တို့ကို မေးမြန်းရမည့် ယုံမှား သံသယ တရားကို (မိမိ သောတာပတ္တိမဂ်ဖြင့်)ပယ်ရှားပြီးဖြစ်သောကြောင့် "ကထံ န ဒါနို ပုစ္ဆေယံ၊ ပုထူ သမဏဗြာဟူဏေ "ဟူသော ဂါထာဝက်ကို ဆိုပြီး လျှင် မိမိ မမေးမြန်းခြင်း၏ အကြောင်းကို မသိသော သူအား သစေလိုသည် ဖြစ်၍ "ယောဟံ အဇ္ဇ ပဇာနာမိ၊ ယော အတ္ထော သမ္မရာယိကော " ဟူသော ဂါထာနောက်ထက်ဝက်ကို ဆက်၍ လျောက်ဆိုလေသည်—

ကထံ န ဒါနိ ပုရွှေယျံ၊

ပုံထူ သမဏဗြာဟ္မဏေ။

ဘုရား"ဟု အမှားဖော်ပြ ဝန်ခံကြသည့် ပူရဏကဿပ– အစရှိသော သမဏဗြာဟ္မဏတိုကို။ ပုစ္ဆဿု == စိတ်ကျေ နု၆ရေး သင်မေးချေဦးလေ**့။** 

ရတနာ] အာဠ္ဝကဘီလူးကို ဆုံးမချေချွတ်ပောဉ်မူခြင်း ၂၉၇

ကောငးကျူး ပူ ၊းတုံးစည်ပင်ခြင်းဌ ၊။ အာဠုဝီ == အာဠုဝီ ခေါ် မင်းနေပြည်တော်သို့။ ဝါသာယ = ဝါလပတ်လုံး သီတင်းသုံး နေထိုင်တော်မူခြင်းဌ ၊။ အာဂမာ ဝတ == ကရူဏာရှေးရှူ ကြွလာတော်မူပေစွာ့တကား။ ယော အဟံ = အကြင်အာဠဝကမည်ခေါ် တပည့်တော်သည်။ ယတ္တ=အကြင်ဘုရားသဗ္ဗညူ၌။ ဒိန္ဒံ == သဋ္ဌ ဖြွေးဖြူ ပေးလှူ အဝ်သောအလှူဒါနသည်။ မဟပ္ပလံ == လူ့ရဝ်နတ်ဌာန် နိဗ္ဗာန်တိုင်ထိ သမ္မတ္တိဖွံ့ဖြိုး များမြတ်သောအကျူးရှိပေ၏။ တံ = ထိုအမြတ်ဆုံးအလှူခံ ဦးက်သဗ္ဗညူသခင် ဘုရား

မာမရာဘာ "သုံးလူ ရှင်ပင်၊ ရှိထိပ်တင်သည်၊ တဗ္ဗည္ကလ၊ ညက်ရှိလိုလ် ရှိတဲ့ ပိုင်သည့်၊ ဘုန်းလှိုင်ဘုရား၊ မှန်လှငြား၏…၊ မြှင်များခဲ့နေခဲ့၊ တွဲ ယျော်သည်၊ ဆယ်ဖော်ဓမ္မ၊ မြတ်တွတ်လွက်၊ ချင်းများခဲ့နေခဲ့၊ တွဲ အစုံ၊ ကောင်းခြင်းဂုဏ်နှင့်၊ ပြည့်ခိုင်းခံရှာမှ ကောက်ရှိတို့ကို က ရှစ်ပါးအရိယာ၊ မြတ်သံဃာလည်း၊ သိက္စာင်းလုပ်၊ ရှိတွဲခဲ့နောင်းကို စေ့စပ်လုံးစုံ၊ ကျင့်ဖုံဖုံကို၊ စာာရုံနှစ်လို့၊ တေးလာကြီသီးတား အမော်က စေ့စပ်လုံးစုံ၊ ကျင့်ဖုံဖုံကို၊ စာာရုံနှစ်လို့၊ တေးလာကြီသီးတီး အမော်က ဤသို့စသည် ရတနာသုံးမည်၏ ဂုဏ်ရည်သီးသီး အမော်က တရီးမွှမ်းမွှမ်း မြွက်ဆိုညွှန်း၍ ဦးစွန်းထိပ်ပြင် ဆယ်လက် စုံတင်ပြီးလျှင် ကြည်ရွှင်မြတ်နူး ရှိခိုးပူဖောင် ခဲ့ချာန်ဆောင် တဦးဖြစ်လျက်။ ဂါမာ ဆန္ဒတ်ရွာတာခုမှု၊ ဂါမ်ာဆန်ကို

သော အဟံ ဝိစရိဿာမ်၊ ဂါမာ ဂါမံ ပုံခု (မျာ နမဿမာနော သမ္ဗုဒ္မိ၊ ဓမ္မဿ ေသုဓခ္မက်။ (တနွေ = ဘုန်းတော်နေဝန်း ထွန်းလင်းတော် မ တော်မူသော မြတ်စွာဘုရား…)။ လော အဟံ = ေ အာင္မဝကမည်ခေါ် တပည့်တော်သည်။ (အဇ္ဇ ပဥ္စာတ ဘုရားနှင့်တွေ ဤယနေ့မှစ၍)။ သမ္ဗုဒ္မိ—သမ္ဗုဒ္မဘာတက္က သုံးလောကထွတ်ထား ရှင်တော်ဘုရား၏ များပြားြော ထုန် ကျေးဇူးဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံထင်ရှား ဟုတ်မှန်သော တုနျား အဖြစ်ကိုရင်း။ ဓမ္မဿ = မဂ် ဖိုလ် နိမ္မာန် ခခ္ဓက္ခန့်ဘ ဆယ်တန်ထင်ပေါ် တရားတော်၏။ သုဓခ္မတဥ္ = ဝင္ဖ် ထွက်ကြောင်း ကောင်းသောတရားအဖြစ်ကိုရင်း၊ နမာလာ မာနော =

ဤသို့လျင် အာဋ္ဌဝကဘီလူးသည် ဤဂါလာနြှင့် နိုင်ငန် အပွါးကောင်း ရရှိကြောင်းကို ပြဆိုပြီး၍ ယခုထာန် နိုင်ငန် သူတပါးတို့ အစီးအပွါးဖြစ်ဖို့ရန် ကျင့်ကြံမည့် အကြောင်းကို ကောင်းစွာဖော်ပြလိုသည်ဖြစ်၍ ဤဂါထာကို စက်၍လျောက် က ပြန်လေသည်-----

**ရှင်ကို။ အဇ္တ == ယခု။ ပဇ**ာနာမိ == ပိုင်းခြားသင်္ဘေ <mark>သိမြင်ရလေပြီ။</mark>

**ရတနာ] အာဠ၀ကဘီလူးကို ဆုံးမချေခ္လ**ုတ်တော်မုန္ပြင်း ၂၉၉၂

မင်းချင်းယောက်ျားတို့သည် ကောင်းကြီး ကြွေးကြော် သာ**ဓ** ခေါ် သံကို ကြားကြရ၍ "ဤသို့ သဘော ရှိသော ကောင်း**ကြီး** ကြွေးကြော် သာဓု ခေါ် သံသည် မြတ်စွာဘုရားတို့ကို ထား**ရှိ** အခြားသူတို့အား မဖြစ်ပေါ် နိုင်၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ကြွလာ တော်မူများ ကြွလာတော်မူလေရော့သလား"ဟု ဆင်ခြင်ကြည့်ရှ ကြသည်ရှိသော်မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ကိုယ်တော်ရောင်ကို ဖူးမြော် ကြရ၍ ရှေးတုန်းကကဲ့သို့ အပြင်အပ၌ မရပ်တည်ကြတော့ပဲ ရဲရဲ ရင့်ရင့်ပင် ဗိမာန်အတွင်းသို့ ဝင်ကြလေသော် ဘီလူး၏ ဗိမာန်၌ မြတ်စွာဘုရားရှင် ထိုင်နေတော်မူသည်ကို၎င်း, အာဋ္ဌဝက ဘီလူး လက်အုပ်ချီ၍ ရပ်တည်နေသည်ကို၎င်း ပက်ပင်းပါတွေ့မြင်ကြရ လေကုန်၏။ ထိုသို့ တွေ့မြင့်ကြပြီး လျှင် အာဋ္ဌဝက ဘီလူးကို မင်းချင်း ယောက်ျားတို့သည် "အိုဘီလူးကြီး … ဤအာဋ္ဌဝကမင်းသားကို သင့်အတွက် ဗလိနတ်စာပူဇော်ရန် ဆောင်ယူအဝ်ခဲ့ပါပြီးယခုပင် ထိုမင်းသားကို ခဲလိုမူလည်း ခဲ့လော့၊ စားလိုမူလည်း စားလော့၊

ြိမ်ဘိန်အရောက် ပို့ဆောင်ကြခြင်း— ဤကိစ္စလေးချက်သည် တပြိုင်နက်တည်းသောကာလ၌ ဖြစ်လေ၏။

- ဖြစ်ပေါ်ခြင်း, (၄) အာဒဋ္ဌဝကမင်းသားကို မင်းချင်းများက ဘီလူး၏
- (၃) ကောင်းကြီး ကြွေးကြော် သာခုခေါ်သီ၏ ဆူညံစွာ ဖြစ်ပေါ်ခြင်း
- (၂) ညဉ့်မှောင်ကင်းရှင်း မိုးစင်စင်လင်းခြင်း,
- ဤသို့**လျှင်—** (၁) အ၁၉၀ကဘီလူး လျှော**က်**ဆိုသော ဤဂါထာ၏ ပြီးဆုံးခြင်း,

တခုသို့၎င်း။ ပုရာ == နတ်ပြည်တခုမှ။ ပုရံ == နတ်ပြည် တခုသို့၎င်း။ ၀ိစရဿာမိ == လှည့်လည်ကျက်စား သွား လာကြွေးကြော်ပါတော့အံ့ဘုရား····။

မင်းသားကို မြတ်စွာဘုရားအား ပေးကပ်လှူဒါန်းပါ၏၊ မြတ်စွာဘုရားတို့သည် **သတ္တလောကအား စီးပွါး ဇြစ်** လောက်အောင် သနားစောင့်ရှောက်တော်မူကြပါကုန်၏၊ ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား ···· **ဘုန်းတော်သခင်** ရှင်ပင်ဘုရားသည် ဤအာင္မဝကမင်းသားကို ဤမင်းသား ၏ စီးပွါးချမ်းသာဖြစ်ဖို့ရန် ခံယူတော်<mark>မူပါလေ</mark>ာ့"----ဟု လျှောက်ထားကာ မြတ်စွာဘုရား<mark>အား ဆက်ကပ်လိုက်လေ</mark>၏၊ ဤဂါထာကိုလည်း ရွတ်ဆိုလျောက်ထားလိုက်လေ၏—–– ဗ္ဗမံ ကုမာရံ <mark>သတပုညလက္</mark>ခဏံ၊ သဗ္ဗဂ်ဴပေတံ ပရိပုဏ္ဌဗျဥ္မနံ။ ဥဒဂ္ဂစိတ္တော သူမနော ဒဒါမီ တေ၊ ပဋိဂ္ဂဟ လောက**ဟိတာယ စက္ကုမ။** စက္ခုမ == စက္ခုငါးမျိုးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော မြတစ္စာ ဘုရား...။ (အဟံ = အာဋ္<mark>ဝကမည်ခေါ် တပည့်တော်</mark> သည်)။ ဥဒဂ္ဂစိတ္တော == တက်ကြွရှင်လန်း ဝမ်းမြောက် သော စိတ်ရှိသည်ဖြစ်၍။ သုမနော == ချမ်းသာသော **စိတ်** ရှိသည်ဖြစ်၍။ သတပုညလက္ခဏီ **== အရာမက ရှေးပုည** ကြောင့် ပြည့်၀စုံစွာ လက္ခဏာလည်းရှိထသော။ သဗ္ဗဂ်ု-

ထိုနောက် အာဠဝက ဘီလူးသည် ထို<mark>အာဠဝကမင်းသားကို</mark> လက်နှစ်ဖက်တို့ဖြင့် တယုတ<mark>ယ</mark> ပွေ့ချီခံယူပြီးလျှင်—–

''ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ**ဘုရား····ဤ မင်းသား** 

ကို အကျွန်ုပ်အတွက် ၀ို့ဆက်အပ်ပါ**ပြီ၊ အကျွန်ုပ်သည် ဤ** 

အကြောင်းအားလျော်စွာ ပြုလိုရာ ပြုပါလေ**ာ့"ဟု ပြောဆိုကြကာ** မင်းသားကို ဘီလူးလက်သို့ ရဲရဲရင့်ရင့် ပေးအပ်ကြလေကုန်၏။ အာဋ္ဌဝကဘီလူးသည် ထိုအချိန်၌ သောတာပန် အရိ<mark>ယာဖြစ်ပြီး</mark> ဖြစ်သောကြောင့်၎င်း, (အထူးသဖြင့်) မြတ်စွာ<mark>ဘုရားရှင်၏ ရွေ</mark> တော်မှောက်၌ ထိုသို့ ပြောဆို အပ်သောကြောင့်၎င်း များစွာ ရက်နိုးလှလေသည်။

ရတနာ] အာဠ၀ကဘီလူးကို <mark>ဆုံးမချေ</mark>နွှုတ်<mark>တော်မူခြင်း ၃၀၁</mark>

( ဗုဒ္ဓ ) ဒီဃာယုကော ဟောတု အယံ ကုမာရော၊ တု၀ဉ္စ ယက္ခ သုခ်တော ဘဝါဟိ။ အမျာမိတာ လောကဟိတာယ တိဋ္ဌထ၊

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အာဋ္ဌဝကမင်းသားငယ်ကို လက်တော် ဖြင့် ခံယူတော်မူလေ၏၊ ထိုသို့ ခံယူတော်မူရင်းပင် ဘီလူးနှင့် မင်းသားတို့၏ အသက်ရှည်ကြာ အနာကင်းပျောက် အစီးအပွါး ရောက်ခြင်းအကျိုးငှါ မင်္ဂလာအာသီသအမှု ပြုတော်မူလို၍ တပိုဒ် လျော့သော (အဖြည့်ခံသဘော) ဂါထာကို ဟောတော်မူလေ သည်။ ထိုတပိုဒ်လျော့ (အဖြည့်ခံ) ဂါထာကို အာဋ္ဌဝကဘီလူး သည် မင်းသားကလေး သရဏဂုံတည်စေရန် သုံးကြမ်တိုင်တိုင် စတုတ္ထပိုဒ်ဖြင့် ဖြည့်၍ပေးလေသည်။ ဤသို့ မြတ်စွာဘုရားရှင်နှင့် အာဋ္ဌဝကဘီလူးတို့ အဖြည့်ခံ အဖြည့်စွက်သဘောဖြင့် ဟောကြား ရွတ်ဆိုအပ်သော ဂါထာတို့မှာ ဤဆိုလတ္တံ့သောအတိုင်း ဖြင် လေသည်—

ပေတံ = အလုံးစုံသောအင်္ဂါကြီးငယ်တို့နှင့် ပြည့်ကြွယ်စွာ ထသော။ ပရိပုဏ္ဏဗျဥ္နနံ = ပြည့်ဖြိုးဝန်းကျင် အသွင် သဏ္ဌာန်လည်းရှိထသော။ ဗူမံ ကုမာရံ = အာဋ္ဌဝက နာမတွင်ငြား ဤမင်းသားကို။ တေ = အရှင်ဘုရားအား။ ဒဒါနိ = သဒ္ဓါကြည်ဖြူ ပေးလှူပါ၏။ (တွံ = အရှင်ဘုရား သည်)။ လောကဟိတာယ = သတ္တလောက၏ အစီး အပ္စါး ကြီးတွားစေခြင်းငှါ။ ပဋိဂ္ဂဟ = ကရုဏာရှေးရှု အလူခံတော်မူပါဘုရား…။

၃၀၂

## (ယက္ခ) အယံ ကုမာရော သရိဏမုပေတိ ဓမ္မံ။ (၂)

( ဗုဒ္ဓ ) ဒီဃာယုကော ဟောတု အယံ ကုမာရော၊ တုဝဉ္မ ယက္ခ သုခ်တော ဘဝါဟိ။ အမျာဓိတာ လောကဟိတာယ တိဋ္ဌထ၊

(ယက္ခ္) အယံ ကုမာေရာ သရဏမုေပတိ ဗုဒ္မ်ို။ (၁)

( ဗုဒ္ဓ ) ဒီဃာယုကော ဟောတု အယံ ကုမာရော၊ တုဝဥ္ ယက္ခ သုန်တော ဘဝါဟိ။ အဗျာဓိတာ လောကဟိတာယ တိဋ္ဌထ၊ ( ဖာက္ခ ) အယံ ကုမာရော သရဏမုပေတိ သံဃံ။ ( ၃ ) ( ဗုဒ္ဓ ) အယံ ကုမာရော = အာဋဝကမည်ငြား ဤ မင်းသားသည်။ ဒီဃာယုကော = ရှည်သောအသက်ရှိ သည်။ ဟောတု = ဖြစ်စေသတည်း။ ယက္ခ = အာဋဝက နာမမည်ထူး ဒကာဘီလူး ···· ။ တုဝဥ္ = သင်ဒကာ ဘီလူးသည်လည်း။ သုန်တော = ကာယ စိတ္တ သုခနှစ်ပါး နှင့်ပြည့်စုံသည်။ ဘဝါဟိ = ဖြစ်စေသတည်း။ (တုမှေ = မင်းသားနှင့်ဘီလူး သင်တို့နှစ်ဦးသည် )။ အဗျာဓိတာ = ကိုးဆယ့်ခြောက်ဖြာ ရောဝါခင်သိမ်း ကင်းငြိမ်းကြကု န် လျက်။ လောကဟိတာယ = လူသူအများ အစီးအပွါး အလိုင္ဒါ။ တိဋထ = အခါမြင့်ရှည် တည်ကြစေကုန်သ တည်း။

ရတနၥ] အ၁ဠ၀ကဘီလူးကို ဆုံးမချေချွတ်တော်မူခြင်း ၃၀၃

(ယက္ခ) (ဘန္ဘေ = ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရား····)။ အယံ ကုမာရော = အာဠဝကမည်ငြား ဤ မင်းသားသည်။ ဗုဒ္ဓံ = သဗ္ဗညူဗုဒ္ဓ အမည်ရသည့် လောက ထွတ်ထား မြတ်စွာဘုရားကို။ ယရဏံ = ကိုးကွယ်လည်း လျောင်း ပုန်းအောင်းရာဟူ၍။ ဥပေတိ=ရိုသေလေးမြတ် ဆည်းကပ်သိရိပါ၏ဘုရား····။ (၁)

209

= ကိုးဆယ့်ခြောက်ဖြာ ရောဂါခ၀်သိမ်း ကင်းငြိမ်းကြကုန် လျက်။ လောကတိတာယ = လူသူအများ အစီးအပွါး အလိုငှါ။ တိဋ္ဌထ = အခါမြင့်ရှည် တည်ကြစေကုန်သ တည်း။

(မာက္ခ) (ဘန္ဟေ = ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရား····)။ အယံ ကုမာရော = အာဋ္ဌဝကမည်ငြား ဤ မင်းသားသည်။ ဓမ္မံ = မဂ်ဖိုလ်နိဗ္ဗာန် ဓမ္မက္ခန်ဟု ဆယ်တန် ထင်ပေါ် တရားတော်ကို။ သရဏံ = ကိုးကွယ်လည်း လျောင်း ပုန်းအောင်းရာဟူ၍။ ဥပေတိ = ရိုသေလေး မြတ် ဆည်းကပ်သိရှိပါ၏ဘုရား····။ (၂)

(ဗုဒ္ဓ) အယံ ကုမာရော = အာဋ္ဝကမည်ငြား ဤ မင်းသားသည်။ ဒီဃာယုကော = ရှည်သောအသက်ရှိ သည်။ ဟောတု = ဖြစ်စေသတည်း။ ယက္ခ = အာဋ္ဝက နာမမည်ထူး ဒကာဘီလူး ····။ တုဝဥ္ = သင်ဒကာ ဘီလူးသည်လည်း။ သုခိတော = ကာယ စိတ္တ သုခနှစ်ပါး နှင့် ပြည့်စုံသည်။ ဘဝါဟိ = ဖြစ်စေသတည်း။ (တုမှေ = မင်းသားနှင့်ဘီလူး သင်တို့နှစ်ဦးသည်)။ အဗျာဓိတာ = ကိုးဆယ့်ခြောက်ဖြာ ရောဂါခင်သိမ်း ကင်းငြိမ်းကြကုန် လျက်။ လောကဟိတာယ = လူသူအများ အစီးအပွါး အလိင္ပါ။ တိုင္တထ္ = အခါမြင်ရသ် တည်ကြ စေကန်

ထို မင်းသားငယ်ကို ေပွရီ၍ ပြန်လာကြသည့် မင်းချင်း ယောက်ျားများကို မြင်ကြရ၍ လယ်သမား တောအလုဝ်သမား အစရှိသော မြင်သမျှလူအပေါင်းတို့သည် "အသို့နည်း ( = ဘယ့် နှယ်လဲ )အာဋ္ဌဝကဘီလူးသည် မင်းသားကလေးကို အလွန်ငယ် သောကြောင့် မစားလိုပဲရှိသလော" ဤသို့စသည်ဖြင့် ကြောက်လန့် တကြား မေးမြန်းကြလေကုန်၏။ မင်းချင်း ယောက်ျားတို့သည် "အမောင်တို….မကြောက်ကြလင့်၊မြတ်စွာဘုရားသည် ဘေးကင်း အောင် ပြုတော်မူအပ်ပြီ" ဤသို့ အစရှိသည်ဖြင့် ဖြစ်ရပ်အလုံးစုံကို ပြန်ကြားပြောဆိုကြလေကုန်၏။

ဖာစ္ထကအာဠဝကဟု အမည်တွင်ခြင်း မင်းသားငယ်၏ မူလအမည်မှာ "အာဠဝက"ဟူ၍ ဖြစ်လေ သည်၊ ဆိုအဝ်ခဲ့ပြီးသည့်အတိုင်း အာဠဝကဘီလူးကို ဆုံးမတော် မူသောနေ့ဝယ် ထိုမင်းသားငယ်သည် မင်းချင်းတို့၏ လက်မှ ဘီလူးလက်သို့ ဘီလူး၏ လက်မှ မြတ်စွာဘုရား လက်တော်သို့ မြတ်စွာဘုရားရှင် လက်တော်မှ တဖန် မင်းချင်းတို့၏ လက်သို့ အဆင့်ဆင့် ကူးပြောင်း ရောက်ရှိလေသောကြောင့် အမည် အားဖြင့် "ဟတ္ထကအာဠဝက"ဟူ၍ အမည်တွင်လေသည်။ (ဟတ္ထကာဠဝက-ဟူ၍လည်း ခေါ်ဆိုကြလေသည်)။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ဤမင်းသားငယ်ကို ကြီးခြင်းအောင် မွှေးကျွေးကြပြီးလျင် ငါဘုရားအားပင်လျှင် တဖန်ြန်၍ ပေးကြ ရမည်"ဟု မိန့်ဆိုတော်မူကာ မင်းသားငယ်ကို မင်းချင်းတို့၏ လက်သို့ ပေးအပ်တော်မူလေသည်။

ရတနာ] အာဠ၀ကဘီလူးကို ဆုံးမချေခွုတ်တော်မူခြင်း ၃၀၅

ထိုအခါ "သာခု သာခု"ဟူ၍ ကောင်းကြီး ပေးကြကာ အာဋ္ဌဝီ ပြည်အလုံးသည်"မြတ်စွာဘုရားရှင်က ဘေးကင်းအောင် ပြုတော် မူအပ်ပြီတဲ့၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်က ဘေးကင်းအောင် ပြုတော် မူအပ်ပြီတဲ့"ဟု အုတ်ကျက်ဆူညံ တခုတည်းသော ကောလာဟလ အသံဖြင့် အာဋ္ဌဝကဘီလူးရှိရာဖက်သို့ မျက်နှာရှေးရှူမူလျက်သား ရှိလေ၏။အာဠဝကဘီလူးသည်လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင် ဆွမ်းခံ ဝင်ချိန်သို့ ရောက်လတ်သော် သဝိတ်သင်္ကန်းကို ယူဆောင်၍ ခရီးတဝက် ရောက်အောင် မြတ်စွာဘုရားကို လိုက်ပါပို့ဆောင် ပြီးမှ မိမိ၏ဘုံဗိမာန်သို့ ပြန်နစ်လေ၏။

ဓမ္မာဘိသမယက္ဂုတ်ပွဲကြီး

ထိုနောက် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အာဠွဝီပြည် အတွင်း၌ ဆွမ်းခံ လှည့်လည်တော်မူပြီးလျှင် ဆွမ်းကိစ္စပြီးလတ်သည် ရှိသော် မြိုတံခါးဝဝယ် ဆိတ်ငြိမ်သော တခုသောသစ်ပင်ရင်း ခင်းထား အစ် မြတ်သော ဘုရားနေရာ၌ ထိုင်နေတော်မူလေ၏၊ ထိုအခါ မှူးမတ်ဗိုလ်ပါအပေါင်းနှင့်တကွ အာဠဝကမင်းသည်၎င်း, အာဠုဝီ ပြည်သူပြည်သားတို့သည်၎င်း တစုတပေါင်းတည်း မြတ်စွာဘုရား ရှင်ထံတော်မှောက်သို့ သွားရောက်ရှိခိုးပြီးလျှင် ဝန်းဝိုင်းခြံရံကာ ထိုင်နေကြကုန်လျက် မြတ်ဖွာဘုရားရှင်ကို "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား....အရှင်ဘုရားတို့သည် အဘယ်သို့သောနည်းလမ်း မြင့် ဤမျှလောက် ကြမ်းတမ်း ရက်စက်သော ဘီလူးကို ဆုံးမ ချေချွတ်တော်မူကြပါသနည်း"ဟု မေးမြန်း လျှောက်ထားကြလေ ဟုန်၏။

မင်းနှင့်တကွသော ထို အာဋ္ဌဝီပြည်သူပြည်သား လူများ အပေါင်းအား မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အာဋ္ဌဝကဘီလူး၏ စစ်ထိုး မှုက တရားဦး စ–တော်မူကာ ''ဤသို့ဤပုံ လက်နက်မိုး ကိုးမျိုးကို ရွာသွန်းစေခဲ့လေပြီ၊ ဤသို့ဤပုံ ကြောက်မက်ဖွယ်ကို ပြခဲ့လေပြီ၊ ဤသို့ဤပုံ ငါဘုရားကို ပြဿနာမေးလျောက်လေပြီး ထိုဘီလူး အား ငါဘုရားသည် ဤသို့ဤပုံ ပြဿနာကိုဖြေကြား တရား ဟောတော်မူခဲ့လေပြီ"ဟု အကြောင်းအရာအကျယ်ကို ညွှန်ပြ တော်မူကာ (၁၂) တဆယ့်နှစ်ဂါထာရှိသော ဖော်ပြရာပါ အာဋ္ဌဝကသုတ္တန်ကို တနေတောတော်မူလေ၏။ ဒေသနာနိဂုံး ဆုံးလတ်သောအခါ သတ္တဝါပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင်တို့ သစ္စာလေးပါး တရားသိမြင် ကျွတ်တမ်းဝင်ကြလေသည်။ အာဠoကမင်းသားကလေးကိုလည်း သိ,ကြား, လိမ္မသော အရွယ်သို့ ရောက်သောအခါ "သင်မင်းသင်းသည် မြတ်စွာ ဘုရားကို အမှီပြ၍ အသက်ရှင်မှုကို ရခဲ့လေသည်၊ သွားပါလော့ မြတ်စွာဘုရားကိုသာလျှင် ဆည်းကပ်လုပ်ကျွေးပါလော့၊ ရဟန်း သံဃာကိုလည်း ဆည်းကပ်လုပ်ကျွေးပါလော့"ဟု ပြောဆိုကြကာ မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ ပိုသစေလွှတ်ကြလေကုန်၏။ မင်းသား ကလေးသည် မြတ်စွာဘုရားကို၎င်း, ရဟန်းသံဃာကို၎င်း ဆည်း ကပ်ပြစုလုပ်ကျွေးကာ တရားနှလုံး ကျင့်သုံးပွါးများ၍ မကြာမြင့် မိပင် အနာဂါမိဖိုလ်၌ တည်ပြီးနောက် ပိဋကသုံးပုံ အလုံးစုံသော ဘုရားစကားကို သင်ကြားတတ်မြောက်ပြီးလျှင် သီတင်းသည် ဥပါသကာ ငါးရာအခြံအရံရှိသူ ဖြစ်လေ၏။ နောက်တချိန်၌ မြတ်စွာဘုရားသည် တေဒဂ်ဘွဲ့နှင်းသဘင် ယင်တော်မူသောအခါ ထိုဟတ္ထကာဋoကသီတင်းသည် အနာဂါမိမင်းသားကို သင်ဟ ဝတ္ထုလေးပါးဖြင့် ပရိသတ်အား ချီးမြှောက်သော အရာဝယ် တွေရဂ်ဘွဲထူး ချီးကျူးပေးသနားတော်မူလေသတည်း။

ထိုနောက် အာဋ္ဌဝကမင်းနှင့် တကွသော အာဋ္ဌဝီပြည်သူ ပြည်သား လူအများတို့သည် ဝေဿဝဏ်နတ်မင်း၏ (ရှိရင်း) နတ်ကွန်းဗိမာန်၏အနီး၌ အာဋ္ဌဝကဘီလူးအဟွက် ဗိမာန်နတ် ကွန်းအသစ် တည်ဆောက်ကြပြီးလျှင် ပန်း, နံ့သာအစရှိသော ပူဇော်ဖွယ်နှင့်ပြည့်စုံသော ဒေဝတာဗလိကို အမြဲတစေ ဖြစ်စေ ကြလေကုန်၏။

**ဒေဝ**တာဗလိ အမြပူစော်ကြခြင်း

ရတနာ] အာဋ္ဌဇကဘီလူးကို ဆုံးမချေချွတ်တော်မူခြင်း ၃၀၇

## ဤကွင် အခဏ်း ၃၃-ပြီး၏။

သိရိမာပြည့်တန်း<mark>ဆာမအကြောင်း အကျဉ်းချုပ်</mark> ဤ၌ သိရိမာပြည့်တန်းဆာ<mark>မအကြောင်း အကျဉ်း</mark>ချုပ် ကို ရှေးဦးစွာ သိထားသင့်၏၊ အကြောင်းအရာ အကျဉ်း ္ခချိုပ်မှာ ···· ေ၀သာလီပြည်၌ အမ္မပါလီပြည့်တန်းဆာမကို အကြောင်းပြု၍ မြိုပြပြည်ရွှာ တင့်တယ်ပုံကို မျက်ဝါးထင် ထင် တွေ့မြင်ခဲ့ရသဖြင့် ရာဇဂြိုဟ်ပြည်မှ ကုန်သည်ကြီး အသင်းဝင် သူဋ္ဌေးအပေါင်းသည် ရာဇဂြိုဟ်ပြည်သို့ ရောက် ရှိကြသောအခါ မိမိတို့ပြည်၌လည်း ပြည့်တန်းဆာမှ ထား ရှိသင့်ကြောင်း ဗိမ္ဓိသာရမင်းကြီးအား လျောက်ထားကြ၍ မင်းကြီးက ထားရှိရန် တာဝန်ပေးခွင့်ပြုသောအခါ အလွန် အဆင်းလှသည့် သာလဝတီမည်သော မိန်းမကိုပြည့်တန်း ဓာာမ အဆောင်အယောင်ဖြင့် မင်းအသိအမှတ်ပြုံ ပြည့် တန်းဆာမခန့်ထားကြလေသည်။ထိုသာလဝတီပြည့်တန်း ဆာမကို တည်ဥပျော်ပါး သွားလာလိုလျှင် ငွေအသပြာ ကျပ်တရာ ပေးရလေသည်။ ထို သာလဝတီ ပြည့်တန်းဆာမှုမှ ရှေးဦးစွာ သား ယောက်ျားတယောက် ဖွားမြောက်လာသောအခါ ထို

ကပ်တော်မှုခြင်း မြတ်စွာတူရားရှင်သည် ရှေး၌ ဆိုအ၀ိခဲ့ပြီးသောအ**တိုင်း အာဠ-**၀ကဘီလူးကို ဆုံးမချေချွတ်တော်မူပြီးလျှင် သောဋသမ၀ါကို အာင္မ၀ိပြည်၌ က၀်တော်မူကာ ဝေနေယျသတ္တ၀ါတို့အား ချေချွတ် ဆို ... ေႏြး၍ ဆိုဂါတွက်က က်ဂလာအခါ အာင္မွစီပြည်မှ ခရီး ဒေသစင္ရရီ ကြွန္ခြီတော်မူခဲ့၍ အစဉ်သဖြင့် ရာဇရြိတ်ပြည်သို့ ရောက် ရှိတော်မူပြီးလျှင် ထိုရာဖပြိုဟ်ပြည် ဝေဠုဝန်ကျောင်းတိုက်၌ သက္ကရသမ (= တဆယ် ခုနစ်ခုမြောက်)၀ါ က်စ်ဆိုသီတင်းသုံး နေတော်မူလေ၏။

ရာဇဂြိုက်ပြည် ဝေဠုဂန်<mark>ကျောင်းတိုက်၌ သတ္တရသမဝါ</mark>

မဟၥမုဒ္ဓဝင

[43

သိရိမာပြည့်တန်းဆာမကို အကြောင်းပြု၍ တရားဟောတော်မူခြင်း

ထိုသာလဝတီ ပြည့်တန်းဆာမမှ ဒုတိယအကြိမ် သမီး တယောက် ဖွားမြင်ပြန်ရာ ထိုသမီးကိုကား အမိ၏လုပ်ငန်း ဖြစ်သည့် ပြည့်တန်းဆာမအလုပ်ကို ပြုလုပ်နိုင်မည်ဖြစ်သဖြင့် (သား-ဇီဝကတုန်းကကဲ့သို့) စွန့်ပစ်မှု မပြုတော့ပဲ ကောင်း စွာ မွှေးမြှု၍ ထားခဲ့လေသည်။ သိရိမာ-ဟူ၍လည်း အမည် မှည့်လေသည်။ အမိဖြစ်သူ သာလဝတီ ပြည့်တန်းဆာမ ကွယ်လွန်သောအခါ သမီးဖြစ်သူ သိရိမာသည်ပင် မိခင်၏ အရာဖြစ်သော မင်းအသိအမှတ်ပြု ပြည့်တန်းဆာမ ရာထူး ကို ရရှိလေသည်။ ထိုသိရိမာ ပြည့်တန်းဆာမကို တနေ့တာ မြှုံးထူးပျော်ပါး သွားလာလိုသော သူများသည် ငွေကျပ် အသပြာ တထောင် ပေးကြရလေသည်။ ဤကား သိရိမာ ပြည့်တန်းဆာမအကြောင်း အကျဉ်းချုပ်တည်း။

သားငယ်ကို လမ်းမ၌ လူမသိအောင် စွန့်ပစ်ထားသည်ကို အဘယမင်းသား ကောက်ယူကာ မွေးစား၍ ဇီဝက-ဟု အမည်မှည့်လေသည်။ ထိုဇီဝကသူငယ် အရွယ်ရောက် သောအခါ တက္ကသိုလ်ပြည် ဒိသာပါမောက္ခ ဆရာ့အထံ၌ ဆေးပညာကို တဖက်ကမ်းရောက်သင်ကြားတတ်မြောက်၍ နောက်တချိန်တွင် သမားတော်ဇီဝက( = ဆေးဆရာကြီး ဇီဝက)ဟု ယနေ့တိုင် ထင်ရှားကျော်ကြားလေသည်။

့ရတနာ]သိရိမာကိုအကြောင်းပြု၍ တရားဟောတော်မူခြင်း ၃၀၉

မြတ်စွာဘုရားရှင် ရာဇဂြိုဟ်ပြည် ဝေဠုဝန် ကျောင်းတိုက်၌ သတ္တရသမ( = ဆယ့်ခုနှစ်ခုမြောက်) ဝါ ကဝ်ဆို သီတင်းသုံး နေ ထိုင်တော်မူသောအခါ ထိုရာဇဂြိုဟ်ပြည်၌ သိရိမာပြည့်တန်းဆာမ သည် အလွန်အဆင်းလှသူ ဖြစ်လေသည်၊ အထူးအားဖြင့်—တို သိရိမာ ပြည့်တန်းဆာမသည် တခုသော ဝါတွင်း ( = မိုးတွင်း) ကာလဝယ် သုမနသူဌေးကြီး၏ ချွေးမ = ပုဏ္ဏသူဌေးကြီး၏သမီး သောတာဝန် အရိယာဖြစ်သော ဥတ္တရာ ဥပါသိကာမ အပေါ်၌ ပြစ်မှားမိ၍ ထိုဥတ္တရာကို ကြည်စေလို( = ကျေနဝ်စေလို)ရကား

ြုန်ဦ

009

ဥတ္တရာ၏အိမ်၌ ရဟန်း သံဃာနှင့်တကွ ဆွမ်းကိစ္စ ပြုတော်မူပြီး သော မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ကန်တော့ (သည်းခံစေ)ပြီးလျှင် ထိုနေ့ မှာပင် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ဆွမ်း အနုမောဒနာ တရားကို ကြား နာရ၍"အက္ကောဓေန ၆နေ ကောင်္ခ"— အစရှိသော တရား ဂါထာအဆုံး၌ သောတာပတ္တိဖိုလ်သို့ ရောက်ရှိခဲ့လေသည်။ ။ (ဤကား အကျဉ်းမျှတည်း၊ အကြောင်းအရာ အကျယ်ကို သံဃ ရတနာခဏ်း ဥပါသိကာဝင် နန္ဒမာတာ ဥတ္တရာ ဥပါသိကာ အခဏ်းသို့ရောက်မှ ရေးသားဖော်ပြပေအံ့)။

သိရိမာပြည့်တန်းဆာမသည် သောတာပတ္တိဖိုလ်သို့ ရောက်ရှိ ပြီး နောက်တနေ့၌ ဘုရားအမှူးရှိသော သံဃာတော်အား ပင့်ဖိတ် ကာ ကြီးစွာသော အလှူဒါနကို ပေးပြီးလျှင် ထိုနေ့မှ အစပြု၍ သံဃာတော်ရှစ်ပါး ရှစ်ပါးအား နိဗဒ္ဓ ဆွမ်းအလှူကို ပေးလှူလေ သည်၊ ပဋ္ဌမ ပင့်ဖိတ်သည့်နေ့မှ အစပြုကာ နေ့စဉ် နေ့စဉ် အမြံ မပြတ် အလှည့်ကျသော ရဟန်းရှစ်ပါးတို့သည် သိရိမာ၏အိမ်သို့ နှစ်းအလိုငှါ ကြွတော်မူကြရကုန်၏။ သိရိမာ ဒါယိကာမသည် 'အရှင်ဘုရားတို့ ···· ထောပတ်ကို အလှူခံကြပါကုန်၊ နို့ရည်ကို အလှူခံတော်မူကြပါကုန်"—ဤသို့ အစရှိသည်ဖြင့် သဒ္ဓါကြည်ညို စကားလျောက်ထားပြီးလျှင် သိုအလှည့်ကျ ရဟန်းရှစ်ပါးတို့အား သစိတ်အပြည့် လောင်းလှူလေသည်။ သို့ရကား ရဟန်းတပါး (သိရိမာအိမ်မှ) ရရှိသောဆွမ်းသည် ရဟန်းသုံးပါး လေးပါး စားလောက်လေသည်။ သိရိမာသည် နေ့စဉ် နေ့စဉ်ငွေအသပြာ

တဆယ့်ခြောက်ကျပ် တဆယ်ခြောက်ကျပ် အကုန်ခံကာ ဆွမ်း လူလေသည်။

တနေ့သောအခါ ရဟန်းတပါးသည် သိရိမင၏အိမ်၌ အလှည့် ကျ ရဟန်းရှစ်ပါးတွင် တပါး အပါအဝင်ဖြစ်ကာ ဆွမ်းဘုဉ်းပေး ပြီးနောက် ရာဧပြိုဟ်ပြည်မှ သုံးယူဧနာ အထက်၌ ရှိသော = သုံးယူဧနာကျော်ဝေးကွာသော ကျောင်းတိုက်တခုသို့ ရောက်ရှိ လေ၏။ ထို့နောက်ညနေချမ်းအခါ မဟင္စထရ်ကြီးအား ဆည်း ကပ် ဝတ်ပြုရာ ဌာန၌ ထိုင်နေသော ထို အာဂန္တု ရဟန်းကို ရတနာ]သိရိမာကိုအကြောင်းပြု၍တရားဟောတော်မူခြင်း ၃၁၁

သီတင်းသုံးဖော် ရဟန်းတော်တို့က **"ငါ့ရှင်----အဘယ် အရပ်၌** ဆွမ်းကို ခံယူသုံးဆောင်၍ ကြွလာခဲ့သနည်း"ဟု ပဋိသန္မာရ( 😑 အစေ့အစပ်)စကား ပြောကြားမေးမြန်းကြ<mark>လေသော် အာဂန္</mark>တု ရဟန်းသည် "ငါ့ရှင်တို့----ငါသည် သိရမင်္ခ၏ သံဃာရှစ်ပါးအား နိဗဋ္မလူဒါန်းအပ်သော်ဆွမ်းကို စားပြီးလာခဲ့ပါသည်"်ဟူ၍ ဖြေ ကြားလေ၏။ တဖန် ရဟန်းများက "ငါ့ရှင်----သိရိမာသည် နှစ် သက်ဖွယ်ဖြစ်အောင် ပြု၍ ပေးလှူပါ၏လော"ဟု မေးကြပြန်သော ာခါ အာဂန္တုရဟန်းသည် "ငါ့ရှင်တို့ … ထိုသိရမာ၏ ဆွမ်းကို အကုန်အစင် ခြီးမွှမ်းခြင်း၄၂ မတတ်နိုင်ပါ၊ အလွန့်ထက်အလွန် မွန်မြတ်အောင် ကောင်းအောင် ပြု၍ လှူဒါန်းပါသည်၊ ရဟန်း တပါးရရှိအပ်သော ဆွမ်းသည် ရဟန်းသုံးပါး လေးပါးပင် စား လောက်ပါသည်။ အထူးအားဖြင့် ထို သိရိမာပြည့်တန်းဆာမ၏ လှုဖွယ်ဝတ္ထုထက် သူမကို မြင်ရခြင်းကပင် သာလွန်၍ မြတ်လှ ပါသည်။ မှန်၏--ထိုသိရမ်ာမိန်းမသည် ဤသို့ဤသို့သော အဆင်း လက္ခဏာ အင်္ဂါကြီးငယ် တင့်တယ်ပြည့်ဝသူဖြစ်ပါသည်"ဟု ထို သိရိမၥ၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးများကို ချီးမွှမ်းပြောဆိုလေ၏။

ထိုအခါ ရဟန်းတပါးသည် သိရိမာ၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးနှင့်စစ် သော စကားကို ကြားရ၍ သိရမာကို မမြင်ရပဲပင် ချစ်ခင်ခြင်းကို ဖြစ်စေလျက် "ငါသွား၍ သိရမာကို ကြည့်ရှုမှ သင့်တော်မည်"ဟု ကြံစည်စဉ်းစားမိကာ မိမိ၏ ဝါစဉ်ကို ထိုအာဂန္တုရဟန်းအား ပြောကြား၍ ထိုအာဂန္တုရဟန်းကို (သိရိမာ၏ အိမ်၌ ယခု ရောက်ဆဲ သံဃာတည်စဉ်) = ထေရိစဉ်ကို မေးလေလျှင် အာဂန္တုရဟန်းက "ငါ့ရှင်---- သင်ယခုသွားလျှင် နက်ဖြန်ခါ အတွက် သိရမာ၏အိမ်၌ သံဃထေရ်ဖြစ်ကာ အဋ္ဌကဘတ် ( = သံဃာရှစ်ပါးအား လှူဒါန်းအပ်သည့်ဆွမ်း)ကို ရပေလိမ့် မည်"ဟု ဖြေဆိုသည့်စကားကို ကြားသိရ၍ ထိုဏေမှာပင် သဝိတ် သင်္ကန်းကို ယူဆောင်ကာ ဖဲသွားပါသော်လည်း (ထိုနေ့ညဉ့် ရာဇဂြိုဟ်သို့ မရောက်နိုင်ပဲ ကြိုးစား၍သွားသဖြင့်)နံနက်စောစော အရုဏ်တက်ချိန်မှာပင် စာရေးတံမဲရုံသို့ ဝင်၍ ရပ်တည်လေလျှင်

ဗြဒ္ဓ

သံဃမယေရ်ဖြစ်၍ သိရိမာ၏အိမ်၌ အဋ္ဌကဆွမ်းကို စာရေးတံမဲ ကျ၍ ရရှိလေသည်။

၃၁၂

အထူးအားဖြင့်----ယမန်နေ့က ဆွမ်းလှည့်ကျံ၍ သိရိမာ၏ ဆွမ်းကို ဘုဉ်းပေးပြီး ခရီးထွက်သွားသော ထိုရဟန်း၏ ခရီး ထွက်သွားချိန်မှာပင် သိရမ်း၏ကိုယ်၌ သေမည့်အနာရောဂါ စွဲကုပ်ဖြစ်ပွါးလာလေသည်။ သူရကား သိရိမာသည် ဆင်ယင် မြဲဖြစ်သော အဆင်တန်းဆာတို့ကို ချွတ်၍ အိပ်ရာညောင်စောင်း၌ လျောင်းစက်ကာ နေရရှာ၏။ ထိုနောက် သိရမာ၏ အိမ်စေကျွန်မ တို့သည် အဋ္ဌကဆွမ်းစာရေးတံမဲကျ ရရှိ၍ ကြွလာသောရဟန်း ရှစ်ပါးတို့ကို မြင်ကြသဖြင့် သိရိမာအား အကြောင်းကို ပြောကြား ကြလေသော် သိရှိမာသည် မိမိလက်ဖြင့် (ရှေးရှေးနေ့များက ကဲ့သို့) သဗိတ်တို့ကိုယူ၍ ရဟန်းတို့အား နေရာပေးရန်, ပြုစု လုပ်ကျွေးရန် မဘတ်နိုင်ရှာတော့သည်ဖြစ်၍ အိမ်စေကျွန်မတို့ကို "အမတ္ရိ…အရှင်မြတ်တို့၏ သဗိတ်များကို ဆီးကြိုယူငင်ကြလျက် အရှင်မြတ်တို့အား နေရာထိုင်ခင်းများ ပေးကြပြီးလျှင် ယာဂုံကို ရှေးဦးစွာ ကိပ်လှုကြပြီးနောက် ခဲဖွယ်( = မှုံ)များကို ပေးလှုကြ၍ ဆွမ်းချိန်ကျသောအခါ သဗိတ်များအပြည့် ဆွမ်းထည့်လူကြပါ ကုန်လော့"ဟု လျောင်းစက်ရင်းကပင် စေခိုင်းရှာလေသည်။

အိမ်စေကျွန်မတို့သည် "ကောင်းပါပြီ အရှင်မ…"ဟု ဝန်ခံ ကြ၍ ရဟန်းတို့ကို အိမ်တွင်းသို့ ပင့်ခဲ့ကြပြီးလျှင် ရှေးဦးစွာ ယာဂု တိုက်ကျွေးကြပြီးနောက် ခဲဖွယ်( = မှုံ)များကို ဆက်ကဝ်ပေးလူ ကြ၍ ဆွမ်းချိန်ကျသောအခါ သဝိတ်များအပြည့် ဆွမ်း, ဆွမ်းဟင်း များ ထည့်ပြီးသော် သိရိမာအား ထိုအကြောင်းကို ပြောကြားကြ လေကုန်၏။ သိရိမာသည် "အမိတို့….ငါ့ကို ပွေ့ချီကြ၍ အရှင် မြတ်များအနီးသို့ ပို့ဆောင်ကြပါကုန်၊ ငါသည် အရှင်မြတ်တို့ကို ရှိခိုးပါဦးအံ့"ဟုပြော၍ အိမ်စေကျွန်မတို့က ပွေ့ချီကြကာ ရဟန်း များအနီးသို့ ပို့ဆောင်အဝ်ရကား ပကတိမတည်နိုင်ဝံ တုန်လျှဝ် သောကိုယ်ဖြင့် ရဟန်းတို့ကို ရှိသေမြတ်နိုး ရှိခိုးလေ၏။

သိရိမာကို မမြင်ရပဲပင် ချစ်ခင်၍နေသော ထိုရဟန်းသည့် သိရိမာကို စူးစူးစိုက်စိုက် ကြည့်ရှု၍ "မကျန်းမာပဲလျက်ပင်သော် မှလည်း ဤသိရိမာ၏ ရုပ်ရည်အဆင်း တင့်တယ်ခြင်းသည် ဤသို့ လှာ တင့်တယ်သော သဘောရှိသေး၏၊ အနာရောဂါ ကင်းရှင်း ကျန်းမာသော အခါ၌ အလုံးစုံသော အဆင်တန်းဆာဖြင့် တန်းဆာဆင်အပ်သော ဤသိရိမာ၏ ရုပ်ရည်အဆင်း တင့်တယ် ခြင်း ကြက်သရေကား ဘယ်လိုများရှိချေမည်နည်း"ဟု ကြံစည် မိလေ၏။ ထိုအခါ ထိုရဟန်း၏ သန္တာန်၌ နှစ်ကုဒ္ဓေပေါင်းများစွာ စုဆောင်း၍ ထားအပ်သကဲ့သို့သော ရာဂကိလေသာသည် ထက္ကြ သောင်းကျန်းဖြစ်ပွါး၍ လာလေ၏၊ ထိုရဟန်းသည် မည်သည့် အရာကိုမျှ မသိနိုင်တော့ပဲ ဆွွှန်းကိုလည်း မစားနိုင်တော့ပဲ သဝိတ် ကို ယူဆောင်၍ ကျောင်းတိုက်သို့ ပြန်သွှားပြီးလျှပ် သပိတ်ကို ပိတ်၍ တနေရာ၌ ထားပြီးသော် သင်္ကန်းကိုဖြန့်ခင်း၍ စင်းစင်းကြီး လျောင်းစက်လေတော့၏၊ ထိုအခါ ထိုရဟန်းကို အဖော်ရဟန်း တပါးပါးကမျှ တောင်းပန်အပ်ပါသော်လည်း ဆွမ်းစားစေခြင်း ၄ါ မတတ်နိုင်ပုံ ရှိလေ၏၊ ထိုရဟန်းသည် ဆွှမ်းအစၥဖြတ် အင်တ် ခံ၍ နေလေတော့၏။

ရတနာ]သိရိမာကိုအကြောင်းပြု၍ တရားဟောတော်မူခြင်း ၃၁၃

ထိုနေ့ ညနေချမ်းအခါမှာပင် သိရိမာသည် စုတိပြတ်ကြွေ သေလွန်လေ၏။ ဗိမ္ဗိသာရမင်းတရားသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အထံတော်သို့ "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား ---- ဆရာ စီဝက၏ နှမငယ် သိရိမာသည် စုတိပြတ်ကြွ သေလွှန်ခဲ့ပါပြီ"ဟု သတင်းစကား ပို့သလျောက်ထားစေလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင် သည် ထိုအကြောင်းကို ကြားသိတော်မူ၍ မင်းကြီးထံသို့ "သိရိမာ ၏ ဥတုဇရုပ်ကလာပ်ကို မီးသင်္ဂြိဟ်မှု မပြုလင့်ဦး၊သူကောင်ပစ်ချရာ သူသာန်၌ ထိုသိရိမာ၏ ဥတုဇရုပ်ကလာဝ်ကို ကါး, ခွေး, မြေခွေး စသည်တို့ မစားနိုင်အောင် ပတ်လက်သိပ်ထားလျက် စောင့် ရွောက်စေကြကုန်လော့" ဟု အမှာတော်စကား ပြန်ကြားတော် မူစေ၏။ မင်းကြီးသည်လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင် မှာကြားတော် မူတိုင်းပင် ပြုလေ၏။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရဟန်းတို့အား **'သိရိမာ၏ ဥတုဇရုပ်** ကလာပ်ကို ကြည့်ရှုရန် သွားကြကုန်အံ့" ဟု မိန့်ကြားတော်မူ လေ၏။ သိရိမာကို ချစ်ခင်၍နေသော ထိုရ**ဟန်းငယ်သည်လည်း** လေးရက်လုံးလုံး မည်သူ၏စကားကိုမျှ မန**်ယူပဲ အစ**ာဖြ**တ်ဆွမ်း** ငတ်ခံ၍သာ လျောင်းစက်နေလေသည်၊ သ<mark>ပိတ်ထည်း၌ (လွန်ခဲ့</mark> သော လေးရက်က ခံယူထားအပ်သော) ဆွမ်းသည် ပုပ်သိုး လျက်ရှိချေပြီ၊ သ၀ိတ်၌ အညစ်အကြေးများ ထ**လျက်ရှိချေပြီ၊ ထို** အခါ ထိုရဟန်းငယ်ကို သူငယ်ချင်းရဟန်းက "ငါ့ရှင်…မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် သိရိမ်ာ၏ ဥတုဇ ရ<mark>ုပ်ကလာပ်ကို ကြည့်ရှုရန်</mark> ကြွတော်မူအံ့ဆဲဆဲ ဖြစ်သည်"ဟု ပြောကြားလေ**လျှင် ထိုစိတ္တဇ** ရဟန်းငယ်သည် ထိုမျှလောက် ဆာလောင်မွတ်သိပ်ခြင်း အပြင်း နှိစ်စက်အစ်ပါလျက်လည်း "သိရိမာ"ဟူ၍ ပြော**ဆိုလိုက်လျှင်ပင်** အဆောတလျင် ထ၍ "ငါ့ရှင် ···ဘာကို ပြောလိုက်သနည်း" ဟု မေးမြန်းလေ၏။ သူငယ်ချိုင်းရဟန်းက "ငါ့ရှိင်…မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် သိရိမၥကို ကြည့်ရှုရန်ကြွသွှားတော်မူ**အံ့ဆဲဆဲ ဖြစ်လေ** သည်၊ ငါ့ရှင်သည်လည်း လိုက်ပါမည်လော"**ဟု မေးမြန်းအပ်လေ** 

အစဉ်အတိုင်း သုံးရက်လွန်မြောက်၍ လေးရက်သို့ ရောက်လေ လျှင် သိရမာ၏ ဥတုဇရုပ်ကလင်္ပသည် ဖူးဖူးရောင်ပွ ကြွ၍လာ ၏၊ ကိုးပေါက်ဒွါရ အမာဝတို့မှ ပိုးလောက်တို့သည် တဖွားဖွား ယိုထွက်၍ လာကြကုန်၏၊ တကိုယ်လုံးသည် ကွဲအက်ကာ သလေး ထမင်းအိုးကဲ့သို့ ပွက်ပွက်ထ၍ လာလေ၏။ ထိုအခါ ဗိန္ဒြိသာရ မင်းတရားသည် ရာ ဧ ပြိုဟ်မြို့တော် အတွင်း၌ "အိမ်စောင့်ရန် ကလေးသူငယ်များကိုသာ ထား၍ ကျန်သည့်လူများ သိရိမာ၏ ဥတုဇရုပ်ကလာပ်ကို ကြည့်ရှုရန် လာရောက်ကြရမည်၊ မလာ ရောက်သူတို့အား ငွေအသပြာရှစ်ကျပ် ဒဏ်တပ်မည်" ဟု စည် လည်စေတော်မူ၏၊ မြတ်စွာဘု ရားရှင်၏ အထံတော်သို့လည်း "မြတ်စွာဘုရား အမှူးပြုသော ရဟန်းသံဃာတော်အပေါင်းသည် သိရမာ၏ ဥတုဇရုပ်ကလာပ်ကို ကြည့်ရှုရန် ကြွလာတော်မူစေ ချင်ပါသည်"ဟု ပင့်လျောက်စေလေသည်။

ဟု မိန့်ဆိုတော်မူ၏၊ မင်းကြီးသည် ဘုရားရှင် မိန့်တော်မူတိုင်း ပြုစေလေ၏၊ တဉ်းတယောက်မျှ (ဟံ) ဟူ၍၎င်း, (ဟုံ) ဟူ၍၎င်း ပြောဆိုမည့်သူ မရှိခဲ့ချေ။ မင်းကြီးသည် "မြတ်စွင်ဘုရား----တဦး တယောက်မျှ ယူမည့်သူ မရှိကြပါဘုရား"ဟု ပြန်ကြင်း ေပျာက် ထားလေသော် မြတ်စွာဘုရားရှင်က "မြတ်သောမင်းကြီး ---- ထိုသို့ အသပြင်တထောင်ဖြင့် ယူမည့်သူမရှိခဲ့လျှင် အဖိုးကို လျော့ချလေ လော့"ဟု မိန့်တော်မူသဖြင့် မင်းကြီးသည် "အသပြင် ငါးရာတို့ကို ပေး၍ အလိုရှိသူတို့ ယူကြကုန်" ဟု စည်လည်စေပြန်၍ ယူလိုသူ တဦးတပောင်္ကကိုမျှ မတွေ့ရှိရသဖြင့် "အသပြင်နှစ်ရားငါးဆယ်

ား လျှောက်ထားလေလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်— \_\_\_\_\_\_\_မြတ်သောမင်းကြီး…ထိုသို့ (၆၀က၏ နှမ သိရိမာ) ဖြစ်ခဲ့လျှင် မြိုတော်ာ်အတွင်း၌'အသပြာတထောင်ကို ပေး၍ အလိုရှိသော သူတို့သည် သိရိမာကို ယူကြကုန်'ဟု စည် လည်စေလော့"—–

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရဟန်းအပေါင်းခြံရံလျက် သုသာန် အရပ်ဝယ် နံပါးတဖက်၌ ရပ်တည်တော်မူလေ၏။ ရဟန်းမ အပေါင်းသည်၎င်း, မင်းပရိသတ်သည်၎င်း, ဥပါသကာ ပရိသတ် သည်၎င်း, ဥပါသိကာပရိသတ်သည်၎င်း နံပါးတဖက်စီ၌ နေရာ ယူကာ ရပ်တည်ကြလေကုန်၏။ ပရိသတ်စုံညီသောအခါ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် ဗိမ္ဗိသာရမင်းကြီးကို "မြတ်သောမင်းကြီး ….ဤ သူမကား အဘယ်သူမ–နည်း"ဟု မေးတော်မူ၏။ မင်းကြီးက "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား …. ဆရာဇီဝက၏ နှမ သိရိမာအမည်ရှိသော သူငယ်မ ဖြစ်ပါသည်ဘုရား" ဟု လျောက် ထားလေလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်"မြတ်သောမင်းကြီး ….ဤ သူမကား သိရိမာလော"ဟု အခိုင်အမာ ထပ်၍ မေးတော်မူပြန် ၏။ မင်းကြီးက"မှန်ပါသည် မြတ်စွာဘုရား…"ဟု အခိုင်အမာ စကား လျှောက်ထားလေလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်—–

သော်''အိမ်ႏ----ငါလိုက်မည်"ဟု ပြောဆိုကာ ဆွမ်းသိုးကို စွန့်ပစ် လျက် သပိတ်ကိုဆေးကြေး၍ သပိတ်အိတ်၌ ထည့်ပြီးလျှင် ရဟန်း သံဃာနှင့် အတူတကွ လိုက်ပါခဲ့လေ၏။

<u>ရ</u>တနာ]သိရိမာကို အကြောင်းပြု၍ တရားဟောတော်မူခြင်း၃၁၅

ခုဒ၆

တို့ကိုပေး၍၊ (ပ)၊အသပြာ နှစ်ရာတို့ကို ပေး၍၊ အသပြာတရာကို၊ အသပြာ ငါးဆယ်ကို၊ အသပြာ နှစ်ဆယ့်ငါးကျပ်ကို၊ အသပြာ ဆယ်ကျပ်တို့ကို၊ အသပြာငါးကျပ်တို့ကို၊ အသပြာတကျပ်ကို၊ ငါး မူးကို၊ တမတ်ကို၊ တပဲကို၊ တချင်ရွေးကိုပေး၍ အလိုရှိသူတို့သည် သိရိမာကို ယူကြကုန်" ဟု စည်လည်စေသော်လည်း တဦး တယောက်မျှ လိုချင်သူ မရှိချေ။ "အချည်းနှီး ( = အလကား) အလိုရှိသူတို့ ယူကြကုန်"ဟု စည်လည်စေပြန်သော်လည်း (ဟံ) ဟူ၍၎င်း, (ဟုံ) ဟူ၍၎င်း ပြောဆိုမည့်သူ တဦးတယောက်မျှ မရှိချေ။

မင်းကြီးသည် 'မြတ်စွာဘုရား----အချည်းနှီး ( = အလကား) သော်မှလည်း ယူမည့်သူ မရှိပါ''ဟူ၍ လျှောက်ထားလေသည်၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်—–

> "ရဟန်းတို့ … လူများအပေါင်းသည် ချစ်ခင်စုံမက် နှစ်သက်အပ်သော မာတုဂါမ ( = သိရမာ)ကို သင်ချစ် သားတို့ ကြည့်ရှုကြကုန်လော့၊ ဤရာဇဂြိဟ်မြှုမှာပင် ရှေး အခါက (ဆိုလျှင်) အသပြာတထောင်ပေးမှ တနေ့တာ မြူးထူးပျော်ပါး သွားလာခွင့်ကို ရနိုင်ခဲ့ကြကုန်ပြီ၊ယခုအခါ ၌မူ အချည်းနှီး ( = အလကား) သော်မှလည်း ယူမည့်သူ မရှိတော့ချေ၊ သို့စင်ကလောက် တင့်တယ်လှဘိ တန်ဖိုး ရှိခဲ့သော ရုပ်အဆင်းသည့် ကုန်ခြင်းပျက်ခြင်းသို့ ရောက်

[မီဒီ

ဟု မိန့်တော်မူပြီးလျှင် ဤဆိုလတ္တံ့သော တရားဂါထာကို ဟောကြားတော်မူလေ၏—

> ပဿ စိတ္တကတံ ဗိမ္ဗီ၊ အရကာယံ သမုဿိတံ။ အာတုရံ ဗဟုသင်္ကပ္ပံ၊ ယဿ နတ္ထိ ဓုဝံ ဋ္ဌိတိ။

(ဘိက္ခဝေ = ရဟန်းတော်များ အိုချစ်သားတို…)။ ယဿ = အကြင်သိုသော ခန္ဓာကိုယ်အတ္တဘောအား။ ခုဝံ == မယိုင်မလဲ ခိုင်မြဲသောသဘောသည်၎င်း။ ဋိတိ == ကြံ့ကြံ့ခိုင်ကျည် တည်တို့ခြင်းသဘောသည်၎င်း။ နုတ္ထိ 💳 တစိုးတစ် မရှိပချေ။ စိတ္တကတံ == အဝတ်တန်းဆာ ပန်းနှံ သာ–စသည်တို့ဖြင့် သာယာခုံမက်ဖွယ် အဆန်းတကြယ် ခြယ်လယ်ပြုပြင်၍ထားအပ်သော။ ဗိမ္ဗီ = ရှည်သင့်ရာရှည် တိုသင့်ရာတို ထိုထိုအင်္ဂါကြီးငယ်တို့ဖြင့် တင့်တယ်သည်ဟု အမှတ်မှားပြုလောက်အောင် ပေါင်းစု၍တည်နေသော။ သမုဿိတံ 🗕 သုံးရာသော အရိုးများကြောင့် မားမား မြင့်ခေါင် စိုက်ထောင်ရပ်တည်နိုင်သော။ အာတုရံ 💳 မပြတ်မစ် အခြဲကျင်နာ မခံသာသော။ ဗဟုသက်ပ္ပံ 🛲 / လူသူအများ ပုထုဇန်အန္ဓသားတို့ တရားမမ္မီ ဉာဏ်မသိ၍ တင့်တယ်သည် ဖွယ်ရာသည် မင်္ဂလာရှိသည် ထို၍ များပြား အကြံမှားအပ်သော။ တံ အရူကာယ် 💳 ကိုးပေါက်ခွါရ အမာ**္**မ ယိုကျဖြုန်းဖြုန်း ရွံရှာဖွယ် အပြည့်ဖုံးသဖြင့် တကိုယ်လုံးအမာကြီးသဖွယ် မတင့်တယ် သော ထိုခန္ဓာ့ကိုယ်အတ္တဘောကို။ ပဿ-----ပဿထ == ဖန်ဖန်စေ့ငှ ဘုဏ်စက္ခုဖြင့် ကြည့်ရှုကြကုန်လော့။

ဒေသနာနိဂုံး ဆုံးသောအခါ သတ္တဝါပေါင်း ရှစ်သောင်း လေးထောင်တို့ သစ္စာလေးပါး တရားသိမြင် ကျွတ်တမ်းဝင်ကြ လေသည်။ သိရိမာကို ချစ်ခင်နှစ်သက်နေသော ထိုရဟန်းငယ် သည်လည်း သောတာပတ္တိဖိုလ်၌ တည်လေ၏။

ရတနာ]သိရိမာကို အကြောင်းပြု၍တရားဟောတော်မူခြင်း၃၁၇

ဤသိရိမာဝတ္ထုနှင့် စပ်၍ သုတ္တနိပါတ်အဋ္ဌကထာ ပဌမအုပ် စာမျက် နှာ ၂၃၅၊ ၁-ဥရဂဝဂ်၊ ၁၁-ဝိဓယသုတ် အဖွင့်၌ လာရှိသည်ကိုလည်း ကြည်ညိုဖွယ်ကောင်းလှ၍ ဆက်လက်ဖော်ပြဦးအံ့)-----

္ (ဤဆိုအပ်ခဲ့ပြီးသည်ကား ဓမ္မပဒအဋ္ဌကထာ ဒုတိယအုပ် စာမျက် နှာ ၆၆၂၁၁-ဧရာဝဂ်၊ ၂-သိရိမာဝတ္ထုမှ ထုတ်ဆောင် ဖော်ပြချက်တည်း။

[43

ထိုရဟန်းငယ် အစာဖြတ်၍ အငတ်ခံနေစဉ်ပင် သိရိမာသည် စုတိပြတ်ကွေ သေလွန်ခဲ့၍ ယာမာနတ်ပြည်ဝယ် သုယာမနတ်မင်း ၏ နတ်မိဖုရားကြီး ဖြစ်လေသည်။ ထိုခနင်က သိရိမာ၏ ဥတုဇရုပ် ကလာပ်ကို မီးမသံဂြိတ်စေပဲ သူကောင်ပစ်ရာ သုသာန်၌ ဗိမ္ဗိသာရမင်းကြီး (မြတ်စွာဘုရား မိန့်ကြားချက်အရ) ထားရှိအပ် သော ဥတုဇရုပ်ကလာပ်ကို ကြည့်ရှုတော်မူရန် မြတ်စွာဘုရားရှင် သည် ရဟန်းအပေါင်းခြံရံလျက် ထို စိတ္တဇရဟန်းငယ်ကိုလည်း ခေါ် ဆောင်၍ ကြွတော်မူလင်၏။ ထိုအတူ မြို့သူမြို့သား လူအများ တို့သည်၎င်း, ဗိမ္ဗိသာရမင်းတရားသည်၎င်း လာရောက်ကြလေ၏။

ထိုသုသာန်အရပ်၌ လူအများတို့သည် ''အချင်းတို့ ···· ရှေး အခါတုန်းကဆိုလျှင် ငွေ့ အသပြာာ တထောင့်ရှစ်ကျပ်ဖြင့်လည်း သိရိမာကို ကြည့်ရှုပျော်ပါးရန် အချိန်အလှည့်ကို ရခဲလှဘိ၏၊ ယခုအခါ ထိုသိရမာကို ချင်ရွေးဖြင့်လည်း ကြည့်ရှုလိုသူ မရှိတော့ ပြီတကား"ဟု ပြောဆိုကြကုန်၏။

သိရိမာနတ်မိဖုရားသည်လည်း နတ်ရထားအစီးငါးရာ ခြံရံ အဝ်လျက် ထိုသုသာန်အရပ်သို့ ရောက်ရှိလာလေ၏၊ ထိုသုသာန် အရဝ်၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် စည်းဝေးမိကြသော လူရဟန်း တို့အား တရားဟောရန် ဝိဇယသုတ္တန်ကို၎င်း ထိုရဟန်းငယ်အား ဆုံးမတော်မူရန် (ရှေးဖော်ပြရာပါ) "ပဿ စိတ္တကတံ ဗိမ္ဗံ" အစ ရှိသော ဓမ္မပဒကျမ်းလာ ဤ ဂါထာကို၎င်း ဟောကြားတော်

(ဤအရာ၌ တရားသားပါလှ၍ ဗုဒ္ဓဝင်စာဖတ် သူတော်စင်ပရိသတ် တို့ တရားနှလုံး ကျင့်သုံးပွါးများ အောက်မေ့နိုင်ကြရန် ဝိယေသုတ္တန် မြန်မာပြန်ကို ထုတ်ဆောင်ဖော်ပြဦးအံ့)— ဝိယေသုတ္တန် မြန်မာပြန် (၁) စရံ ဝါ ယဒ် ဝါ တိဋ္ဌိ၊ နိသိန္ဓော ဥဒ ဝါ သယံ။ သမိဥ္ကေတိ ပသာရေတိ၊ သော ကာယဿ ဗူဥ္ဇနာ။

မူလေ၏။

ဝိဇယသုတ္တန် မြန်မာပြန် ၃၁၉

ရတနာ]

၈ရံ ၀ါ = သွားလည်း သွား၏။ ယဒိ = ထိုမျို့။ တိဋ္ဌံ ၀ါ = ရပ်လည်း ရပ်တည်၏။ နိသိန္ဓော ၀ါ = ထိုင်လည်း ထိုင်နေ၏။ ဥဒ 😑 ထိုမျို့။ သယံ ဝါ = လျောင်းလည်း လျောင်းစက်၏။ သမိဉ္စေတိ == ထိုထို အဆစ်တို့ကို ကွေး လည်း ကွေးညွှတ်၏။ ပသာရေတ် 😑 ဆန့်လည်း ဆန့် တန်း၏။ သော = ဤသွား, ရပ်, ထိုင်, လျောင်း, ရွေနှောင်းတက်, ဆုတ်, ကွေးရှပ်, ဆန့်တန်းမှု အစုစု အဖုံဖုံ အမူအရာ အလုံးစုံသည်။ ကငယဿ 😑 ကိုယ်ခန္ဓင္ခ၏။ ဗူဥ္စနာ 🗕 လှုပ်ရှားမှုသာတည်း။ (ဤဂါထာဖြင့် ဤဆိုလတ္တံ့သော အနက်အဓိပ္ပါယ်ကို ဖော်ပြသည်— ဤခန္ဓာကိုယ်၌ အခြားတပါးသော တစုံတယောက်သော သွားတတ် သူ ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါ္ခ်ရပ်တတ်သူပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါ၊ (ပ)၊ ဆန့်တတ်သူပုဂ္ဂိုလ် သတ္တဝါဟူ၍ မရှိ၊ စင်စစ်သော်ကား----(က) သွားလို ရပ်လို၊ ထိုင်နေ့လို၊ အိပ်လို စိတ်ဟုသိ။ ( ခ ) စိတ်ကြောင့်ဖြစ်သေား ဓာတ်ဝါယော၊ နှံ့နှောကိုယ်ဝယ်ပြည့်။ ( ဂ ) ဝါယောပြည့်သော်၊ ရှပ်သစ်ပေါ်၊ ရှပ်သော်သွားပေ၏။ ( ဃ ) ပုဂ္ဂိုလ်မသွား၊ ငါမသွား၊ ရုပ်သွားဉာဏ်ဖြင့်သိ။ ( င ) ပုဂ္ဂိုလ်မရပ်၊ ငါမရပ်၊ ရုပ်ရပ်ဉာဏ်ဖြင့်သိ။ ( ၈ ) ပုဂ္ဂိုလ်မထိုင်၊ ငါမထိုင်၊ ရုပ်ထိုင်ဉာဏ်ဖြင့်သိ။ (ဆ) ပုဂ္ဂိုလ်မအိပ်၊ ငါမအိပ်၊ ရုပ်အိပ်ဉာဏ်ဖြင့်သိ။ ( ၁ ) ပုဂ္ဂိုလ်မကွေး၊ ငါမကွေး၊ ရုပ်ကွေး ဉာဏ်ဖြင့်သိ။ ( ဈ ) ပုဂ္ဂိုလ်မဆန့်၊ ငါမဆန့်၊ ရုပ်ဆန့်ဘဏ်ဖြင့်သိ-----ဟူသောအတိုင်း (၁) သူားလိုသောစိတ် ဖြင့်လတ်သော် ထို စိတ် ကြောင့်ဖြစ်သော ဝါယောဓာတ်သည် တကိုယ်လုံး၌ ပြန့်နှံ့လေသည်။ ထိုသို့ ဝါယောဓာတ် တကိုယ်လုံး ပြန့်နှံ့ခြင်းကြောင့် ကိုယ်ကာယ၏ သွားလိုရာအရပ်သို့ ရှေးရှူဆောင်ခြင်းသည် ဖြစ်၏။ သွားလိုရာ အရပ် ကပါးဖက်၌ သွားသောအမူအရာအားဖြင့် ရုပ်ထူးတို့ ထင်ရှားဖြစ်ပေါ် လာကြ၏ဟု ဆိုလိုသည်။ ထိုသို့ ရှပ်အဆက်ဆက်တို့၏ သွားသော အမူ <mark>ر ا</mark>

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

ုနီ

အရာဖြင့် ဖြစ်ကြသောကြောင့်ပင် (ဝါ-ဖြစ်ကြသည် ကိုပင်) "သွား၏" ဟူ၍ လောကပညတ် ခေါ် ဆိုအပ်လေသည်။

(၂) ထိုအတူ ရပ်လိုသောစိတ် ဖြစ်လတ်သော် ထိုစိတ် ကြောင့် ဖြစ် သော ဝါယောဓာတ်သည် တကိုယ်လုံးသို့ ပြန့်နှံ့လေသည်၊ ထိုသို့ ဝါယောဓာတ်တကိုယ်လုံး ပြန့်နှံ့ခြင်းကြောင့် ကိုယ်ကာယ၏ မတ်မတ် စိုက်ထောင်ခြင်းသည် ဖြစ်၏၊ အထက် အထက် ဌာနဖြင့် ရုပ်အထူးတို့၏ အဆင့်ဆင့် ဖြစ်ပေါ်ခြင်းဖြစ်သည်ဟု ဆိုလိုသည်။ ထိုသို့ ရုပ်အဆက် ဆက်တို့ အောက်နှင့်အထက် အဆင့်ဆင့် ရပ်သောအမူအရာဖြင့် ဖြစ်ကြ သောကြောင့်ပင် (ဝါ-ဖြစ်သည်ကိုပင်) "ရပ်၏" ဟူ၍ လောကပညတ် ခေါ်ဆိုအပ်လေသည်။

(၃) ထိုအတူ ထိုင်လိုသောစိတ် ဖြစ်လတ်သော် ထိုစိတ်ကြောင့် ဖြစ်သော ဝါယောဓာတ်သည် တကိုယ်လုံးသို့ ပြန့်နှံ့လေသည်၊ ထိုသို့ ဝါယောဓာတ်တကိုယ်လုံး ပြန့်နှံ့ခြင်းကြောင့် ကိုယ်ကာယ၏ အောက် ပိုင်းက ကွေးသော အမူအရာ အထက်ပိုင်းက စိုက်ထောင်သောအမူအရာ ဖြစ်ပေါ် လာ၏၊ အောက်ပိုင်း ကိုယ်ကာယက ကွေးသော အမူအရာ အထက်ပိုင်း ကိုယ်ကာယက စိုက်ထောင်သော အမူအရာဖြင့် ရုပ်အထူးတို့ ထင်ရှားဖြစ်ပေါ်ကြသည်ဟု ဆိုလိုသည်၊ ထိုသို့ ရုပ်အထူးတို့ ထိုင်သော အမူအရာဖြင့် ဖြစ်ကြသောကြောင့်ပင် (ဝါ-ဖြစ်ကြသည်ကိုပင်)''ထိုင်၏'' ဟူ၍ လောကပညတ် ခေါ် ဆိုအပ်လေသည်။

(၄) ထို့အတူ လျောင်းလို အိပ်လိုသောစိတ် ဖြစ်လတ်သော် ထို စိတ်ကြောင့်ဖြစ်သော ဝါယောဓာတ်သည် တကိုယ်လုံးသို့ ပြန့်နှံ လေသည်၊ ထိုသို့ ဝါယောဓာတ် တကိုယ်လုံး ပြန့်နှံ့ခြင်းကြောင့် ကိုယ်ကာယ၏ ဖီလာကန့်လန့် ဆန့်သော အခြင်းအရာ ဖြစ်ပေါ် လာ၏၊ ဖီလာကန့်လန့် ဆန့်သော အမူအရာဖြင့် ရုပ်အထူးတို့ ထင်ရှားဖြစ်ပေါ် ကြသည်ဟု ဆိုလိုသည်၊ ထိုသို့ ရုပ်အထူးတို့ ဖီလာကန့်လန့် ဆန့်သောအမူ အရာ=လျောင်းအိပ်သောအမူအရာဖြင့် ဖြစ်ကြသောကြောင့်ပင် (ဝါ– ဖြစ်ကြသည်ကိုပင်) "လျောင်း၏=အိပ်၏"ဟူ၍ လောကပညတ် ခေါ် ဆိုအပ်လေသည်။

ထိုအတူ "ကွေး၏ ဆန့်၏"ဟု ဆိုရာ၌လည်း ကွေးလို့ဆန့်လိုသော စိတ်ဖြစ်လတ်သော် ထိုစိတ်ကြောင့်ဖြစ်သော ဝါယောဓာတ်သည် ထိုထို အဆစ်တို့သို့ ပြန့်နှံ့လေသည်၊ ထိုသို့ ဝါယောဓာတ် ပြန့်နှံ့ခြင်းကြောင့် အဆစ်တို့၏ ကွေးသောအမူအရာ ဆန့်သောအမူအရာ ဖြစ်ပေါ် လာ ၀ိယေသုတ္တန် မြန်မာပြန် ၃၂**၁** 

လေသည်၊ ကွေးသောအမူအရာ ဆန့်သောအမူအရာဖြင့် ရုပ်အထူးတို့ ထင်ရှားဖြစ်ပေါ်ကြသည်ဟု ဆိုလိုသည်၊ ထိုသို့ ရုပ်အထူးတို့ ကွေးသော အမူအရာ ဆန့်သောအမူအရာဖြင့် ဖြစ်ကြသောကြောင့်ပင် (ဝါ--ဖြစ်ကြသည်ကိုပင်) "ကွေး၏ ဆန့်၏" ဟူ၍ လောကပညတ် ခေါ်ဆို အပ်လေသည်။

ထို့ကြောင့် ဖော်ပြရာပါ လောကပညတ် ခေါ်ဆိုအပ်သည့် သွားမှု, ရပ်မှု ထိုင်မှု လျောင်းမှု=အိပ်မှု ကွေးမှု ဆန့်မှု အမူအရာအစုစုသည် ဤကိုယ်ခန္ဓာ၏ လှုပ်ရှားမှုသာဖြစ်၏၊ ဆထိုထိုအမူအရာဖြင့် ရုပ်တရား အထူးတို့ ထင်ရှားဖြစ်ပေါ် မှုသာ ဖြစ်၏ဟု ဆိုလိုသည်၊ ဤခန္ဓာကိုယ်၌ အခြားတပါး တစုံတယောက် သွားတတ်, ရပ်တတ်,ထိုင်တတ်,လျောင်း တတ်=အိပ်တတ်, ကွေးတတ်, ဆန့်တတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါ အတ္တဇီဝ ဟူ၍ မရှိ၊ ဤကိုယ်ခန္ဓာသည် တစုံတယောက် သွားတတ်သော ပုဂ္ဂိုလ် သတ္တဝါ, ရပ်တတ်သော, ထိုင်တတ်သော, လျောင်းတတ်=အိပ်တတ် သော, ကွေးတတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါ, ဆန့်တတ်သော ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါ အတ္တဇီဝမှ ဆိတ်သုဉ်း၏။ စင်စစ်သော်ကား—---

> စိတ္တန္**ာနုတ္တမာဂမ္မ၊ နာနုတ္တဲ့ ဟောတိ ဝါယုနော။** ဝါယုနာနုတ္တတော နာနာ၊ ဟောတိ ကာယဿ ဣဉ္ဇနာ။

စိတ်ထူးခြားမှုကို အစွဲပြု၍ ဝါယောဓာတ်၏ ထူးခြားမှုသည် ဖြစ်၏၊ ဝါယောဓာတ်ထူးခြားမှုကြောင့် ဤကိုယ်ခန္ဓာ၏ လှုပ်ရှားမှု အထူးထူး အထွေထွေ ဖြစ်ပေါ် လေသည်။ ။ဤကား ဤဂါထာ၌ ပရမတ္ထ သဘော အနက်အဓိပ္ပါယ်တည်း။

ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဤပဌမဂါထာဖြင့် အနိစ္စ လက္ခဏာ ခုက္ခလက္ခဏာ အနတ္တလက္ခဏာ = သုံးပါးကို ထင်ရှားပြတော်

ရတနၥ၂

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

သည်)။ သို့ရကား "စရံ ဝါ ယဒိ ဝါ တိဋ္ဒိ" စသော ဂါထာသုံးပိုဒ်ဖြင့် က္ခရိယာပုထ် တမျိုးတမျိုး ပြောင်းလဲဖုံးအုပ်၍ထားအပ်သော ဒုက္ခ လက္ခဏာကို ပြတော်မူ၏။ (ကိုယ်ဆင်းရဲသောကြောင့် တ္တရိယာပုထ် အမျိုးမျိုးပြောင်းလဲရသည်၊ သို့ရကား က္ကရိယာပုထ်အမျိုးမျိုး ပြောင်း လဲရမှုတည်းဟူသော အကျိုးကို ဖော်ပြသဖြင့် အကြောင်းဖြစ်သည့် ကိုယ်ဆင်းရဲမှု=ဒုက္ခလက္ခဏာကို သိရလေသည်)။

ထိုအတူ သွားသောအခါ၌ ရပ်ခြင်း စသည်တို့ မရှိသောကြောင့် "သော ကာယဿ ဣဥ္ဇနာ=ဤသွား ရပ် ထိုင် လျောင်း ရှေ့နှောင်း-တက် ဆုတ် ကွေးရုပ် ဆန့်တန်းမှု အစုစု အဖုံဖုံ အမူအရာ အလုံးစုံသည် ကိုယ်ခန္ဓာ၏ လှုပ်ရှားမှုသာတည်း" ဟု ဟောတော်မူသော မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည့် သန္တတိဖြင့် ဖုံးလွှမ်းအပ်သော အနိစ္စလက္ခဏာကို ပြ တော်မူ၏။

ထင်ရှားစေဦးအံ့—ရုပ်နာမ်တရားတို့၏ အဆက်မပြတ် ဖြစ်ပွါးနေမှု ကို သန္တတိဟူ၍ ခေါ်ဆိုသည်၊ ယင်းသို့ ရုပ်နာမ်တို့၏ အဆက်မပြတ် ဖြစ်ပွါးနေမှု = သန္တတိကြောင့် ထိုရုပ်နာမ်တရားတို့၏ သူ့စဏနှင့်သူ ချုပ်ပျောက်ပျက်ဆုံး၍ သွားမှု တည်းဟူသော = အနိစ္စလက္ခဏာကို မမြင်ရခြင်းဖြစ်သည်၊ ထိုအကြောင်းကို အစွဲပြု၍ "အနိစ္စလက္ခဏာကို မမြင်ရခြင်းဖြစ်သည်၊ ထိုအကြောင်းကို အစွဲပြု၍ "အနိစ္စလက္ခဏာကို သန္တတိ ဖုံးအုပ်ထားသည်" ဟု ပညာ ၁ ရှိတို့ မိန့်ဆိုတော်မူကြသည်။ "သော ကာယထာ ဣဥ္စနာ = ဤသွား ရပ် ထိုင် လျောင်း ရှေ့ နှောင်းတက် ဆုတ် ကွေးရှပ် ဆန့်တန်းမှု အစုစု အဖုံဖုံ အမူအရာ အလုံးစုံသည် ကိုယ်ခန္ဓာ၏ လှုပ်ရှားမှုသာတည်း"ဟု ဟောတော်မူလိုက် ခြင်းဖြင့်—

"ဣရိယာပုထ် အမှုအရာ တခုတခု၌ သဘောတူသောနာမ်ရှ**ပ် တစု** တစုတို့ အဆက်မပြတ် ဖြစ်ပေါ် နေကြသည်။ ဣရိယာပုထ်တပါး အမှု အရာတပါး ပြောင်းလဲသွားသောအခါ ထို နာမ်ရုပ် တရားတို့သည် အစုလိုက် အစုလိုက်ပင် ပြောင်းလဲ၍ သွားကြသည် ဆ ချုပ်ပျောက်၍ သွားကြသည်"—

ဟူသော အနက်အဓိပ္ပါယ်ကို သိစေတော်မူ၏၊ထို့ကြောင့် ထိုနောက်ဆုံး စတုတ္ထပိုခ်ဖြင့် သန္တတိဖြင့် ဖုံးလွှမ်းထားသည့် အနိစ္စလက္ခဏာကို မြတ်စွာ ဘုရား ထင်ရှားပြတော်မူသည်ဟု အဓိပ္ပါယ်ကို သိရလေသည်။

ရှေး၌ သိုအပ်ပြီးသည့်အတိုင်း ပရမတ္ထ သဘာဝ စင်စစ်အားဖြင့် သွားလို့ ရပ်လို့ ထိုင်လို့ လျောင်းလိုသောစိတ်ကြောင့် စိတ္ထဇဝါယော

(၁) ထိုလေးပါးတို့တွင် ရွှေနောက်ဖြစ်သော ရုပ်နာမ်တရားတို့၏ အခြားမရှိ အကြားမထင်သောအားဖြင့် တရားလုံး တခုတည်းကဲ့သို့ ထင်မှတ်ယူရအောင် ဖြစ်ပွါးခြင်း စုလျက် တွဲလျက် ခဲလျက် ဖြစ်ပွါး ခြင်းသည် သန္တတိဆနမည်၏။

~ <mark>သန လေးပါး</mark> ဤအရာ၌ (၁) သန္တတိ<mark>ဃန (၂) သမူဟဃန (၃) ကိစ္စဃန (၄)</mark> အာရမ္မဏဃနဟူ၍ ဆနု<mark>လေးပါးရှိသည်။</mark>

ဓာတ်ဖြစ်သည်၊ ထို ဝါယောဓာတ် တကိုယ်လုံး ပြန့်နှံ့သောကြောင့် သွားသော အမူအရာ, ရပ်သော အမူအရာ, ထိုင်သော အမူအရာ, လျောင်းသော အမူအရာ ဖြင့် ရုပ်အထူးတို့ ဖြစ်ကြသည်၊ ထိုသို့ ဖြစ်ကြသည်ကိုပင် လောက ပညတ်အားဖြင့် သွားသည်, ရပ်သည်, ထိုင်သည်, လျောင်းသည်, ရွှေသို့တက်သည်, နောက်သို့ ဆုတ်သည်, ကွေးသည်,ဆန့်သည် ဟူ၍ ခေါ် ဆိုအပ်လေသည်၊ ပရမတ္တအားဖြင့်ကား ထိုထိုအကြောင်း စုပေါင်း ညီညွတ်သဖြင့် ရုပ်အထူးတို့ ဖြစ်ကြခြင်းသာ ဖြစ်သည်၊ ရုပ်နာမ်နှစ်ဖြာ ကိုယ်ခန္ဓာ၏ ဆိုင်ရာအကြောင်း စုပေါင်း ညီညွတ်သဖြင့် ထိုထိုသွားခြင်း, ရပ်ခြင်းတ– စသော အမူအရာအားဖြင့် ရုပ်အထူးတို့၏ ဖြစ်ကြခြင်းသာဟု ဆိုလိုသည်။ ဤအချက်ကို လေး နက်စွာ မသိသောကြောင့် အတ္တဝါဒသမားတို့က "အတ္တလိပ်ပြာသည်ပင် သွား၏, ရပ်၏, ထိုင်၏, လျောင်း၏"ဟု ပြောဆိုကြလေသည်၊ထိုသူတို့ အလိုအားဖြင့် "အတ္တလိပ်ပြာ၏ သွားမှု, ရပ်မှု, ထိုင်မှု,လျောင်းမှု" ဟု ဆိုကြသည်၊ ထိုကို မြတ်စွာဘုရားရှင်က "အတ္တလိပ်ပြာ၏ သွားမှု, ရပ်မှု ထိုင်မှု, လျောင်းမှု မဟုတ်၊ သော ကာယသာ ကုဥ္စနာ=ဤ အပြုအမူ အလုံးစုံသည် ကိုယ်ခန္ဓာ၏ လှုပ်ရှားမှု ထိုထို အကြောင်း စုပေါင်း ညီညွတ်သဖြင့် ထိုထို အမူအရာအားဖြင့် ရုပ်အထူးတို့၏, ထင်ရှား ဖြစ်ပွါးခြင်းမျှသာ ဖြစ်သည်"ဟု ဟောတော်မှုသည်။

ဝိယေသုတ္တန် မြန်မာပြန်

515

ရတနာ]

ဤ၌ "အခြားမရှိသောအားဖြင့်ဖြစ်ခြင်း"ဟူသည်မှာ ရွှေတရား၏ ဘင်ခဏနှင့်ပြိုင်လျက် နောက်တရားကဖြစ်ခြင်း (တနည်း) ရွှေတရား ချုပ်သည်၏ အခြားမဲ့မှာပင် နောက်တရားက ထင်ရှားဖြစ်ခြင်းကို ဆိုလို သည်။ ၎င်းကို (ပုရိမပစ္ဆိမာနံ နိရန္တရတာ = ရွှေတရား နောက်တရား တို့၏ အကြားမရှိဖြစ်သည်၏အဖြစ်)ဟူ၍ ငွီကာဆရာကြီးများ ခေါ်ဆို အသုံးပြုတော်မူကြသည်။ ယင်းကဲ့သို့ အခြားမရှိ အကြားမထင်အောင် 616

ဖြစ်ပွါးခြင်းဖြင့် အဖြစ်တရားဖက်က အားရှိကာ ဖုံးလွှမ်းအပ်သကဲ့သို့ ဖြစ်၍ အပျက်တရားဖက်က မထင်ရှားသောကြောင့် "ယခု တွေ့မြင် ရသော တရားသည် ယခင်တွေ့မြင်ရသောတရားပင်တည်း"ဟု မှတ်ယူ သော အနေဖြင့် လူများအပေါင်းတို့ ဖောက်ပြန််ယွေ့ပြား အထင်မှား အမှတ်မှားကြရလေသည်။ ဤသဘောကို "ထင်းမီးစတခုကို ကိုင်၍ ဝွေ ရမ်းလျှင် မီးဝိုင်းကြီးဟု ထင်ရမှု"ကသက်သေခံလျက်ရှိသည်။ (ဤကား သန္တတိဃနတည်း) ။

(၂) ဖဿ- အစရှိသောနာမ်တရား, ပထဝီ- အစရှိသော ရုပ်တရား တို့၏ ထိုထို နာမ်ကလာပ် ရုပ်ကလာပ်တို့၌ တပေါင်းတည်း တစုတည်း အနေဖြင့် ပရမတ္ထတရားသား တခုတည်းကဲ့သို့ ထင်မှတ်ရအောင် စုယျက် တွဲလျက် ခဲလျက် ဖြစ်ပွါးခြင်းသည် သမူဟဆနမည်၏။

နာမ်တရား ရုပ်တရားတို့သည် ဖြစ်ပွါးကြသောအခါ တရားလုံး ( သဘာဝသတ္တိ) တခုတည်းသာ ဖြစ်ကြသည်မဟုတ်၊ နာမ် တရား ဖက်ကလည်း အနည်းဆုံး ရှစ်မျိုး ( စက္ခု ဝိညာဏ်နှင့် သဗ္ဗစိတ္တ-သာဓာရဏ စေတသိက်ခုနစ်ပါးကို ဆိုလိုသည် )၊ ရုပ် တရားဖက် ကလည်း အနည်းဆုံး ရှစ်မျိုးပင် (အဋ္ဌကလာပ်ရုပ်ကို ရည်ညွှန်းသည်) ဖြစ်ပွါးကြသည်၊ ယင်းကဲ့သို့ အနည်းဆုံး သဘာဝသတ္တိရှစ်မျိုးတို့ သဘာဝသတ္တိတမျိုးတည်းဟု ထင်မှတ်ယူရအောင် စုလျက် ပေါင်းလျက် တွဲလျက် ခဲလျက်ဖြစ်ပွါးခြင်းကို သမူဟုဆနုခေါ် သည်ဟု ဆိုလိုသည်။ (ဤကား သမူဟုဆနုတည်း)။

(၃) နာမ်ကလာပ်တခုတခု, ရပ်ကလာပ်တခုတခု၌ ပါရှိကြသည့် နာမ်တရား ရုပ်တရားအသီးသီးတို့သည် ဆိုင်ရာဆိုင်ရာ မိမိမိမိတို့၏ ကိစ္စ အလုပ်တို့ကို ပြုလုပ်ပြီးပြေစေကြလျက် ဖြစ်ပွါးကြလေသည်၊ ထိုသို့ ဖြစ်ပွါးကြရာ၌ (အဘိဓမ္မာ ဉာဏ်ပညာမျက်စိ မရှိသောသူတို့အဖို့မှာ) ဤကား ဖဿ၏အလုပ်ကိစ္စ, ဤကား ဝေဒနာ၏အလုပ်ကိစ္စ, ဤကား သညာ၏အလုပ်ကိစ္စ – စသည်ဖြင့်၎င်း, ဤကား ပထဝီ၏ကိစ္စ, ဤကား အာပေါ၏ကိစ္စ, ဤကား ဝါယော၏ကိစ္စ, ဤကား တေဇော၏ကိစ္စ – စသည်ဖြင့်၎င်း အလုပ်ကိစ္စအထူးကို သိမ္မိရန် ခဲယဉ်းလှကုန်၏၊ ယင်းသို့ နာမ်တရား ရုပ်တရားတို့၏ မိမိမိမိတို့၏ ဆိုင်ရာကိစ္စအထူးကို သိနိုင် ခဲသောအနေဖြင့် တရားလုံးတခုတည်းဟု ထင်မှတ်ရအောင် စုလျက် တွဲလျက် ခဲလျက်ဖြစ်ပွါးမှုကို ကိစ္စဃနခေါ် သည်။ (ဤကား ကိစ္စဃန တည်း)။ ၀ိယေသုတ္တန် မြန်မာပြန် ၃၂၅

(၄) နာမ်ကလာပ်တခုတခု၌ပါရှိသော ထိုထိုနာမ်တရားတို့၏အာရုံ တခုကို စု၍ပေါင်း၍ အာရုံပြုသောအနေဖြင့်၎င်း ရုပ်ကလာပ်တခုတခု၌ ပါရှိသော ထိုထိုရုပ်တရားတွဲ၏ အာရုံတခုတည်းအနေဖြင့်၎င်း ပရမတ္ထ တရားသား (သဘာဝသတ္တိ)တခုတည်းဟု ထင်မှတ်ရအောင် စုလျက် တွဲလျက် ခဲလျက်ဖြစ်ပွါးခြင်းကို အာရမ္မဏဃနခေါ် သည်။ (ဤကား အာရမ္မဏဃနတည်း)။

အချုပ်အားဖြင့် အကြောင်းပစ္စည်းတရား အကျိုးပစ္စယုပ္ပန်တရား အနေဖြင့် ဖြစ်ပွါးကြသည့် များစွာသော ရုပ်နာမ်တရားတို့၏ ကာလ အားဖြင့်, သဘာဝအားဖြင့်, ကိစ္စအားဖြင့်, အာရံသဘောအားဖြင့် အထူးအပြားကို သိနိုင်ခဲသောအနေအားဖြင့် တရားလုံး တရားသား တခုတည်းကဲ့သို့ ထင်မှတ်ယူရအောင် ဖြစ်ပွါးခြင်းကို အစဉ်အတိုင်း သန္တတိဃန, သမူဟဃန, ကိစ္စဃန, အာရမ္မဏဃနဟူ၍ ခေါ် ဆိုအပ်လေ သည်။ ။ (ဤ ဃနလေးပါး အကြောင်းကို ဓမ္မသင်္ဂဏီ မူလဋီကာ ၈၁မျက်နှာ ၆ဝ-နှင့် ဓမ္မသင်္ဂဏီအနုဋီကာ စာမျက်နှာ ၆၆-တို့မှ ထုတ် နုတ်ဖော်ပြအပ်သည်)။

"ငရုတ်စေ့ ၌၊ စိတ်တွေ့သတ်သတ်၊ အစပ်ကိုတည့်၊ ရှုမျှော် ကြည့်သို့၊ သတ္တိကိုမျှ၊ ရှုကြည့်ရ၊ ပရမတ္ထမှာ"—–

ဟူသောအတိုင်း ထိုထိုနာမ်ရှပ်တရားတို့၏ သဘာဝသတ္တိကို ဉာဏ် မျက်စိဖြင့် ရှုကြည့်နိုင်မှ ပရမတ္ထသို့ အမြင်ဆိုက်ရောက်သည်၊ ပရမတ္ထသို့ အသိဉာဏ်အမြင်ဆိုက်ရောက်မှ ဃနပြိုသည်းဃနပြိုမှအနတ္တအသိဉာဏ်ကို ရနိုင်သည်။ သဘာဝသတ္တိကို ဉာဏ်မျက်စိဖြင့် မရှုကြည့်က ပရမတ္ထသို့ အမြင်မဆိုက်၊ မရမတ္ထသို့ အသိဉာဏ်အမြင် မဆိုက်လျင် ဃနမပြိုးဃန မပြိုလျင် အနတ္တအသိဉာဏ်ကို မရနိုင်၊ ထို့ကြောင့် "**အနတ္တလက္ခဏာကို** ဃနဖုံးသည်"ဟု ပညာရှိတို့ မိန့်ဆိုတော်မူကြသည်။

ရတနာ |

ဤ ပဌမဂါတာ၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် စတုတ္ထပါဒ ''သော ကာယသာ ဇူဥူနာဆဤအပြုအမူ အလုံးစုံသည် ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါ အတ္တ လိပ်ပြာ၏ အပြုအမူမဟုတ်၊ စင်စစ်သော်ကား ထိုထိုရုပ်နာမ်တရား အစု၏ ဆိုင်ရာဆိုင်ရာ မိမိမိမိတို့၏ အလုပ်ကိစ္စကို ပြုလုပ်ပြီးပြေစေသော အားဖြင့် ဖြစ်ပွါးမှု=လှုပ်ရှားမှုသာတည်း''ဟု ဟောတော်မူလိုက်သဖြင့် ဃနဖြင့် ဖုံးလွှမ်းအပ်သော အနပ္ဘာလက္ခဏာသဘောကို ပြတော်မူ၏။ ဤအရာစုကား နက်နဲဘိတောင်း၊ သာမန်ဉာဏ်မျက်စိဖြင့် မသိနိုင်ချေ)။ ပဌမဂါထာ ပြီး၏။

၃၂၆ ဗြန္မ မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် လက္ခဏာရေး သုံးပါးကို ပြတော်မူသောအားဖြင့် နိစ္စသဘော, သုခသဘော, အတ္တသဘော မှ ဆိတ်သုဉ်းသည့် သုညတကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟောတော်မူပြီးလျှင် တဖန် သ၀ိညာဏကအသုဘ == သက်ရှိအသုဘ, အ၀ိညာဏက-အသုံဘ 🗕 သက်မဲ့အသုဘ္ နှစ်ပါးကို ပြအံ့သောငှါ နောက် ဂါထာများကို ဆက်၍ ဟောကြားတော်မူလေသည်----(၂) အဋ္ဌိနဟာရှသံယုတ္တော၊ တစမိသာဝလေပနေဘ. ဆ၀ိယာ ကာယော ပဋိန္ဆန္ခော၊ ယထာဘူတံ န ဒိဿတိ။ ကာယော 😑 သ၀ိည္ဘာဏကခေါ်ဆို ဤ ခန္ဓာကိုယ် သည်။ အဋ္ဌိနဟာရုသံယုတ္တော = (သုံးရာသော) အရိုး, အရိုးကို ဖွဲ့သည့် (ကိုးရာသော) အကြော, အရသာကို ဆောင်သည့်(ခုနစ်ထောင်သော) အကြောတ္ရိနှင့် ဖွဲ့ယှက် ရစ်ပတ် စစ်ယှဉ်သည်ဖြစ်၍။ တစမံသာဝလေပနော 💳 အဆင်းဖွေးဖြှ ထူသောအတွင်းရေ,ကိုးရာသောသားတစ် တို့ဖြင့် လိမ်းကျံအပ်သည်ဖြစ်၍။ (ပရမခုဂ္ဂန္ဓဇေဂုန္ညပဝ္ရှိ-ကူလော 💳 အလွန်ပင် ရနံ့ပုပ်လှောင်း စက်ဆုပ်ဖွယ် ရွံရှာ ဖွယ်ကောင်းလှ၍)။ ကာယော = သဝိညာဏကခေါ်ဆို ဤခန္ဓာကိုယ်ကို။ ဆ၀ိယာ 🛲 အဆင်းထူးတွေ အပေါ်ရေ = အရေပါး)ဖြင့်။ ပဋိစ္ဆန္ဓော = အိမ်နံရံကို အညို

စ်သည် ဆိုးရည်သုတ်မွန်း ပိုနှုန်းနှန်းလျှင် ဖုံးလွှမ်းခြယ် လှယ်အပ်သည် ဖြစ်၍။ ယထၥဘူတံ == ဟုတ်မှန်လှစွာ အသုဘအခြင်းအရာကို။ န ဒိဿတိ == ပညာအန္မ လူ္စ ဗာလတို့ လုံးဝမထင် မမြင်ကြရချေ။

(ဤကိုယ်၏ သဘောကား—အိမ်၌ ထုပ် လျောက် ှင်င်း မြှား အမာခံများကို မရွှေရှားအောင် ကြိမ်နွယ်ဖြင့် တုပ်နှောင် ဖွဲ့ချည်အပ် သကဲ့သို့ အမာခံဖြစ်သော အရိုးပေါင်းဆုံးရာခြောက်ဆယ်တို့ကို မရွှေ မရှား တည်ရှိအောင် ကြိမ်နွယ်နှင့်တူသော အကြောပေါင်း ကိုးရာတို့ ဗီဇယသုတ္တန် မြန်မာပြန် ၃၂၇

ရတနာ]

ဖြင့် ဖွဲ့ယှက်တုပ်နှောင်၍ ထား<mark>အပ်လေသည်။ ထို၏ အပေါ် မှ</mark> ဘိတ္တိ ခေါ်သော မျက်ကွက်နံရီကို နွှားချေး မြေညက်စိုင်တို့ဖြင့် မှုမ်းမံလိမ်း ကျံအပ်သကဲ့သို့ အသားတစ် အသားစိုင်ပေါင်း ကိုးရာတို့ဖြင့် လိမ်းကျံ မွမ်းမံအပ်လေသည်။ ထို၏ အထက်မှ တဖန် အင်္ကတေ အချောကိုင် သကဲ့သို့ အရေထုဖြင့် ရစ်ပတ်ဖွဲ့ယှက်၍ ထားအပ်လေသည်။ ဖော်ပြ ရာပါ အရိုး,အကြော,အသားတစ်,အရေထူများကား ပင်ကိုယ်သဘာဝ အားဖြင့် ရနံ့ပုပ်လှောင်း စက်ဆုပ်ဖွယ်ရှုံရှာဖွယ်ကောင်းလှ၏၊ သို့သော် အိမ်နံရံကို ကြည့်ရှု၍ တင့်တယ်အောင် အညို့ အဝါ့ အစိမ်း အနီ စသော ဆေးအမျိုးမျိုးတို့ဖြင့် အသွေးအမျိုးမျိုးဖြစ်ရန် ခြယ်လှယ် ဖုံးအုပ်ထားသကဲ့သို့ ထိုအရိုး္ အကြော္ အသားတစ်္ အရေထူတို့ကို ဆိုးဆေးနှင့် တူသည့် အညို့ အရွှေ့ အနို့ အဖြူ အဆင်းအမျိုးမျိုး ရှိသော ယင်ကောင်၏ တောင်ပံအလား(တကိုယ်လုံးကို ခွါ၍ လုံးလိုက် လျင် ဇီးစေ့ခန့်မျှသာ ပမာဏရှိသည့်) သိမ်မွေ့လှစွာသော အပေါ်ရံ အရေပါးက ဖုံးအုပ်၍ ထားအပ်သောကြောင့် ပညာမျက်စိ မရှိသူတို့ သည် ဟုတ်တိုင်းမှန်စွာ အသုဘ အခြင်းအရာကို မမြင်ကြရချေဟု ဆိုလိုသည်။)

ယင်းသို့ အရေပါးတည်းဟူသော ဆိုးရေတပ်စွန်းအပ်သည့် အရေထူဖြင့် ရစ်ပတ်ဖွဲ့ယှက်၍ ထားအပ်သောကြောင့် လူအပေါင်း အား မထင်ရှားသည့် အလွန်လျှင် မစင်ကြယ်, ရနံ့မကောင်း, စက်ဆုပ်ဖွယ်, ရွံရှာဖွယ်ကောင်းသည့် အထူးထူးသော အတွင်း အသုဘ ကောင္မာသတို့ကို ပညာမျက်စိဖြင့် ထိုးဖောက်၍ ဤသို့ ခြင်အောင် ကြည့်ရှုရမည်ဟု ပြတော်မူလိုသဖြင့် ဤဂါထာတို့ကို ဆက်၍ ဟောတော်မူအပ်လေသည်-----(၃) အန္တပူရော ဥဒရပူရော၊ ယကနပေဋသာ ဝတ္ထိနော။ တဒယဿ ပပ္ပါသဿ၊ ဝက္ကဿ ဗိဟကဿ စ။ (၄) သိင်္ဃာဏိကာယ ဓေဋ္မဿ၊ သေဒဿ စ မေဒဿ စ။ လောဟိတဿ လသိကာယ၊ ပိတ္တဿ စ ဝသာယ စ။

(အယံ ကာယော 😑 သ၀ိညာဏက ေါ်ဆို ဤခန္မာ ကိုယ်သည်။ န စန္ဒနာဒိပူရော 😑 စန္ဒကူးနံ့သာ စသည် တို့ဖြင့် ပြည့်သည်မဟုတ်။ အထ ခေါ = အဟုတ်သော် ကား)။ အယံ ကာယော = သ8ညာဏကခေါ်ဆို ဤ ခန္ဓာကိုယ်သည်။ အန္တပူရော = အူမဖြင့် ပြည့်၏။ (၀ါ-အန္တပူရော = ယောက်ျား ဒွတ္ထိိး မိန်းမ ဋ္ဌာဝီ အတောင် ရှည်သား ဖြူသည်အဆင်း ကတေအင်းသို့ သွေးကျင်း မှာခွေ ခေါင်းပြတ်မြွေလို လည်မျိုဝစ္စ ပဒေသဝယ် နှစ် ဆယ်တတွန့် လိမ်တွန့်ရစ်နေ အူမခွေဖြင့် ပြည့်၏။ 10 **-**ပေါက်သည့် နောက်အနက်ကား မဟာဝိသုဒ္ဓါရာမ ဆရာ တော်ဘုရားကြီး၏ အနက်များဖြစ်သည်၊ နောက်၌လည်း ဤနည်းအတူပင်)။ ဥဒရပူရော == အစာသစ်ဖြင့်ပြည့်၏။ (၀ါ-ဥဒရပူရော = စားသည့်အစာ သွင်လျာရူပ အူမထက်ဖျား ဆန့်ထုပ် လားသို့ ပ-ကား သန့်ရှင်း တွင်း-ပိန္နဲခွံ ရှိဖွယ်ဘိခြင်း တစိတ္မွင်းနှယ် သုံးဆယ်နှစ်မျိုး ပိုးတို့နေရာ အူထုံးမှာဝယ် လျာရည်တံတွေး သွားမြှေးအာစေး ထိုထိုကြေးကို သိမ်း ထွေးပေါင်းစု ထောင်းထုဝါးချေ မျိုလေဆင်း သက်

[43

ဓာတ်မီးချက်၍ ပရပွက်အူ ကျိုက်ကျိုက်ဆူပွ အမြှုပ်

ထကာ စိုးစာ, လောင်မီး, ကျင်ကြီး, ကျင်ငယ်,တသွယ်

သွေးသား ငါးပါးကွဲလျက် ခွေးစားခွက်ဝယ်ထွေးဟက်

၀က္ကဿ = အည္ကိန္နစ်ခုဖြင့်။ ပူရော = ပြည့်၏။ (၀ါ – ၀က္ကဿ = ကသစ်စေ့နယ် စဉ်းငယ်နီမှ တန္တုတည္ကာ နှစ်မြသ္သာရက် တည်ပသက်သည် ကျွက်နှစ်ခု ကြော့စံ

ပပ္စါသဿ = အဆုပ်အစုံဖြင့်။ ပူရော = ပြည့်၏။ (၀ါ — ပပ္ဖါသဿ = ရွှမ်းမှည့်သဖန်း နီမြန်းဆင်းဟန် သဏ္ဌာန်စုတ်ပွဲ မှုံယှက်ကဲ့နှုန်း သည်းနှလုံးကို အုပ်ဖုံး တွဲရရွဲ အစာနဲက ထန်ကဲတေဇာ ပူလောင်လာ၍ ဩဇာ ကေပ် နွှားဝါးဖတ်နှယ် သုံးဆယ်နှင့်နှစ် အသားတစ်ဟူ သော အဆုပ်အစုဖြင့်။ ပူရော=ရွိဇွယ်လိလိပြည့်၍နေ၏)။

ဟဒယဿ = နှလုံးသားဖြင့်။ ပူရော = ပြည့်၏။ (ဝါ-ဟဒယဿ = ဆင်းရွက်ပဒုံ ကျောပြင်ပုံတည်း ကြာငုံ အောက်ရှု ဉာဏ်ရှိသူဝယ် စဉ်းငယ်ပွင့်တုံ, စုငုံမန္တ အပ သန့်ရှင်း တွင်းသပွတ်အူ နှစ်ဆုဝေတ်မှီ န**ီသည် ရာဂ**, ငေါသ မည်းငြား, ဘားဆေးရည်မောင်္တတ်တွတ်နှ**ည်,** ဝါသည်သင္ဇါ, ပညာပြီးပြက် ဇောတမြက်သွင် ဖြူစင် လွန်ကဲ လက်ဆွဲခွဲမျှ လောဟိတသည် ပုန္ဓာဂဋိ တွင်းမှာ မှိလတ် သားမြတ်လယ်ဗွေ ရင်မှာနေသောနှလုံးသားဖြင့်။ ပုရော=ရွိဖွယ်လိလိ ပြည့်၍နေ၏)။

ကိုယ်မှ မရဝင်ပေါက်ထွက်ပေါက်သာထင်စိမ့်၍ဝင်သော ကျင်ငယ်အစုဖြင့်။ ပူရော = ရွံဇွယ်လိလိ ပြည့်၍နေ၏)။

ရတနာ] ၀ိဇလသုဂ္ဌာန် မြန်မာပြန် ခု၂၉

ပိဟကဿ စ = အဖျဉ်းဖြင့်လည်း။ ပူရော = ပြည့်၏။ (၀ါ–-ပိဟကဿ စ = ကြောင်ပန်းပွင့်သွင် ညိုရောင် ထင်သော သတ္တင်္ဂလာ နွှားလျာပုံတု ဝတ္ထုဝဲဖက် သရက် ရွက်ဝမ်းလျာဘေသညာတွင်သော အဖျဉ်းအစုဖြင့်လည်း။ ပူရော = ရွံဖွယ်လိလိ ပြည့်၍နေ၏)။ (၃) အယံ ကာယော = သဝိညာဏကခေါ် ဆို ဤခန္မာ ကိုယ်သည်။ သိင်္ဃာဏိကာယ = နှစ်အစုဖြင့်။ ပူရော == ပြည့်၏။ (ဝါ--သင်္ဃာဏိကာယ=ငိုယိုသောက်စား ဓာတ် ချောက်ချား၍ ဖောက်ထားသိမ်းအုပ် ကြာရွက်ထုပ်မှ ရှိ ဓမ်းကူသို့ နလှထန်းဆန် ဆင်းဟန်မယုတ် သလိပ်ပုပ် အဖြစ် စင်စစ်ဖြစ်မြောက် ဦးနှောက်ရည်လျင်း ဦးခေါင်း တွင်းမှ သက်ဆင်းအာစောက် အထက်ပေါက်ဖြင့် လျော လျှောက်နှာဖု တည်ယိုစုသော နှစ်အစုဖြင့်။ ပူရော == ရွံဖွယ်လိလိ ပြည့်၍နေ၏)။

ခေဋ္ဋဿ = တံထွေးဖြင့်။ ပူရော = ပြည့်၏။ (ဝါ---ခေဋ္ဋဿ = ချဉ်,ငန်,စဝ်,ခါး မြင်,စား,ကြံဗိ စိုစိစက်ဆုဝ် နှလုံးလှုဝ်၍ ရေမြှုဝ်မယွင်း ပါးမှဆင်းလျက် လျာရင်းပြစ်ချွ လျှာဖျားကျသည် လျာ၌တည်သောတံထွေးဖြင့်။ ပူရော = ရွံဖွယ်လိလိ ပြည့်၍နေ၏)။

သေဒဿ စ = ချွေးဖြင့်လည်း။ ပူရော = ပြည့်၏။ (၀ါ-သေဒဿ စ = ဓာတ်ဗိပရီ ပူမညီ၍ နှမ်းဆီအဆင်း ဆံမွေးတွင်းမှ သက်ဆင်းယိုကျသော ချွေးဖြင့်လည်း။ ပူရော = ရွံဖွယ်လိလိ ပြည့်၍နေ၏)။

မေဒဿ စ = အဆီခဲ အစုဖြင့်လည်း။ ပူရော = ပြည့် ၏။ (၀ါ-မေဒဿ စ = ထက်ခြမ်းခွဲသည့် နန္ဝင်းခဲတူ ဆူသောသူအား ရေသားကြား၌, ကြံုသူအားမှာ ဆူရာရာ မှိသော အဆီခဲဖြင့်လည်း။ ပူရော = ရွံဖွယ်လိလိ ပြည့်၍ နေ၏)။

လောဟိတဿ == သွေးဖြင့်။ ပူရော == ပြည့်၏။ (၀ါ– လောဟိတဿ == ချိပ်ရည်အဆင်း တခွက်ခင်းမျှ ရင်တွင်း ဆုပ်ညှို နှလုံးတိုထက် တစက်စက်ကျ ယကနအောက်နေ ဤလေးထွေကို စိုစေလျက် စုဝေးသောသွေး (သန္နိစိတ သွေးကို ဆိုလိုသည်), ကျဲသောချိပ်ရည် ပမည်ပိုက်ကျံး ဝိဇယသုတ္တန် မြန်မာပြန် ၃၃၁

ကိုယ်လုံးနှံရောက် အကြောလျောက်သောသွေး(သံသရဏ သွေးကို ဆိုလိုသည်) အားဖြင့် နှစ်ပါးသော သန္န်စိတ, သံသရဏသွေးအစုဖြင့်။ ပုရော = နှံဖွယ်လိလိ ပြည့်၍ နေ၏)။

ရတနာ]

လသိကာယ = အစေးပုပ်ဖြင့်။ ပူရော = ပြည့်၏။ (၀ါ - လသိကာယ = မဟာလှေကား စေးလားသဖွယ် ရာ့ရှစ်ဆယ်ဆက် အရိုးဆက်၌ ဆွတ်လျက်တည်နဲ့ ပြစ်၍ ခွဲသော အစေးပုပ်ဖြင့်။ ပူရော = ရွံဖွယ်လိလိ ပြည့်၍ နေ၏)။

ပိတ္တဿ စ = သည်းခြေဖြင့်လည်း။ ပူရော = ပြည့်၏။ (ဝါ - ပိတ္တဿ စ = ဆုပ်နှလုံးကြား အသည်းနား၌ ထွားထွားကြီးကြီး သပွတ်သီးနှယ် အအိမ်ဝယ်တည် မည်-စည်ဆီကဲ့ အိမ်ဖွဲ့သည်းခြေ (ဗဒ္ဓသည်းခြေကို ဆိုလိုသည်), စိုလေရာရာ ရေမှာဆီဆမ်း ပမာလှမ်းသား ညှိုးနွှမ်းပျဉ်းပွင့် ကစော့ပွင့် တောင်ကြာ ပန်းဆင်းဝါသို့ အိမ်မှာ မနေ (အဗဒ္ဓသည်းခြေကို ဆိုလိုသည်) နှစ်ပါးသော ဗဒ္ဓသည်း ခြေ, အဗဒ္ဓသည်းခြေဖြင့်လည်း။ ပူရော = ရှံဖွယ်လိလိ ပြည့်၍နေ၏)။

၀သာယ စ=ဆီကြည်ဖြင့်လည်း။၀ါ-ခြင်ဆီဖြင့်လည်း။ ပူရောံ = ပြည့်၏။ (၀ါ- ၀သာယ စ = သဘောမတူ ရှိန်ပူဆာလျင်း နှိပ်စက်ခြင်းကြောင့် အဆင်းအုန်းဆီ ရေပေါ်ဆီသဏ္ဌာန် ပြည့်ဟန်မသွေ လက်,ခြေ, နှာစွန်း ပခုံးစွန်းမှီ ခြင်ဆီဖြင့်လည်း။ ပူရော = ရွံဖွယ်လိလိ ပြည့်၍ နေ၏)။ (၄)

ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အန္တပူရော-စသော နှစ်ဂါ ထာတို့ဖြင့် "ဤကိုယ်အတွင်း၌ ပုလဲပတ္တမြား-စသည်အတူ အမြတ် တနိုးယူလောက်သည့် ကောဋ္ဌာသဟူ၍ မြူမျှမရှိ၊ စင်စစ်သော်ကား ဤကိုယ်ကောင်သည် မစင်မကြယ် ရွံဖွယ်တို့ဖြင့်သာလျှင် ပြည့်၍

မျက်ချေး အညစ်အကြေးသည်။ သဝတ် = တားဆီးမရ ယိုစီး၍ကျ၏။ ကဏ္ဍမှာ = နားတွင်းနှစ်ဖက်မှ။ ကဏ္ဍရှ-ထကော = နဖာနားချေး အညစ်အကြေးသည်။ သဝတ် = တားဆီးမရ ထိုစီး၍ကျ၏။ (၅) သိင်္ဃာဏိကာ စ = နာရည်နှစ်ချေး အညစ် အကြေး သည်လည်း။ ဧကဒါ = တရံတခါ။ နာသတော = နှာခေါင်းနှစ်ဖက်မှ။သဝတိ = တားဆီးမရ ထိုစီး၍ကျ၏။ ဧကဒါ = တရံတခါ။မုခေန = ခံတွင်းဖြင့်။ ဝါ-ခံတွင်းမှ။ ဝမတိ = တစိစိ တပွက်ပွက် ပျိုအန်၍ထွက်၏။ ပိတ္တခ္ဖ = ဗိဇယသုတ္တန် မြန်မာပြန် ၃၃၃

ရတနာ္(

ဗဋ္ဌ, အဗဋ္ဌ နှစ်ဝသော သည်းခြေသည်၎င်း။ သေမှဥ္ = သလိပ်သည်၎င်း။ (ဝါ-သေမှဥ္ = ဝက်ချေးဘနဲ ပြစ်နွဲ ရွက်ရည် ပုံပမည်သို့ ဖြူသည်အဆင်း တခွက်ခင်းမျှ အူတွင်း စာထက် စာနံ့သက်ကို ဆို့လျက်ဖုံးပိတ်သော သလိပ် အညစ်အကြေးသည်၎င်း)။ ဧကဒါ = တရံတခါ။ မုခေန = ခံတွင်းဖြင့်။ဝါ-ခံတွင်းမှ။ ဝမတိ = တစ်စိတပွက်ပွက် ပျို့အန်၍ထွက်၏။ ကာယမှာ = ကိုယ်အလုံးမှ။ သေဒ-ဇလ္လိကာ=ချေး,ဆား,အရေလွှာ,မြူ အညစ်အကြေးသည်။ သဗ္ဗဒါ = နေ့နေ့ညည ခပ်သိမ်းသောကာလ၌။ သဝတိ = တားဆီးမရ ယိုစီး၍ကျ၏။ (၆)

(ဤ၌။ ။ဝစ္စမဂ်မှကျင်ကြီး ပဿာဝမဂ်မှ ကျင်ငယ်တို့ ယိုစီး၍ ကျမှုကို လူအသိများ ထင်ရှားသောကြောင့်၎င်း၊ အခါ, ပုဂ္ဂိုလ်, ပရိ-သတ်ကို သိတော်မူသောကြောင့်၎င်း မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အထူး ဟောတော်မမူပဲ အခြား တနည်းတဖုံအားဖြင့် တကိုယ်လုံးမှပင် မစင် မကြယ် ရွံရှာဖွယ်တို့သာ ယိုစီး၍ကျသည်ကို ပြတော် မူလိုသောကြောင့် ''ကာယမှာ သေဒဇလ္လိကာ''ဟု ချုပ်၍ ပြတော်မူသည်။

ထိုဖော်ပြရာပါ နှစ်ဂါထာတို့ဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထမင်း ချက်လျှင် ဆန်ရေအညစ်အကြေးများသည် အမြှုပ်နှင့်တကွ တက်ပြီး လျှင် ထမင်းအိုး မျက်နှာဝကို လိမ်းကျံ၍ အပသို့ လျှောကျသကဲ့သို့ ထိုအတူ စားသောက်အပ်သော အစာကို ကမ္မဇတေဇော ဓာတ်မီးဖြင့် ချက်အပ်သည်ရှိသော် အစာ၏ အညစ်အကြေးများ တက်ပြီးလျှင် ချက်စိ စသည်မှ မျက်ဝတ် မျက်ချေး စသော အညစ်အကြေးတို့

ချက်စိ စသည်မှ မျက်ဝတ် မျက်ချေး စသော အညစ်အကြေးတို့ ဘွက်၍ အပသို့ ယိုစီးလျှောကျကြောင်းကို ပြတော်မူသည်)။ ယခုအခါ လောက၌ အမြတ်ဆုံးအင်္ဂါဟူ၍ သမုတ်အပ်သော ္ခကြင်ဦးခေါင်းသည် ရှိ၏၊ အလွန်ထွတ်မြတ်သောကြောင့်ပင် ယင်းဦးခေါင်းအင်္ဂါဖြင့် ခိုက်၍ ရှိခိုးထိုက်သောသူတို့အားသော် မှလည်း(မာန္**ခံကာ တရံတခ**ါ်)ရှိခိုးမှုကို မပြုကြကုန်၊ ထိုဦးခေါင်း အင်္ဂါ၏လည်း အနှစ်မရှိသည်၏အဖြစ် မစင်ကြယ်သည်၏အဖြစ် ဖြင့် ဤခန္ဓာကိုယ်၏ မစင်မကြယ် ရွှံရှာဖွယ်အဖြစ်ကို ပြတော်မူလို ပြန်သောကြောင့် ဤဂါတာကို ဟောတော်မူ၏----

သဝိညာဏက အသုဘာဏ်း ပြီး၏။

ထင်အောက်မေ့၏။

ဦးနောက်ဖြင့်။ (ဝါ--မတ္တလုင်္ဂဿ =- ဦးခွံထဲချောင် မြှခဲ လှောင်သို့ဆင်းရောင်ဖြစ်သံ ဦးချာလေးဆက် လေးပုံ ၀က်သည် မှုံညက်စိုင်အတု ဦးနှောက်အစုဖြင့်)။ ပူရိတုံ == ရွံဖွယ်လိလ် ပြည့်၍နေ၏။ ဗာလော = ပညာအန္ဒ လူ့ ဗာလသည်။ နံ = ထိုမစင်မကြယ် ရှိဖွယ်အတိ ပြည့်၍ နေသောကိုယ်ကို။ အ၀ိဇ္ဇာယ = အ၀ိဇ္ဇာတရားသည်။ ၀ါ – အ၀ိဇ္ဇာတရားဖြင့်။ ပုရက္ခတော = ရှေးရှုပတ်ကုံး ဖုံးလွှမ်းဗိတ်ပင်အပ်သည်ဖြစ်၍။ ၀ါ–ဗိတ်ပင်အပ်သော ကြောင့်။ သုဘတော = ငါ့ကိုယ်ကာယ တင့်တယ်စွာ့, ငါတင့်တယ်စွဲ၃, ငါ၏ တင့်တယ်ခြင်းကား နိစ္စဟူ၍။ မညတိ = တဏ္ခာ မာန္ ဗိဋ္ဌိအားဖြင့် အမ္မားမှားပင် မှတ်

(၇) အထဿ သုသိရံသိသံ၊ မတ္တလုဂ်ဿ ပူရိတံ။ သုဘတော နံ မညတီ ဗာလော၊ အ၀ိဇ္ဇာယ ၦရက္ခတော။

အထ 🛥 ထိုမှတပါး။ အဿ ကာယဿ 💳 သ၀ိညာ-

ဏကခေါ်ဆို ဤခန္ဓာကိုယ်၏။ သူသိရံ = အခေါင်း

ရှိသော။ သီသံ = ဦးခေါင်းသည်။ မတ္တလုင်္ဂဿ =

229

မလာဒုဒ္ဓဝင

[43

ဤသို့လျင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် သဝိညာဏက (သက်ရှိ) အသုဘခဏ်းကိုပြတော်မူပြီး၍ ယခုအခါ အဝိညာဏက(သက်မဲ့) အသုဘကို ပြတော်မူအံ့သောငှါ (တနည်း)စကြာမင်း၏ကိုယ်ပင် သော်လည်း ဆိုအပ်ပြီးသော အပုပ်အတိ ပြည့်သည်သာတည်း၊ ထို့ကြောင့် ခပ်သိမ်းသောအပြားအားဖြင့် ပြည့်စုံစွာဖြစ်ခြင်းတည်း ဟူသော်သမ္ပတ္တိဘ၀၌ အသုဘကို ပြင်္ကော်မူပြီး၍ ယခုအခါ ပျက်စီးခြင်းတည်းဟူသော ဝိပတ္တိဘဝ၌ အသုဘကို ပြတော်မူအံ့ သောငှါ ဤဂါထာကို ဟောတော်မူ၏----

ရတနာ] ဝိဇ္**ယသုတ္တန် မြန်မ**ာပြန် 644 (ဂ) ယဒါ စ သော မတော သေတိ၊ ဥဒ္ဓုမာတော 8နီလကော။ အပ၀ိခ္ဓေါ သုသာနသ္မိ'၊ အနပေက္ရာ ဟောန္လိ ညတယော။ ယဒါ စ = အကြင်အခါ၌ကား။ သော ကာယော == တိုကိုယ်သည်။ (အာယုဥသွာဝိညာဏာပဂမေန == ရှဝ် နာမ်၆၀တ, ကမ္မဇတေဇော, စိတ်၀ညာဏ်တည်းဟူသော သုံးပါးသောတရားတို့ ကင်းသဖြင့်)။ မတော် 🗕 စုတိ ပြတ်ကြွေ သေလွန်သည်ဖြစ်၍၊ ဥဒ္ဇုမာတော == သေ သည်မှအထက်၌ လေပြည့်သောသားရေအိတ်ကဲ့သို့ ဖူးဖူး ရောင်ပွဲလျက်။ 8နီလကော = နဂိုရ်အဆင်း ပျက်ယွင်း ယုတ်ယို မည်းညိုသောအဆင်းရှိသည်ဖြစ်၍။ သုသာနသ္မိ° = သူကောင်ပစ်ချ သုသာန်တစ သင်းချိုင်းဝ၌။ အပ-၀ိဒ္ဓေါ် — စွန့်ပစ်အပ်သည်ဖြစ်၍။ သေတိ — မသာခေါ်င်း ၀ယ် လျောင်းရလေ၏။ တဒါ = ထိုအခါ၌။ ဥာတယော= မသေမီခါ ချစ်လှစွာသည့် ဆွေညတိရင်း မိတ်ခပင်းတို့ သည်။အနပေက္ခာ = "ထိုသူတဖန် ပြန်၍အသက် မဆက် တော့ပြီ မှန်လှသည်"ဟု ရွယ်ရည်ရိုးရင်း အပြီးတိုင် ငဲ့ကွက် ခြင်းကင်းကြကုန်သည်။ ဟောန္တိ = ဖြစ်ကုန်၏။ (ဤဂါထာ၌။ ။ "မတော = စုတိပြတ်ကြွေ သေလွန်" ဟူသော စကားရပ်ဖြင့် မမြဲသော အနိစ္စသဘောကို ပြတော်မူ၏။ "သေတိ=

မသာခေါင်းဝယ် လျောင်းရလေ၏"ဟူသော စကားရပ်ဖြင့် ထိုသူ၏ လွံ့လဝီရိယ လုံးငမရှိတော့သည်ကို ပြတော်မူ၏။ ထိုနှစ်ပါးစုံဖြင့် အသက် ရှည်မှုကို စွဲ၍ဖြစ်သော စိတ်တက်ကြွမှ=ဧဝီဝိတမာန် အင်အားကောင်းမှု ကို စွဲ၍ဖြစ်သော စိတ်တက်ကြွမှ=ဗလမာန် =ဤမာန်နှစ်ပါးကို ပယ် ရှားရန် တိုက်တွန်းတော်မူသည်။

"ဥဒ္ဓုမာတော = ဖူးဖူးရောင်ပွဲ" ဟူသော စကားရပ်ဖြင့် ပုံပန်း သဏ္ဌာန် ပျက်စီးခြင်းကို ပြတော်မူ၏။ "ဝိနီလကော = မည်းညိုသော အဆင်းရှိသည်ဖြစ်၍"ဟူသော စကားရပ်ဖြင့် ပင်ကိုယ်ကရှိရင်း အရေ အဆင်းတို့၏ ပျက်စီးခြင်းကို ပြတော်မူ၏။ ထိုနှစ်ပါးစုံဖြင့် ရုပ်ရည်

43

ggg

အဆင်း တင့်တယ်လှပခြင်းကို စွဲ၍ဖြစ်သော စိတ်တက်ကြွမှု=မာန်မာန ကို ပယ်ရှားရန် (နှင့်)ပိုပန်းသဏ္ဌာန် တင့်တယ်လှပမှုကို စွဲ၍ဖြစ်သော စိတ်တက်ကြွမှု=မာန်မာနကို ပယ်ရှားရန် တိုက်တွန်းတော်မူ၏။ "အပင်ခွေါ=စွန့်ပယ်အပ်သည်ဖြစ်၍" ဟူသော စကားရပ်ဖြင့် ယူ စရာ, ရစရာ ဘာမျမရှိတော့သည်ကို ပြတော်မူ၏။ "ဘုသာနသ္မိ = သူသာန်တစ သင်းချိုင်းဝ၌" ဟူသော စကားရပ်ဖြင့် အိမ်တွင်း၌ထား ရန် မထိုက်တန်အောင်ပင် စက်ဆုပ်ရွှံရှာဖွယ်အဖြစ်ကို ပြတော်မူ၏။ ထို နှစ်ပါးစုံဖြင့် ငါ့ဥစ္စာဟု စွဲလမ်းမှုကို ပယ်ရှားရန် (နှင့်)သု**ဘ**=တင့်တယ် သည်ဟု မှတ်ထင်မှုကို ပယ်ရှားရန် တိုက်တွန်းတော်မူ၏။ "အနုပေက္ခာ ဟောန္တိ ဉာတယော = ဆွေမျိုးမိတ်သင်္ဂဟတို့က အပြီးတိုင် ငွဲကွက်ခြင်းကင်းကြသည်" ဟူသော စကားရပ်ဖြင့် မိမိကို ရှေးက မြတ်နိုးမှုပြုခဲ့ကြသော ဆွေမျိုးမိတ်သင်္ဂဟတို့က မြတ်နိုးမှု မပြုကြတော့ခြင်းကို ပြတော်မူ၏၊ ယင်းသို့ပြသဖြင့် အခြံအရံများမှုကို စွဲ၍ဖြစ်သော စိတ်တက်ကြွမှု=ပရိဝါရမာနိုကို ပယ်ရှားရန် တိုက်တွန်း တော်မူ၏။

ယခုအခါ အကောင်ပျက်စီးသော အ၀ိညာဏ<mark>က (သက်မဲ့)</mark> အသုဘကို ပြတော်မူလို၍ ဤဂါထာကို ဟောတော်မူ၏—

> (၉) ခါဒန္တိုနံ သူဝါနာ စ၊ သိင်္ဂါလာ စ ဝကာ ကိမ်ိဳ။

ကာကာ ဂိစ္စာ စ ခါဒန္တို ယေ စည္ သန္တိ ပါဏိနော။ နံ ကာယံ == ထိုသုသာန်တစ သင်းချိုင်းဝ၌ ပစ်ချ အ၀်သောကိုယ်ကို။ သုဝါနာ စ == အိမ်ခွေးတို့သည်၎င်း။ သိင်္ဂါလာ စ == မြေခွေး (တောခွေး) တို့သည်၎င်း။ ဝကာ = သစ်ကျုတ်တို့သည်၎င်း။ ကိမီ == ပိုးလောက် တို့သည်၎င်း။ ခါဒန္တိ == ခံစားကြကုန်၏။ ကာကာ စ = ကျီးတို့သည်၎င်း။ ဂိစ္စာ စ == လင်းတတို့သည်၎င်း။

(၁၀) သုတ္သာန ဗုဒ္ဓ၀စနံ၊

အဝိညာဏက အသုဘခဏ်း ပြီး၏။ ဤသို့လျင်''စရံ ၀ါ ယဒိ ၀ါ တိဋ္ဌိ' စသော ပဋ္ဌမဂ ,ထာဖြင့် သညတ္ ကမ္မဋ္ဌာန်း၏ အစ္စမ်းဖြင့်၎င်း, "အဋ္ဌိနဟာရုံသံယုတ္တော" အစရှိသော ၆-ဂါထာတို့ဖြင့် သပိညာဏက အသုဘ၏ အစွမ်း ဖြင့်၎င်း, ''ယဒါ စ သော မတော် သေတိ'' အစရှိသော ၂ -ဂါထာတို့ဖြင့် အ၀ညာဏကအသုဘ၏အစွမ်းဖြင့်၎င်း ဤကိုယ်၏ သဘောကို ပြပြီးလျှင် ဤသို့စင် နိန့္န, သုခ, အတ္တအဖြစ်မှ ဆိတ် ္ သုဦးသော စင်စစ် အသုံဘဖြစ်သော ဤ ကိုယ်၌ ိ်အဝိဇ္ဇာ ဖုံးလွှမ်းသော သူမိုက်သည် သုဘဟု အောက်မေ့ ထင်မှတ်ဘိ၏" ဟို သူမိုက်၏ဖြစ်ပုံကို ပြလျက် အင်ဇ္ဇာကို အဦးမူသဖြင့် ဝဋ်ကို ပြပြီးလျှင် ယခုအခါ ထိုသို့ သဘောရှိသော ကိုယ်၌ ပည္းရှိ၏ ဖြစ်ပုံကို၎င်း, ပရိညာသုံးဗါးကို အဦးမူသဖြင့် 8၀န္နကို၎င်း ပြတော် မူခြင်းငှါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဤဂါထာတို့ကို ဟောတော် ୍ମଚ୍ଚା

ခါဒန္တိ = ခဲစားကြကုန်၏။ အညေ = ဆိုောပ္ပံံးသည်မှ တပါးကုန်သော။ ယေ စ ပါဏိနော = အကြင်အသား စား သစ်, ကျား, သိန်း, စွန်-စသော သန္တာပါတို့သည် လည်း။ သန္တိ = ရှိကုန်၏။ တေ စ ပါဏ်နော = ထို သတ္တဝါတို့သည်လည်း။ ခါဒန္တိ = ခံစားကြကုန်၏။

ရတနာ] ၀ိဇယသုတ္တန် မြန်မာပြန် ၃၃၇

မဟၥမုဒ္ဓ၀၄ ောာ ဘိက္ခု == ထိုပုထုဇန်္႔သေက္ချ**ယောဂါဝစရ ရဟန်း** သည္း ဟို----ယသ္မပ္၊ == အကြင့်ကြောင့်။ ယထာဘူတံ ==

ဟုတ်မှန်သော အတိုင်း။ ပဿတိ 😑 ဗိပဿနာ ဉာဏ်

ပညာစက္ခုဖြင့် ရှုမြင်၏။ ကသ္မာ = ထိုကြောင့်။ နံ

ကာယံ  $= \alpha_i^2 \hat{\alpha}_i \hat{\alpha}_i \hat{\alpha}_i^{\dagger}$ ။ ပရိဇာနာဟိ  $= \alpha_i^2 \hat{\alpha}_i, \hat{\alpha}_i^{\dagger} \hat{\alpha}_i$ 

ပဟာနအား ပရိညာသုံးပါးဖြင့် ဗိုင်းခြားထင်ထင် သိမြင်

ပြီဒီ

၃၃၀

လေ၏။

ဤအရာ၌ ပရိညာသုံးပါးဖြင့် ဤကိုယ်ကို သိ**ပုံ**မှ**ာ**—– လိမ္မာသောကုန်သည်သည် မိမိဝယ်ယူမည့်ဘဏ္ဍာ အမျိုးမျိုး ကို သေချာစေ့ငု်ကြည့်ရှုပြီးမှု "အဖိုး ဤမျှဖြ**င့် ဝယ်ယူလျှင်** အမြတ်အစ္စန်း ဤမျှဖြစ်လိမ့်မည်"ဟု ရှေးဦးစွာ ဥက်ဖြ**င့်** နှိုင်းချိန် စဥ်းစား၍ ထိုသို့ နှိုင်းချိန်စဉ်းစားတိုင်း ပြုပြီးလျှင် တဖန် အမြက် အစွန်းနှင့်တကွ အရင်းဥဂူာကို ယူလျက် ထိုဘဏ္ဍာကို ရောင်းချ စွန့်လွှတ်သကဲ့သို့ ဤအတူပင် ပုထိုဇန်, သေက္ခ သောဂါဝစရ ရဟန်းသည် "ဤကိုယ်၌ တကယစင်စစ် ရှိနေ့သောတရား တိုက်ား (ပါဠိတော်၌ ဟိုက်ရိုက်ထုတ်ဖော် ဟော်ပြတော်မူ**အဲဂ်** သော) အရိုး အကြော စင်ာည် (ပါဠိတော်၌ **တိုက်ရိုက် မဟော** အပ်သော) ဆံပင် မွေးညှင်း စသည်တိုသာတည်း"ဟု ဥဏ် ပညာစက္ခုဖြင့် ကြည့်ရှုဆင်ခြင်သောအခါ ဥာတပရိညာဖြ**င့် ဤ** ကိုယ်ကို ပိုင်းခြား၍ သိ၏။ ။ဤကိုယ်၌ ရှိကြသော တရား တို့ကား အနိစ္စ, ဒုက္ခ, အနုပ္တာတရားတို့သာတည်းဟု ၀ိပဿနာ ညဏ်ပညာစက္ခုဖြင့် ကြည့်ရှုသုံးသပ် ဆုံးဖြတ်သောအခါ တီရဏ ပရ်ညာဖြင့် ဤကိုယ်ကို ပိုင်းခြား၍ သိ၏။ ။ဤသို့ **"အနိစ္စ, ဒုက္ခ,** အနတ္တတရားတို့သာတည်း"ဟု ၀ိပဿနာ ဥာဏ်ပညာစက္ခု**ဖြင့်** ကြည့်ရှုသုံးသပ် ဆုံးဖြတ်၍ အရိယမဂ်သို့ ဆိုက်ရောက်သောအခါ ဤကိုယ်ခန္ဓာ၌ တွယ်တာတပ်မက်မှု 🖛 ဆန္ဒရာဂကို ပယ်စွန့်သော အားဖြင့် ဤကိုယ်ကို ပဟာနပရည်းဖြင့် ပိုင်းခြား၍ သိ၏။ (ဤ၌။ ။သူခပ်သိမ်းအားလင် မျက်မြင်ထင်ရှားဖြစ်သော ဤ ကိုယ်ကို (ယင်းသို့ မျက်မြင်ထင်ရှား ဖြစ်လင့်ကစား) ဘုရားစကား

(၁၁) ယထာ ဗူဒံ တထာ တေံ၊

ယခုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ယထာဘူတ၌ ပဿတိ"ဟူ သောစကားအရ ယထာဘူတ အဟုတ်အမှန်ကျအောင် ျှကြည့် ပုံကို ပြတော်မူလို၍ ဤဂါထာကို ဟောတော်မူ၏——

နန္ဒာဏေရီ ဘိက္ခုနီမဟို၎ဂ်ိုး သိရိမာ၏ရုပ်အလင်း၌ ဗာပ်ာ့န်းဖောယ် ပြန်သော စိတ်ရှိသည့်ရဟန်းကို၎င်း အကြောင်းပြု၍ ဤယခု ဝိဗယ သုတ္တန် (တနည်းကာယ)ိစ္ဆန္ဒနိကသုတ္တန်)ဒေသနာတော်ကို ဟောကြား အပ်သောကြောင့်၎င်း, ပရိသတ်လေးပါးတို့တွင် ရဟန်းပရိသတ်က အမြတ်ဖြစ်သောကြောင့်၎င်း, ထိုရဟန်းပရိသတ်ကသာ ဘုရားအနား; နီးပါးစွဲမြဲသောကြောင့်၎င်း, ထိုအသုဘဟုရှုသော အကျင့်ပဋိပတ် အနိစ္စ, ဒုက္ခ, အနတ္တဟု ရှုသောအာကျင့်ပဋိပတ်သို့ ဆိုက်ရောက်သူမှန်က ရဟန်းရှင်လူ မည်သူမဆို "ဘိက္ခု" မည်သည်၏အဖြစ်ကို ပြတော်မူလို သောကြောင့်၎င်း သိက္ခု-ဟူ၍ ဟောတော်မူ၏၊ ရဟန်းများမှသာ ပရိညာသုံးပါးဖြင့် သိကောင်းသောကြောင့် ဘိက္ခု – ဟု ဟောတော် မူသည်မဟုတ်။ ဤအနက်အဓိပ္ပါယ်ကိုလည်း အထူးမှတ်ယူရာ၏)။

တော်ကို မကြားနာရလျှင် သူညတ----စသောအခြင်းအရာကို ပရိညာ သုံးပါးဖြင့် ပိုင်းခြား၍ မသိနိုင်သောကြောင့်၎င်း တုရားစကားတော်ကို ကြားနာရမှသာ သိနိုင်သောကြောင့်၎င်း ထိုသူညတ--- စယောအခြင်း အရာကို ပရိညာသုံးပါးဖြင့် ပိုင်းခြား၍သိခြင်း၏ အကြောင်းကို၎င်း ဤသာသနာတော်မှပြင်ပ ဗာဟိရကအယူရှိကြသူတို့မှာ ဤသို့ရှုပြင် ခြင်းငှါ မစွမ်းနိုင်သည်၏အဖြစ်ကို၎င်း ပြတော်မူလို၍ (သုတ္မာန ဗုဒ္ဓ-ဝစနံ က္ကဓ--- ဟူသော)ဤစကားရပ်တို့ကို ဟောတော်မူ၏။

ရတနာ]

(ဧဝံ = ဤသို့။ ပဋိပန္ဒော = ကျင့်သော။ ဘိက္ခု = သံသရာဘေး ခန္ဓာရေးကို ထောက်တွေးမြော်မြင် ပညာ့ ရှင်သည်)။ အဇ္ဈတ္တဉ္တ ကာယေ = အတွင်းအစ္ဈတ္တ ကိုယ် ကာယ၌၎င်း။ ဗဟိဒ္ဓါ စ ကာယေ = အပြင်ဗဟိဒ္ဓ ကိုယ် ကာယ၌၎င်း။ ဆန္ခံ = တွယ်တာငြကပ် တပ်မက်ခြင်း ဆန္ဒ ရာဂကို။ ပိရာဇယေ— ဝိရာဇေယျ = လေးပါး မဂ်ဉာဏ် သမုစ္ဆေဒပဟာန်ဖြင့် ပယ်လှန်ရှင်းကာ ကင်းကွာစေနိုင် ရာ၏။

ခြင်း သဘောရှိသည်။ အဟောသီ = ဖြစ်ခဲ့လေပြီ)။ ေ ` ောမာဒိ မဘလရီရံ = ယဥ္စသေသော ထိုးစင်-ညာဏက အသုဘအကောင်သည်။ (တေသံ ဓမ္မာနံ = ထိုဆိုအပ်ငြား တရားသုံးမျိုးတို့၏။ အပဂမာ = ချုပ်စံ ပြတ်ကင်းခြင်းကြောင့်။ န စရဏာာဒိဓမ္မံ ယထာ = သွား, ရပ်, ထိုင်, လျောင်းခြင်းသဘောမရှိသကဲ့သို့)။ တထာ = ထိုအတူ။ ဗူဒံ သင်ညာဏာကဠိ = ၍ သင်ညာဏာ အသုဘအကောင်သည်လည်း။ (တေသံ ဓမ္မာနံ = ထိုဆို အပ်ငြား တရားသုံးမျိုးတို့၏။အပဂမာ = ချုပ်စံပြတ်ကင်း ခြင်းကြောင့်။ န စရဏာဒိဓမ္မံ = သွား,ရပ်,ထိုင်,လျောင်း ခြင်းတာဝမရှိသည်။ ဘင်္လသတ် = ဖြစ်လတ္တံ့)။

လကဲ့သို့)။တထာ = ထိုအတူ။ တေံ—တေရဟံ သုသာ-နလယ်တမ်ို = ယခုသုသာန်၌ လျောင်းသည့် အသက်မဲ့ အသုဘကောင်သည်လည်း။(ပုဗ္ဗေ=မသေမီရှေးအခါက။ လေသံ = ထိုတရားသုံးမျိုးတို့၏။ အနပဂမာ = မကင်း ခြင်းကြောင့်။ စရဏာဒိဓမ္မံ = သွား, ရပ်, ထိုင်, လျောင်း ခြင်း သဘောရှိသည်။ အဟောသိ = ဖြစ်ခဲ့လေပြီ)။

-990

(ဤဂါထာ၌——"ယထာ ဗ္ကဒံ တထာ တေံဆဤသက်ရှိ သဝိညာ-ဏက ငါ၏ ကိုယ်ကဲ့သို့ပင် ထိုသက်မဲ့ အဝိညာဏက အသုဘကောင် သည်လည်း ရှေးကဖြစ်ခဲ့ဘူးလေပြီ"ဟု မိမိနှင့် သေသောသူကောင်ကို ထပ်မျှပြုကာ ရှုကြည့်ခြင်းဖြင့် အပြင်ဗဟိဒ္ဓ ကိုယ်ကာယ၌ (ဖြစ်မည့်) ခေါ်သကိလေသာကို ပယ်၏။ ဗိဇယသုတ္တန် မြန်မင္မပြန် ၃၄၁

"ယထာ ဧတံ တထာ ဗ္ဗဒံဆထိုသေသောသူကောင်ကဲ့သို့ပင် ဤ ငါ၏ သက်ရှိ သဝိညာဏကကိုယ်ကောင်သည်လည်း နောက်တချိန်၌ ဖြစ်လိမ့်မည်"ဟု သေသောသူကောင်နှင့် မိမိကို ထပ်မျှပြုကာ ရှုကြည့် ခြင်းဖြင့် အတွင်းအစ္စုတ္တ ကိုယ်ကာယ၌(ဖြင်မည့်) ရာဂက်လေသာကို ပယ်၏။

ရတနာ၂

အဇ္ဈတ္တဗဟိဒ္ဓ ကိုယ်ကာယနှစ်ပါးကို (တနည်း) သက်ရှိသက်မဲ့ ကိုယ်ကာယ နှစ်ပါးကို ထပ်မျှပြုကာ ရှုကြည့်နိုင်ကြောင်း ဖြစ်သော အခြင်းအရာကို ပညာဖြင့် သိရကား ထိုကိုယ်ကာယနှစ်ပါး၌ သဘော သွားကို မသိခြင်း=မောဟကိလ္လေသာကို ပယ်၏။

ဤသို့လျှင် ရွှေပိုင်း ဝိပဿနာဉာဏ်အခိုက်၌ပင်အမှန်အတိုင်းသိမြင် သဖြင့် လောဘ ဒေါသ မောဟ—အကုသိုလ်မူလသုံးပါးကို တဒင်္ဂပဟာန် ဖြင့် ပယ်ရှားနိုင်ပြီးလျှင် ထိုဝိပဿနာဉာဏ်မှအထက် မဂ်လေးပါးအစဉ် ဖြင့် အလုံးစုံသောဆန္ဒရာဂကို သမုစ္ဆေဒပဟာန်အနေအားဖြင့် အကြွင်းမဲ့ ပယ်စွန့်နိုင်လေသည်ဟု ဆိုလိုရင်း အဓိပ္ပါယ်ကို သိမှတ်ရာ၏)။

ဤသို့လျှင် သေက္ခဘုံကို ပြပြီး၍ ယခုအခါ အသေက္ခဘုံကို ပြတော်မူလိုရကား ဤဂါထာကို ဟောတော်မူ၏—–

(၁၂) ဆန္ဒရာ၀၀ိရတ္တော့ သော၊ ဘိက္ခု ပညာဏဝါ ဗူဓ။ အဇ္ဈဂါအမတံသန္တိိ၊ နိဗ္ဗာနံ ပဒမစ္စုတံ။ ဗူဓ = အံ့ဖွယ်ရှစ်ဖြာ ဤ သာသနာတော်၌။ ဝါ----သာသာကာ အဓိသူကေရာက္ အစကာမပိုင္ဖြစ်စုသာ ကိ

[ဗုဒ္ဓ မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင 29J လျှောကျသက်ကြွေ စုတေရခြင်း အလျှင်းမရှိသော။ ပဒံ 😑 မဂ်ဉာဏ်စသည်ဖြင့် ရောက်အပ်သော နိမ္မာန်သို့။ အဇ္ဈဂါ == ရောက်လေပြီ။ (ဤဂါထာဖြင့် ဖော်ပြရာပါအတိုင်း ကျင့်ကြံ အားထုတ်သောသူ သည် ဤတ**ဏှာ**ဆန္ဒ(=တဏှာဆန္ဒ အဦးပြုသောကိလေသာအပေါင်း) ကို စွန့်ပယ်၍ နိဗ္ဗာနဓာတ်နှစ်ပါးကို ရရှိကြောင်း ပြဆိုတော်မူသည်)။ ဤသို့လျှင် သက်ရှိ,သက်မဲ့ == သ6ညာဏက,အ6ညာဏက၏ အစွမ်းဖြင့် အသုဘကမ္မဋ္ဌာန်းကို မဂ်,ဖိုလ်,နိဗ္ဗာန်ဟူသော အပြီး အဆုံးနှင့်တကွ ဟောတော်မူပြီး၍ တဖန် အကျဉ်းချုပ်ဖြစ်သော ဒေသနာဖြင့် သို့စင် ကြီးကျယ်ဖွံ့ဖြိုး အကျိုးအာန်သင်ရှိသည့် ကမ္မဋ္ဌာန်း၏ အန္တရာယ်ကိုပြုတတ်သည့် ပမာဒ၀ိဟာရ 🗕 မေ့ လျော့စွာနေခြင်းကို ကွဲရဲ့ရှုတ်ချတော်မူလိုရကား ဤ နောက်ဆုံး ၂ - ဂါထာကို ဟောတော်မူ၏--(၁၃) ့ ဗွိပါဒကောယ် အသူစိ၊ ခုဂ္ဂန္ဓော ပရိဟာရတိ။ န**ာ**နာကုဏပပရိပူရော၊ ၀ိဿ၀န္အော တတော္တတတ္။ (၁၄) ဧတာဗိသေန ကာယေန၊ ယော မညေ ဥဏ္ကမေတဝေ။ ပရံ ဝါ အဝဇာနေယူ၊ ကိမညတြ အဒဿနာ။

ဒ္ဒိပါဒကော == အခြေနှစ်ချောင်းရှိသော။ အယံ ကာ--ယော် 🛥 ဤလူ၏ကိုယ်သည်။ အသိုစိ 🛥 မစင်မကြယ် နွံဖွယ်အတိ ပြည့်သည်ဖြစ်၍။ ဒုဂ္ဂန္ဓော=ပုပ်နံညီဟော $\epsilon$ း ရနံ့မကောင်းသည်ဖြစ်၍။ ပရိဟာရတိ = ရေချိုးခြင်း, နံ့သာလိမ်းခြင်း စသည်ဖြင့် နေ့ဆက်ရက်စဉ် ပြုပြင်ဆောင် ရွက်၍နေရ၏။ (အထ=ထိုသို့ နေ့ဆက်ရက်စဉ် ပြုပြင် ဆောင်ရွက်၍ ပေးနေပါလျက်)။ နာနာကုဏပပရိပူရော 🛲 အထူးကူး အပြားပြား တပါးမက များလှစွာဘို အပုပ်

အတိ ပြည့်မြံပြည့်ရှုံနေ၏။ တတော တတော 💳 ထိုထို ကိုးပေါ်က်ဒွါရ အမာဝခပင်း ဆံမွေးတွင်းတို့မှ။ 8ဿ-၀န္တေဂ = နံ့သာလိမ်းကို ပန်းကိုပန်၍ ဖန်ဖန်ကြိုးကုတ် ဖုံးလွှမ်းရန် အားထုတ်သော်လည်း ပြုလုပ်သမျှ ကျိုးမရပဲ ခေဋ္ဌတံတွေး မျက်ဝတ်ချွေးနှင့် နှပ်စေးနံဖာ ရှိဖွယ်ရာတို့ များစွာဒီးစီး တတွေတွေယိုစီးလျက် ရှိပေ၏။ တောဗိသေန == ဤသို့ မစင်မကြယ် ရွံဖွယ်အတိပြည့်၍ နေသော။ ကာယေန = ကိုယ်ဖြင့်။ ၀ါ---ကိုယ်ကြောင့်။ ယော = အမှတ်မထား ယောက်ျား မိန်းမ အကြင်သို့သော လူ့ဗာလသည်။ ဥဏ္ဏမေတဝေ == မဂန် တက္ကြဂ္းကြွဂ္း ငါတကားဟု ထောင်လွှားခြင်းဌာ။ မညေ----မညေယျ == တဏ္**ာအားဖြင့် ငါ၏ကိုယ်** မာနအားဖြင့် ငါတကား ့ဒိဋ္ဌိ အားဖြင့် ငါ့ကိုယ်နိစ္စဟု တက်ကြွစ်တ်ဝင် မှတ်ထင်လေရာ ၏။ ပရိ ၀ါ == သူတပါးကိုမူလည်း။ အ၀ဇာနေယူ == ဇာတိနာမ ဂေါတ္တ-စသည် ထိုထိုသို့သော ဂုဏ်ရည်ဖြင့် မထီမဲ့မြင် ရှုတ်ချရာ၏။ (အတြ == ထိုသို့ ကိုယ် ကိုမြှောက် လျင်း သူ့ကိုနှစ်ခြင်း၌)။ အဒဿနာ 😑 သစ္စာလေးအင် အမှန်အတိုင်း မသိမြင်ခြင်းကို။ အညတြ = မယူကြဉ်မဲ ရှောင်လွှဲဖယ်ရှား အလွှတ်ထား၍။ ကာရဏံ 😑 အခြား တပါး အကြောင်းတရားသည်။ ကို သိယ်ာ = အဘယ် မှာလျှင် ဖြစ်ရာတော့အံ့နည်း။ (သစ္စာလေးပါး တရားကို မိသိခြင်းကြောင့်သာ ထိုကဲ့သို့ မိမိကိုယ်ကို မြှောက်ပင့်၍ သူ့ကို နှိပ်ခြင်းဖြစ်သည်ဟု ဆိုလိုသည်)။ ဒေသနာနိဂုံး ဆုံးလတ်သောအခါ သတ္တဝါပေါင်းရှစ်သောင်း လေးထောင်တို့ သစ္စာလေးပါး တရားသိမြင် ကျွတ်တမ်းဝင်ကြ လေသည်။ သိရမာနုတ်မိဖုရားသည်လည်း အနာဂါမိမိုလ်သို့ ရောက်ရှိလေသည်။ သိရိမာကို တပ်မက်သောရဟန်းသည်လည်း သောတာပတ္တိဖိုလ်၌ တည်လေ၏။ ဝိယေသုတ္တန် မြန်မာပြန် ပြီး၏။

ရတနာ]

၀ိဧယသုတ္တန် မြန်မာပြန် ၃၄၃

ချဲ့ချိမ်မှ မေးရေးမေးမြို့ ချဲ့ဦးအံ့—–ဤ ၀ိဖယသုတ္တန်ကို (၁) သာဝတ္တိပြည်၌ ဧနပဒ ကလျာဏီ နန္ဒာထေရီကို အကြောင်းပြု၍ ပဌမအကြိမ်ဟောတော် မူသည်။ (၂) ရာဧပြိုဟ်ပြည်၌ သိရိမာ ပြည့်တန်းဆာမကို

(၃) ဤသိရိမာ ပြည့်တန်းဆာမ အဋ္ဌုပ္ပတ်ကား ဤ သုတ္တန် ကို နှစ်ကြိမ်မြောက် ( = ဒုတိယ) ဟောဆိုကြောင်း အဋ္ဌုပ္ပတ်ဖြစ် သည်။ ပဋ္ဌမအဋ္ဌုပ္ပတ်မှာ ဇနပဒကလျာဏီ နန္ဒာထေရီမကို အကြောင်းပြု၍ သာဝတ္ထိပြည်၌ ဤ သုတ္တန်ကို မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူသည်၊ ထိုကြောင့် ဤ သုတ္တန်ကို နန္ဒသုတ္တန် ဟူ၍လည်း ခေါ်ဆိုအပ်သည်။

ပါးဖြင့် ခေါ်ဆိုအပ်လေသည်။ အကြောင်းကား— (၁) (၂) ကိုယ်ကာယ၌ တပ်မက်သော ဆန္ဒရာဂ ( == တဏှာ လောဘ)ကို အောင်နိုင်ကြောင်းဖြစ်သောကြောင့် ဝိဇယသုတ္တန် ဟူ၍ ခေါ်ဆိုအပ်၏၊ ထိုကိုယ်ကာယ၌ တပ်မက်သော ဆန္ဒရာဂ ( == တဏှာလောဘ ) ကို ဖြတ်ပယ်ကြောင်းဖြစ်သောကြောင့် ကာယဝိစ္ဆန္ဒနိကသုတ္တန် (တနည်း) ကာယဝိစ္ဆိန္ဒနိကသုတ္တန်ဟူ၍ ခေါ်ဆိုအပ်သည်။

အမည်ဆုံးပါး ခေါ်ဆိုခြင်း ဤသုတ္တန်ကို (၁) ၆ဇယသုတ္တန်ဟူ၍၎င်း (၂) ကာယ-၀ိစ္ဆန္ဒနိကသုတ္တန်ဟူ၍၎င်း (၃) နန္ဒသုတ္တန်ဟူ၍၎င်း အမည်သုံး ပါးဖြင့် ခေါ်ဆိုအပ်လေသည်။ အကြောင်းကား—

ဝိဇယသုတ္တန် မြန်မာပြန် နောက်ဆက်တွဲ

ုမ်ဒီ

မဟာဒုဒ္ဓဝင်

299

အကြောင်းပြို၍ ဒုတိယအကြိမ် ဟောတော်မူသည်။ ထိုတွင် ဒုတိယအကြိမ် ဟောတော်မူကြောင်းကို ရေးသားဖော်ပြပြီးခဲ့ပြီ၊ ပဌမအကြိမ် ဟောတော်မူသော အကြောင်းအရာ အဋ္ဌုပ္ပတ္တိမှာ—

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အစဉ်သဖြင့် ကပိလဝတ်နေပြည်တော် သို့ ပဋ္ဌမအကြိမ် ကြွှရောက်၍ သာကီဝင်မင်းတို့ကို ဆုံးမတော် မူပြီးလျှင် နန္ဒမင်းသား- စသည်တို့ကို ရဟန်းပြုပေးတော်မူပြီး နောက် (၅-ဝါအရောက်တွင်)မာတုဂါမများကို ရဟန်းပြုရန် ခွင့်ပြုတော်မူလတ်သော်---- ဟူသော နန္ဒာ (သာကိဝင်) မင်းသမီး သုံးယောက်တို့သည် လည်း ရဟန်းမ ပြုကြကုန်၏။ ထိုမင်းသမီးတို့ ရဟန်းမ ပြုလုပ်ကြသောအခါ မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် သာဝတ္ထိပြည်၌ နေတော်မူဆဲဖြစ်၏၊ ထို မင်းသမီးတို အနက် (၂)အတိရူပနန္ဒာကား လွန်စွာ အဆင်း လှသောကြောင့် အတိရူပနန္ဒာဟု တွင်သည်၊ (၃) ဧနပဒ ကလျာဏီ န<sub>ို</sub>ာသည် လည်း အဆင်းအားဖြင့် မိမိနှင့်တူသောသူကို မမြင်၊ ထိုဘိက္ရုနီ ရဟန်းမနှစ်ယောက်လုံးတို့ပင် အဆင်း မာန်ယစ်ကြသောကြောင့် "မြတ်စွာဘုရားသည် အဆင်းကို ကဲ့ရဲ့တော်မူ၏၊ များစွာသော အကြောင်းဖြင့် အဆင်း၌ အပြစ်ကို ပြတော်မူ၏၊ များစွာသော အကြောင်းဖြင့် အဆင်း၌ အပြစ်ကို ပြတော်မူ၏၊ များစွာသော ကြကာမြတ်စွာဘုရားအတံတော်သို့ ဆည်းကစ်ရန်မသွားကြကုန်၊ ဖူးမြော်ခြင်းငှါလည်း အလိုမရှိကြကုန်။

ရတနာ] ၀ိဇယသုတ္တန် မြန်မာပြန် နောက်ဆက်တွဲ

(၁) အရှင်အာနန္ဒာမထေရ်၏ နှမနုန္ဒာ,

()) ခေမကသာကီဝင်မင်း၏သမီး အဘိရူပနန္ဒာ,

(၃) နန္ဒမင်းသား၏ဇနီးလျာ ဇနပဒတလျာဏီနန္ဒာ—–

299

(ယင်းသို့ဖြစ်လျက် အဘယ့်ကြောင့် ရဟန်းမ ပြုကြသနည်းဟု မေးရန်ရှိ၏။ အဖြေကား....လူ့ဘောင်မှာ မှီခိုကိုးစား အားထားရာ မရှိ သောကြောင့် ရဟန်းမ ပြုကြခြင်းဖြစ်သည်။

ထင်ရှားစေဦးအံ့—အဘိရူပနန္ဒာ သာကီဝင် မင်းသမီး၏ လင် ယောက်ျ်ားဖြစ်သော သာကီဝင်မင်းသားသည် ထိမ်းမြှားသောနေ့မှာ ပင် သေလွန်လေသည်၊ ထိုအခါ မိဖတို့သည် အဘိရူပနန္ဒာကို သူမ အလို မရှိပဲလျက်ပင် ဘိက္ခုနီမ ပြုလုပ်ပေးကြလေသည်။

စနပဒကလျာဏီနန္ဒာမူကား အရှင်နုန္ဒမတေရ်သည် အရဟင္တာဖိုလ် သို့ ရောက်လတ်သော် မျှော်လင့်ချက်အာသာ ကင်းပြတ်သည် ဖြစ်၍ "ငါ၏ အရှင်သခင် နုန္ဒမင်းသားသည်၎င်း မယ်တော် မဟာပဇာပတိ ဂေါတမီသည်၎င်း အခြားတပါးသော သာကီဝင် ဆွေမျိုးတို့သည်၎င်း ရဟန်းပြုကြလေပြီ၊ ဆွေမျိုးတို့နှင့် ကင်း၍ အိမ်ရာ တည်ထောင် လူ တောင်၌ နေရခြင်းသည် ဆင်းရဲလှ၏" ဟု စဉ်းစားမိကာ အိမ်ရာ တည်ထောင် လူ့ဘောင်ဝယ် နေခြင်း၌ သက်သာရာကို ပရသည့်ဖြစ်၍

ဗြဒ္ဓ

ရဟန်းမ ပြုလုပ်လေသည်။ ထိုသူမ နှစ်ဦးလုံးပင် သဒ္ဓါ၍ ရဟန်းမ ပြုကြသည်မဟုတ်)။ ထိုနောက် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထိုဘိက္ခုနီမ နှစ်ဦးတို့၏ ဉာဏ်ရင့်ကျက်ခြင်းကို သိတော်မူ၍ "အားလုံးသော ဘိက္ခုနီမ တို့သည် အစဉ်အတိုင်း အဆုံးအမခံယူရန် လာရောက်ကြရမည်" ဟု မိသွေးတော် မဟာပဗာပတ် ဂေါတမီထေရ်ကို မိန့်တော် မူ၏၊ ထိုဘိက္ခုနီမနှစ်ဦးတို့ကား မိမိတို့ အလှည့်ရောက်လတ်သော် သူတပါးကို ကိုယ်စားပြုကာ စေလွှတ်ကြကုန်၏။ထိုအခါမြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် "အလှည့်ရောက်လျင် ကိုယ်တိုင် လာရမည်၊ သူတပါးကို မစေလွှတ်ငုံ"ဟု ထင်၍ မိန့်တော်မူရပြန်၏။ ထိုနောက် တနေ့သ၌ အဘိရူပနန္ဒာထေရီမသည် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ထံတော်သို့ အဆုံးအမခံယူရန် လာရောက်လေ၏၊

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထိုအဘိရူပနန္ဒာထေရီမကို ဖန်ဆင်းအပ် သော နိမ္မိတမိန်းမရုပ်အဆင်းဖြင့် ထိတ်လန့် သံဝေဂ ရစေတော် မူ၍-----

> အဋ္ဌိနံ နဂရံ ကတံ၊ မံသလောဟိတလေပနံ။ ယတ္ထ ဇရာ စ မစ္စု စ၊ မာနော မက္ခော စ ဩဟိတော။ (နန္ဒေ = ချစ်သမီး အဘိရူပနန္ဒာ·····။ကဋ္ဌာနိ = သစ် တို့ကို။ ဥဿာပေတ္လာ = စိုက်ထူ၍။ ဝလ္လိဗဋံ = ကြမ်န္တယ် ဖြင့် ဖွဲ့အပ်သော။ မတ္တိကာလေပနံ = မြေစိုင်ဖြင့် လိမ်းကုံ အပ်သော။ နဂရံ = ကောက်ပဲ ထည့်ရာ ပကတိသော ကိုကြအိမ်ကို။ ကရောန္တိ ယထာ = ပြူကုန် သကဲ့သို။ တထာ = ထိုအတူ)။ အဋ္ဌနံ = သုံးရာသော အရိုးတို့ကို။ (ဥဿာပေတ္လာ = စိုက်ထူ၍။ နှာရုဝိနဋံ = ကိုးရာသော အကြောတို့ဖြင့် ဖွဲ့ယွက်ရစ်ပတ်အပ်သော)။မံသလောဟိ-တလေပနံ = ကိုးရာသော အသားတစ်, တပြည်မျှ လောက်သော သွေးတို့ဖြင့် လိမ်းထေးမွန်းမံ ကျံအပ်ပေ ထသာ။ နဂရံ = ခန္ဓာကိုယ် တည်းဟူသော ကိုကြ အိမ်ကို။ ကတံ = တဏ္ဍာယောက်ျား လက်သမားသည်

ရင့်ရော်ခြင်း = ဇရာတရား ကို၎င်း။ မစ္စုစ = စုံတိ ပြတ်ကြွေ သေလွန်ခြင်း = မရဏတရားကို၎င်း။ မာနော o == ၀င့်ကကြားကြား ငါတ်ကားကုိ ထောင်လွှားခြင်း = မာနတရားကို၎င်း။ မက္ခောစ = ကောင်းစွာ ပြံဘူး သူ့ကျေးဇူးကို ချေဖျက်ခြင်း — မက္ခတရားကို၎င်း။ ဩဟိ-တော 🗕 ထည့်သွင်းသိုလှောင်၍ ထားအပ်၏။ 👘 ဤသူ လာသော ဓမ္မပဒဂါထာဖြင့်၎င်း----အာတုရံ အသုစိ် ပူတိ'၊ ပဿ နန္မေ သမုဿယံ။ ဥဂ္လရန္တံ ပင္သရန္တံ၊ ဗာလာနံ အဘိပတ္ထိတံ။ ( \* ) အနိမိတ္တဥ္ ဘာ၀ေဟိ၊ မၥနာနသယမုဇ္ဇဟ။ တတော မာနာဘိသမယာ၊ ဥပသန္တာ စရိဿသိ။ နန္ဒေ = ချစ်သမီးအဘိရူပနန္ဒာ…။ အာတုရံ = မစ္စဲ ရံခါ ဆင်းရဲ့နာကျင်စွာသော။ အသုစိ = မစင်ကြယ် သော။ ပူတိိ 😑 ပုပ်သိုးသော။ ဥဂ္ကရန္ဟံ 😑 အထက်သို့

ရတနာ] ၀ိဇယသုတ္တန် မြန်မာပြန် နောက်ဆက်တွဲ ၃၄၇

တည်ထား ဆောက်လုပ်အပ်ပြီ။ ယတ္တ = အကြင် ခန္ဓာ

အိမ်၌။ဇရာ စ = ဆိုးရွားဟောင်းမြင်း အိုမင်းမှည့်ပျော်

နန္ဒေ = ချစ်သမီး အဘိရူပနန္ဒာ ။ အနိမိတ္တဥ္ = အနိမိတ္တ အမည်ရသည့် အနိစ္စဘဝဝနာ, ဒုက္ခဘာဝနာ, အနတ္တဘာဝနာကိုလည်း။ ဘာဝေဟိ = မနေ မနင္း (သင်ချစ်သမီး) ပွါးများလေလော့။ မာနာနေသယံ = အနမတဂ် သံသာစက်မှ ငုပ်လျက်ကိန်းပါ ငါဟူ၍ မှတ် ထင်မှု = မာနာနေသယကို။ ဥဇ္ဇဟ = သမုစ္ဆေဒ ပဟာန် ဖြင့် ပယ်လှန်ရှင်းဖျောက် အမြစ်ပြတ်ဖြတ်တောက်လော့။ တတော မာနာဘိသမယာ = ထိုသို့ မာနာနေသယကို သမု္ဒေဒပဟာန်ဖြင့် ပယ်လှန်ရှင်းဖျောက် အမြစ်ပြတ်

သုသမာဟိတံ" ဟူ၍ လာရှိသည်။ ထိုသို့ လာရှိသော အလို — " နန္ဒေ = ချစ်သမီး အဘိ ရူ ပ န န္ဒ ာ … ။ အာတုရံ = မစဲရံခါ ဆင်းရဲနာကျင်စွာသော။ အသုစိ = မစင်ကြယ်သော။ ပူတိ = ပုစ်ထိုးသော။ သမုဿယံ = ခန္ဓာကိုယ်ကို။ ပဿ—ပဿာဟိ = စေ့စေ့ငုငု ဥာဏ် စက္ခုဖြင့် ကြည့်ရှုလေလော့။ ဧကဂ္ဂံ = ဥပစၥရသမာမိဖြင့် တခုသောအာရုံရှိသော။သုသမာဟိတံ = အပ္ပနာသမာမိ ဖြင့် ကောင်းစွာ တည်ကြည်ငြင်း ရှိသော။ အသုဘာယ စိတ္တံ = သပိညာဏက အသုဘဈာန်စိတ်ကို။ ဘာဝေဟိ = ပွါးများလေလော့" ဟူ၍ အနက်ယောဇနာရာ၏။

290

ဖြတ်တောက်ရသောကြောင့်။ ဥပသန္တာ == <mark>ကိလေသာဟ</mark>ူ အပူခ၀်သိမ်း ငြိမ်းသည်ဖြစ်၍။ စရိဿသိ <del>----</del> သင်ချစ်သမီး နေရသိမ့်သတည်း။—–

ဤသို့လာသော ထေရီဂါထာတို့ဖြင့်၎င်း အဆုံးအမ ဩဝါဒပေး တော်မူသဖြင့် အဘိရူပနန္ဒာထေရီ ဘိက္ခုနီမကို အစဉ်အတိုင်း အရဟတ္တဖိုလ်၌ တည်စေတော်မူ၏။ ်။(ဤကား အဘိရူပနန္ဒာ ထေရီမ အကြောင်းတည်း)။

ဘုရားရှင်ကိုဖူးမြောရလျှင် မကြည်ညိုသောသူဟူ၍မရှိချေ။ ထင်ရှားစေရမည်ဆိုလျှင်—(၁)ရုစ်ရည်အဆင်း တင့် တယ်ခြင်းကို အလေးဂရ ပမာဏပြကာ ကြည်ညိုကြသည့် = ရူပဠမာဏိက နတ်လူအပေါင်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရား ရှင်၏ လက္ခဏာတော်ကြီး ငယ် ရောင်ပြည်တော် ခြောက် သွယ်တို့ဖြင့် တင့်တယ်သောအဆင်းတော်ကို ဖူးမြော်ကြ ရ၍ ကြည်ညိုကြကုန်၏။ (၂) ဂုဏ်ကျေးဖူးသတင်းကောင်းခြင်း (နှင့်) အသံ ကောင်းခြင်း၌ အလေးဂရ ပမာဏပြကာ ကြည်ညိုကြသည့် = ဃောသဠမာဏိက နတ်လူအပေါင်းတို့သည် များစွာ သော ဇာတ်တော်တို့၌ လာရှိသော မြတ်စွာဘုရား အလောင်းတော်၏ ဂုဏ်ကျေးဖူး ကျော်စောသတင်းနှင့် တက္ခ အင်္ဂါရှစ်ပါးရှိသော မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အသံ တော်ကို ကြားနာကြရ၍ ကြည်ညိုကြကုန်၏။

"ရူပ, ဃောသ, လူခ, ဓမ္မ == လေးဌာနတို့ ပမာဏဂရ အလေးပြု ကြည်ညိုကြသည့် နတ်လူအစုအဝေး၌ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကိုဖူးမြော်ရလျှင် မကြည်ညိုသောသူဟူ၍မရှိချေ။

ထိုသာဝတ္ထိပြည်အင္လင်းဝယ် လူအများရော ဘိက္ရုနီမများပါ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးကို ပြောကြားကြသည်မှာ—–

ဇနဖစ္စာလျာဏီ နန္မာစထရီမကို အရဗစ္တနိုလ်၌ စည်စေတော်မူခြင်း တနေ့သ၌ သာဝတ္တိပြည်သူ လူအပေါင်းတို့သည် နံနက်အခါ အလူကို ပေးကြ၍ ဥပုသ်ဆောက်တည်ကြပြီးလျှင် ကောင်းစွာ ဝတ်ရုံကုန်လျက် နံ့သာ,ပန်း – စသည်တို့ကို ယူဆောင်ကြကာ တရားနာရန် ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက်သို့ သွားရောက်ကြပြီးလျှင် တရားနာရှ ပြီးဆုံးသောအခါ၌ မြင်ာ်စွာဘုရားရှင်ကို ရှိခိုးကြပြီး မြိုတွင်းသို့ တဖန်ပြန်၍ ဝင်ကြကုန်၏။ ဘိက္ခုနိမအပေါင်းသည် လည်း တရားနာပြီးလျှင် ဘိက္ခုနိမကျောင်းတိုက်သို့ ပြန်သွားကြ လေ၏။

ရတနာ] ၀ိဇယသုတ္တန် မြန်မာပြန် နောက်ဆက်တွဲ ၃၄၉

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

၃၅၀

(၃) ပစ္စည်းလေးဖြာ, ကိလေသာ ခေါင်းပါးခြင်းကို အလေးဂရ ပမာဏပြကာ ကြည်ညိုကြသည့် = လူခပ္ပမာ-ကိက နတ်လူအပေါင်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အသမ္ဘိန္ဒ ခတ္တိယနွယ်စင် သာကီဝင်မင်းသားမြတ် ဖြစ်ပါ လျက် ပစ္စည်းလေးပါး ခေါင်းပါးခြီးခြံပုံ ဒုက္ကရစရိယာ အကျင့်တော်မြတ် ခေါင်းပါးပုံများကို တွေ့သိရ၍ ကြည်ညို ကြကုန်၏။

(၄) သီလ,သမာဓိ,ပညာ-စသောတရားကို အလေး ဂရ ပမာဏပြုကာ ကြည်ညိုကြသည့် = ဓမ္မပ္ပမာဏိက နတ်လူအပေါင်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ သူမတူ တန်သော သီလဂုဏ်,သမာဓိဂုဏ်,ပညာဂုဏ်,ဝိမုတ္တိဂုဏ်, ဝိမုတ္တိဉာဏဒဿနကျေးဇူးဂုဏ် ငါးပါးတို့အနက် တပါး ပါးသောဓမ္မဂုဏ်ကျေးဇူးကို စူးစမ်းဆင်ခြင်ကြ၍ ကြည်ညို ကြကုန်၏"—

ဤသို့စသည်ဖြင့် နေရာတိုင်းမှာပင် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ဂုဏ် ကျေးဇူးစကားကို တဖွားဖွား ခံတွင်းမဆံ့ ချီးအံ့ပြောဆိုလျက် ရှိကြလေသည်။

(ဤ၌ အထူးမှတ်ဖွယ်ကား— (၁) သတ္တဝါအားလုံးတို့ကို သုံးပုံ ပုံလျင် နှစ်ပုံသောသတ္တဝါတို့သည် ရုပ်ရည်အဆင်း တင့်တယ်ခြင်း၌ ကြည်ညိုကြသည့်=ရူပပ္ပမာဏိကပုဂ္ဂိုလ်တို့ ဖြစ်ကြ၏၊ (တရာလျင် ၆၆-ယောက်ဖြစ်သည်)။ (၂) သတ္တဝါအားလုံးတို့ကို ငါးပုံ ပုံလျင် လေးပုံ သော သတ္တဝါတို့သည် ကျေးဇူးသတင်းကောင်းခြင်းနှင့် အသံကောင်း ခြင်း၌ ကြည်ညိုကြသည့် = သောသပ္ပမာဏိကပုဂ္ဂိုလ်တို့ ဖြစ်ကြ၏၊ (တရာလျင် ဂဝ-ယောက်ဖြစ်သည်)။ (၃)သတ္တဝါအားလုံးတို့ကို ဆယ်ပုံ ပုံလျှင် ကိုးပုံသောသတ္တဝါတို့သည် ပစ္စည်းလေးဖြာ ကိလေသာခေါင်းပါး ခြင်း၌ ကြည်ညိုကြသည့်=လူခပ္ပမာဏိကပုဂ္ဂိုလ်တို့ဖြစ်ကြ၏၊(တရာလျင် ဖုဝ-ယောက်ဖြစ်သည်။ (၄) သတ္တဝါအားလုံးတို့ကို အပုံတသိန်းပုံလျှင် တပုံသော သတ္တဝါဘို့သည် သီလူ သမာမိ ပညာတည်းဟူသော တရား၌ ကြည်ညိုကြသည့် = ဓမ္မပ္ပမာဏိက ပုဂ္ဂိုလ်တို့ဖြစ်ကြ၏၊ (လူတသိန်းမှ တယောက်သာ ဓမ္မပ္ပမာဏိကပုဂ္ဂိုလ် ဖြစ်သည်ဟု ဆိုလိုသည်)။

[43

ထိုသတ္တဝါလေးစုလို့အနက် ဘုရားရှင်တို့အား မကြည်ညှိသူတို့ကား နည်းလှကုန်၏၊ ကြည်ညိုသူတို့သာ မျှားလှကုန်၏။ ထင်ရှားစေဦးအံ့— (၁) ရူပပ္ပမာဏိက ပုဂ္ဂိုလ်များအဖို့ရာ မြတ်စွာဘုရား၏ အဆင်းတော် ထက် ပိုလွန်၍ ကြည်ညိုဖွယ်ကိုဆောင်သော အဆင်းဟူ၍ မရှိ။ (၂) သောသပ္ပမာဏိက ပုဂ္ဂိုလ်များ အဖို့ရာ မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့၏ ဂုဏ် ကျေးဇူးကျော်စောသံ ပကတိအသံတော်တို့ထက် သာလွန်ပိုမို၍ ကြည် ညိုဖွယ်ကိုဆောင်သောအသံဟူ၍ မရှိ။ (၃) လူခပ္ပမာဏိက ပုဂ္ဂိုလ်များ အဖို့ရာမှာလည်း ကာသိတိုင်းဖြစ် နူးညံ့သောအဝတ်များ စားတော် ရွှေခွက်ကြီးများ, ဥတုသုံးပါးအား လျောက်ပတ်သည့် သုံးဆောင်ဖွယ် ကာမစည်းစိမ် အမျိုးမျိုးနှင့် ပြည့်စုံသော ရွှေနုန်းမသုံးဆောင်တို့ကို စွန့် ပယ်၍ ပံသုကူသင်္ကန်း ကျောက်သပိတ် သစ်ပင်ရင်းစသောကျောင်းကို မိုဝဲသုံးဆောင်တော်မူသည့် မြတ်စွာဘုရား၏ ပစ္စည်းလေးပါး ခေါင်းပါး မှုထက် သာလွန်ပိုမို၍ ကြည်ညိုဖွယ်ကိုဆောင်သော အခြား ခေါင်းပါးမှု ဟူ၍ မရှိ။ (၄) ဓမ္မပ္ပမာဏိက ပုဂ္ဂိုလ်များအဖို့ရာ တလောကလုံး၌ အတုမရှိသော သီလ-စသော ဂုဏ်ကျေးဇူးနှင့် ပြည့်စုံဘော်မူသော မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ သီလ-စသော ဂုဏ်ကျေးဇူးထက် သာလွန်ပိုမို၍ ကြည်ညိုဖွယ်ကိုဆောင်သော အခြားသီလ-စသော ဂုဏ်ကျေးဇူး ဟူ၍ မရှိ။ ဤသို့လျှင် မြတ်စု့ာဘုရားရှင်သည် စတုပ္ပမာဏိက ဤသတ္တ လောကကြီး တခုလုံးကို လက်ဆုပ်ဖြင့် ဆုပ်ကိုင် သိမ်းဆည်း၍ ထားသကဲ့သို့ ဖြစ်ပေ၏။ ။ဤကွင်းအတွင်း စကားရပ်မျှားမှာ အဘိဋ္ဌ၊ ၃၊ စာမျက်နှာ ဂ၀, ဂ၁-တို့မှ ဖြစ်သည်၊ ကျန်သော စက်ားရပ်စုမှာ

သတ္တဝါတွေ မည်မျှပင် များနေစေကာမူ ဤနည်းဖြင့် ခွဲဝေလျှင် လေးမျိုး လေးစု၌ အကုန်ဝင်လေ၏။

ရတနာ] ၀ိဇယသုတ္တန် မြန်မာပြန် နောက်ဆက်တွဲ ၃၅၁

ဇနပဒကလျာဏီ ရူပနန္ဒာ လေရီမသည် ဘိက္ခုနီမကျောင်း တိုက်သို့ ရောက်လျင်လည်း များစွာသော အကြောင်းတို့ဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ကျေးဇူးစကား ပြောကြားကြသော ထိုသူ တို့၏ စက်ားကိုကြားရ၍ "ဤသူတို့သည် ငါ့ မောင်တော်ကြီး ( = မြတ်စွာဘုရား) ၏ ဂုဏ်ကို ခံတွင်းမဆံ့ ချီးအံ့ပြောဆိုကြ၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် တနေ့ပတ်လုံး ငါ့အား အဆင်း၌ အပြစ်ကို ဟောတော်မူစေကာမူ အဘယ်မျှ ဟောတော်မူလိမ့်မည်နည်း၊

သုတ္တနိပါတ် အဋ္ဌကထာ ပဌမအုပ် စာမျက်နှာ ၂၃၄ မှဖြစ်သည်)။

ရူပနန္ဒာထေရီမသည် ဘိက္ခုနီမတ္ခိနှင့် အတူတကွ မြတ်စွာ ဘုရားထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ရှိခိုးပြီးလျှင် ဘိက္ခုနီ သံဃာအကြား၌ ထိုင်နေလျက်ပင် ခြေတော်ဖျားမှစ၍ ဆံတော် ဖျားတိုင် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ရူပကာယအသရေတော်ကို ဖူးမြော် ရ၍၎င်း, တဖန် မြတ်စွာဘုရား၏ နံပါးတော်၌ ဘည်နေကာ ယဝ်လေခပ်နေသော ထိုနိဋ္ဌိတ အမျိုးသမီးရုပ်ကို မြင်ရ၍၎င်း "သြ....ဤမိန်းမငယ်ကား ရုပ်ရည်အဆင်း တင့်တယ်လှဘိတကား" ဟု ကြံစည်ကာ မိမိ၏ အဆင်းမာန်ကို စွန့်ပယ်၍ ထိုနိဋ္ဌိတအမျိုး သမီး၏ အဆင်း၌ အလွန် တပ်မက်သော အလိုဆန္ဒ ဖြစ်ရှိ လာလေသည်။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် စောစောကပင် ရူပနန္ဒာ ထေရီမ လိုက်ပါ လာသည်ကို ကြိုတင်သိမြင်တော်ရှ၍ ဆူးဖြင့် ဆူးကို ထွင်သောယောက်ျား, မယ်န (ပရစ်) ဖြင့် မယ်န ကို ထုတ်သော ယောက်ျားကဲ့သို့ အဆင်းဖြင့်ပင် ရူပနန္ဒာထေရီမ၏ အဆင်းမာန် ကို ပယ်ဖျောက်တော်မူရန် ကိုယ်တော်မြတ်၏ တန်ခိုးအစွမ်းဖြင့် ၁၅-နှစ် ၁၆-နှစ်အရွယ် အလွှန်ရှုချင်ဖွယ်ရှိသော မိန်းမငယ်ကို ကိုယ်တော်မြတ်၏ နံပါးအနီး၌ တည်နေကာ ယစ်လေခပ်နေဟန် ဖန်ဆင်း၍ ထားတော်မူနှင့်၏။

ငါသည် ရဟန်းမတ္မိနှင့် အတူတကွသွား၍ ကိုယ်ကိုမပြပဲမြတ်စွာ ဘုရားကို ဖူးမြော်ပြီးလျှင် တရားတော်ကို နာ၍ ပြန်လာ ရမူ ကောင်းလေစွဘဲ့" ဟု ကြံစည်ပြီးသော် "ယနေ့ ငါသည်လည်း တရားနာလိုက်အံ့"ဟု ဘက္ခုနီမတို့အား ပြောကြားလေ၏၊တက္ခု နီမတို့သည် "ဤရူပနန္ဒာ ဘက္ခုနီမ၏ မြတ်စွာဘုရား အထံသို့ ဆည်းကပ်ရန် သွားလိုမှုကား အလွန်ကြာမြင့်မှ ဖြစ်ပေါ် လာချေ သည်၊ ယနေ့ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤ ရူပနန္ဒာ ဘိက္ခုနီမကို အကြောင်းပြု၍ နည်းမျိုးစုံစွာ ဆန်းကြယ်သော တရားဒေသနာ ကို ဟောတော်မူလိန့်မည်" ဟု အောက်မေ့ဝမ်းမြောက်ကြကာ စနပဒကလျာဏီ ရူပနန္ဒာထေရီကို ခေါ်ဆောင်၍ သွားကြလေ ကုန်၏။

29J

မယၥမုဒ္မဝဉ်

မြီဒီ

ရတနာ] ၀ိဇယသုတ္တန် မြန်မာပြန် နောက်ဆက်တွဲ ၃၅၃

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထိုနိုမ္မိတမိန်းမကို (တရား ဟောရင်းကပင်)အသက်နှစ်ဆယ် အရွယ်ပမာဏရှိသည်ကို ပြု၍ ပြောင်းလဲဖန်ဆင်းပြတော်မူလေသည်။ မှန်၏–မာတုဂါမသည် ၁၆-နှစ်အရွယ်ရှိစဉ်သာလျှင် တင့်တယ်၏၊ ထိုမှအထက်၌ (၁၆-နှစ်လောက်)မတင့်တယ်တော့ချေ။ သို့ရကား ထိုသို့ ပြောင်းလဲ ဖန်ဆင်းပြတော်မူသောအခါ၌ ထိုနိမ္မိတမိန်းမ၏ ရုပ်ရည်အဆင်း ဆုတ်ယုတ်ခြင်းကို ပက်ပင်းပါ တွေ့မြင်ရ၍ ရူပနန္ဒာထေရီမ၏ သန္တာန်ဝယ် ထိုနိမ္မိတရုပ်၌ တပ်မက်မှု( = ဆန္ဒရာဂ)တရား စော စောကအောက် ပါး၍ပါး၍ သွားလေ၏။

ထိုနောက် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် သားမဖွားသေးမီ မိန်းမ အဆင်း, တကြိမ်သားဖွားပြီးသော မိန်းမအဆင်း, မိန်းမလတ် အဆင်း, မိန်းမကြီးအဆင်း, ဧနောင်ဇနင်ဖြစ်လျက် တောင်ငှေးကို လက်စွဲကာ မှည့်မည်းများ တကိုယ်လုံးစွဲကပ်နေသည့် အနှစ် တရာရှမိန်းမအိုအဆင်းများကို အစဉ်အတိုင်း ပြောင်းလဲ ပြောင်း လဲ ဖန်ဆင်း၍ပြပြီးသော ရူပနန္ဒာထေရီမ ရှုကြည့်နေစဉ်ပင် ထို နိုမ္မိတမိန်းမအို၏ သေခြင်းကို၎င်း, ဖူးဖူးရောင်သောသူကောင် စသည်တို့၏ ကိုယ်ကို၎င်း, ရနံ့ပုပ်လှောင်း စက်ဆုပ်ရွံရှာ၁မွှယ် ကောင်းသောအဖြစ်ကို၎ဝ်း ဖန်ဆင်း၍ ပြတော်မူလေ၏။

ထိုနိုမ္မိတရုပ်အစဉ်ကို မြင်ရလေသော် ဇနပဒကလျာဏီ ရူပ-နန္ဒာထေရီ၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် "ဤယခု ငါမြင်ရဘော မိန်းမ အတူပင် ဤဖြစ်စဉ်ကား ငါရောသူပါ အားလုံးသောသတ္တဝါ တို့နှင့် ဆက်ဆံသောသဘော ဖြစ်စွာ့တကား…" ဟု ရှုဆင်ခြင် ကာ အနိစ္စသညာ တည်၍ ဖြစ်၍ လာလေ၏။ သို့မနိစ္စသညာ နောက်သို့ အစဉ်လိုက်ကာ ဒုက္ခသညာ အနတ္တဘညာတို့လည်း တည်လာ ထင်လာ ဖြစ်ပွါးလာကြလေ၏။ ဘဝ သုံးပါးတို့သည် မီးဟုန်းဟုန်း တောက်လောင်သော အိမ်ကဲ့သို့ ကိုးကွယ်ရာမဲ့သော အနေဖြင့် ထင်လာကုန်၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "နန္ဒာဘိကျွန်၏ စိတ်ကား ကမ္မဋ္ဌာန်း အလုပ်၌ သက်ဇင်လေပြီ" ကု သိုးတွင်ခု၍ ထိုနန္ဒာ

မဟာဗုဒ္ဓဝင် ရြန္ပ 209 တေရီမအား သင့်လျော်လျောက်ပတ်သပ္ပါယဖြစ်သောအစွမ်းဖြင့် ဤတရားဂါထာတို့ကို ဟောတော်မူ၏— အာတုရံ အသုစိ° ပူတိ°၊ ပဿ နန္ဒေ သမုဿယံ။ ဥဂ္ဌရန္တံ ပဂ္သရန္တံ၊ ဗာလာနံ အဘိပတ္ကိတံ။ လဘာ ဗ္ဗဒံ တထာ တေံ၊ ယထာ တေံ တထာ ဗူဒံ။ ဓာတုတော သညတော ပဿ၊ မာ လောကံ ပုနုရာဂမ်။ ဘဝေ ဆန္ဒံ ဝိရာဇေတ္လာ၊ ဥပသန္တာ စရိဿသိ။ (ပဌမဂါထာအနက်ကို ရှေးစာမျက်နှာ ၃၄၇-၌ ကြည့်လေ)။ နန္ဒေ 🛲 ချစ်သမီး ရူပနန္ဒာ…။ ဗ္ဗဒံ 💻 ဤအဖ္လုတ္တ ဖြစ်သော သင်၏ကိုယ်သည်။ အနိစ္စာဒိဓမ္မံ ယထာ 💳 အနိစ္စစသော သဘောရှိသကဲ့သို့။ ဧတံ = ထိုဗဟိဒ္ဒ သင် မြင်ရသည့် အပြင်အပကိုယ်သည်။ တထာ = ထို<mark>အတူ</mark> အနိစ္စစသော သဘောရှိ၏။ ဧတံ ≕ ထိုဗဟိဒ္ဓ သင်မြင် ရသည့် အပြင်အပကိုယ်သည်။ ဥဒ္ဓုမာတကာဒိဘာ၀ပွတ္တံ ယထာ = အစဉ်အတိုင်း အရွယ်အစုစု အနုအရင့်တွေကို စွန့်ကာ ဖူးဖူးရောင်သော သူကောင်စသည်အဖြစ်သို့ ရောက်သကဲ့သို့။ ဗူဒံ = ဤအစ္ဈတ္တဖြစ်သော သင်၏ကိုယ် သည်။ တထာ == ထိုအတူ အရွယ်အစုစု အနုအရင့်တွေကို စွန့်၍ ဖူးဖူးရောင်သော သူကောင်-စသည် အဖြစ်သို့ ရောက်သည်။ ဘဝိဿတိ == ဧကန်စင်စစ် ဖြစ်လတ္တံ့။

1\_

သင်ခန်သမီးသည်။ ကုရယူစုပ် 🖛 တူ့ဖွဲ့က မဟိုမှ

ဤ၀ိဧယသုတ္တန်ကို ပဌမအကြိမ် ဟောတော်မူသောအဆုံး၌ နေပဒကလျာဏီ ရူပနန္ဒာထေရမသည် "အိုး…ငါ မိုက်လှချည့် တကား၊ အကြင်ငါသည် ငါ့ကိုပင်အာရုံပြု၍ ကရဏာကြီးစွာဖြင့် ဤသို့စင် အထူးထူးသော တရားဒေသနာကို ဟောတော်မူသော ငါ့မောင်တော်ကြီး ( == မြတ်စွာဘုရား) အား ဆည်းကစ်ရန် မလာရောက်မိချေပြီတကား"ဟု ပြင်းစွာထိတ်လန့်ခြင်းသံဝေဂသို့ ရောက်ရှိလေသည်။

(မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဤဝိဧယသုတ္တန်ကို (၁)ဇနပဒကလျာဏီ ရူပနန္ဒာထေရီမအား ပဌမအကြိမ် ဟောတော်မူသည်ကား ၅-ဝါ့၆-ဝါရ အချိန်လောက်တွင်ဖြစ်သည်။ (၂) သိရိမာ၌ တပ်မက်သည့်ရဟန်းကို အကြောင်းပြု၍ ဒုတိယအကြိမ် ဤဝိဧယသုတ္တန်ကို ဟောတော်မူသည် ကား သတ္တရသမ=ဆယ့်ခုနှစ်ဝါမြောက်၌ ဖြစ်သည်)။

ဂါထာအဆုံး၌ ဇနပဒကလျာဏီ ရူပနန္ဒာ ထေရီမသည် သောတာပတ္တိဖိုလ်၌ တည်လေ၏။ ထိုနောက်မှ မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် ဇနပဒကလျာဏီ ရူပနန္ဒာထေရီမအား အထက်မဂ်ဖိုလ် တို့ကို ရစေရန် သုညတအခြံအရံရှိသည့် ဝိပဿနာကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟောကြားတော်မူလို၍ ဤဝိဇယသုတ္တန်ကို (ရှေး၌ဆိုအပ်ပြီးသော အတိုင်း )ဟောတော်မူ၏။

တဏ္ပာဆန္မွကို။ ၀ိရာဇေတ္လာ = သမုစ္ဆေဒပဟာန်ဖြင့် ပယ်လှန်ဖြတ်ရှင်း ကင်းစေ၍။ ၀ါ-ကင်းစေယည်ရှိသော်။ (တွံ = သင်ချစ်သမီးသည်)။ ဥပသန္တာ = ကိလေသာဟူ အပူခပ်သိမ်း အေးငြိမ်းသည်ဖြစ်၍။ စရိဿသိ = ချမ်း ကြည် အေးမြ နေရလိမ့်သတည်း။

ရတနာ] ၀ိယေသုတ္တန် မြန်မာပြန် နောက်ဆက်တွဲ ၃၅၅

ဤသို့ ထိတ်လန့်ပြီးလျှင် ထိုဝိဇယသုတ္တန် တရားဒေသနာကိုပင် အဖန်ဖန် နှလုံးသွင်း၍ သုညတကမ္မဋ္ဌာန်းကို စီးဖြန်းကြိုးကုတ် အားထုတ်လတ်ရကား နှစ်ရက်သုံးရက်အတွင်း၌ပင် အရဟတ္တ-ဖိုလ်သို့ ဆိုက်ရောက်လေသတည်း။ ဝိဧယာဂုတ္တန် မြန်မာပြန် နောက်ဆက်တွဲပြီး၏။ ၃၅၆

မတၥမုဒ္မဝင်

[ဗုဒ္ဓ~

ဧကဥပါသက၀တ္ထု

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရှေး၌ ဆိုအပ်ခဲ့ပြီးသောအတိုင်း သတ္တရသမ == ဆယ် ့ခုနစ်ခုမြောက်ဝါကို ရာဇပြုဟ်ပြည် ဝေဠုဝန် ကျောင်း၌ ကပ်ဆိုတော်မူ၍ ဝိဇယသုတ္တန်အစရှိသော ထိုထိုတရား ဒေသနာဖြင့် ကျွတ်ထိုက်သသူ နတ်လူဗြဟ္မာ သတ္တဝါတို့ကို ဟော ကြားချေချွတ်တော်မူကာ ဝါကျွတ်သောအခါ ခရီး ဒေသစာရီ အစဉ်သဖြင့် ကြွချီ၍ သာဝတ္ထပြည်သို့ ရောက်တော်မူပြီးလျှင် ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက်၌ ကိန်းအောင်းမှေ့လျော် သီတင်းသုံး စံနေ့တော်မူ၏။

ထိုအခါ တနေ့သ၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဇေတဝန်ကျောင်း ကိုက် ဂန္ဓကုဦကျောင်းတော်၌ ထိုင်နေတော်မူလျက်ပင် မိုး သောက်ထအခါ သတ္တ လောကကို ကြည့်ရှုတော်မူလတ်သော် အာဋွှင်ပြည်သား ဆင်းရဲသားတယောက်ကို မြင်တော်မူ၍ ထို ဆင်းရဲသား၏ သောတာပတ္တိမဂ်ဖိုလ်ကို ရရောက်ကြောင်း ရှေး ကောင်းမှုကို သိတော်မူပြီးလျှင် ရဟန်းငါးရာ ခြံရံလျက် အာဋ္ဌဝီ ပြည်သို့ ကြွချီတော်မူလေ၏။ အာဋ္ဌဝီပြည်သူပြည်သား လူအများ သည်လည်း ယဉ်ကျေးပြီးသော ဗုဒ္ဓဘာသာ သမ္မာအယူ ရှိသူများ ပြီပြီ မြတ်စွာဘုရားအမှူးပြုသော သံဃာတော်အရှင်မြတ်များကို ဆွင်းပြုစုလုဝ်ကျွေးရန် ရှိသေစွာ ပင့်ဖိတ်ကြလေကုန်၏။

ဟူသော သတင်းစကားကို ကြားသိရ၍ "ငါသည် မြတ်စွာဘုရား ရှင် အထံတော်၌ တရားတော်ကို နာရပေတော့အံ့"ဟု ကြံတင် ဝမ်းမြောက်ကာ နှလုံးသွင်းထားလေသည်။ ထူးခြားသော ဖြစ်ရပ် တခုမှာ မြတ်စွာဘုရားရှင် မြိုတွင်းသို့ ကြွဝင်တော်မူမည့် ထိုနေ့ မှာပင် ထိုဆင်းရဲသား၏ နွှားတကောင်သည် ချည်ကြိုးပြတ်ကာ အရပ်တပါးသို့ ပြေးသွားလေ၏။ ဆင်းရဲသားသည် "အသို့နည်း ငါသည် နွှားကိုပင် အလျင် ရှာရမည်လော၊ သို့မဟုတ် တရားကိုပင် အလျင်နာရမည်လော"

ထိုဆင်းရဲသားသည်လည်း "မြတ်စွာဘုရားရှင် ကြွလာပြီတဲ့"

ထိုဆင်းရဲသားသည်လည်း နေမြင့်မှ နွှားပျောက်ကို ရှာတွေ့၍ နွှားအုပ်ထဲ၌ သွင်းထားခဲ့ပြီးလျှင် "ဤအချိန်၌ အခြားဝေယျာဝစ္စ ဒါနုကောင်းမှု ပြုရန်မရှိသော်လည်း မြတ်စွာဘုရားအား ရှိခိုးခြင်း မျှကိုသော်မူလည်း ငါပြုပေအံ့" ဟု ကြံစည်ဆင်ခြင်မီကာ ဆာ လောင်မွတ်သိပ်ခြင်းဖြင့် ပြင်းစွာနှိပ်စက်အပ်သော်လည်း အိမ်သို့ သွားရန် အနည်းငယ်မျှ စိတ်အကြံကိုမပြုပဲ လျင်မြန်စွာ မြတ်စွာ ဘုရား အထံတော်သို့ လာရောက်၍ ရှိသေမြတ်နိုး ရှိခိုးပြီးလျှင် သင့်လျောက်ပတ်ရာ အရပ်၌ ရပ်တည်လေ၏။

အာဋ္ဌစီပြည်သူပြည်သား လူအများသည်လည်း မြတ်စွာဘုရား အမှူးပြုသော ရဟန်းသံဃာကို နေရာထိုင်ခင်း ပေးလှူကြကာ ဆွမ်းဆက်ကပ်လုပ်ကျွေးကြ၍ အနုမောဒနာတရား ဟောကြား တော်မူဖို့ရာ စီမံ ပြုလုပ်ကြလေသည်။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "အကြင်ဆင်းရဲသားကို အကြောင်းပြု၍ ငါဘုရားသည် ယူဇနာ သုံးဆယ်ရှိသော ခရီးကို လာရောက်ခဲ့ရလေသည်၊ ထိုဆင်းရဲသား ကား နွှားပျောက်ကို ရှာဖို့ရန် တောသို့ ဝင်ရှာလေပြီ၊ ထိုဆင်းရဲ သား လာရောက်မှသာလျှင် ငါဘုရားသည် တရားဟောပေအံ့"ဟု ကြံစည်ဆင်ခြင်တော်မူကာ ဆိတ်ဆိတ်သာ နေတော်မူလေ၏။

ဟု ကြံစည်၍ "နွှားကို အလျင်ရှာပြီးနောက်မှ စိတ်ချလက်ချ တရားကို နာပေတော့အံ့"ဟု ဆုံးဖြတ်ချက်ချမှတ်ကာ စောစော ကပင် နွှားပျောက်ကိုရှာရန် အိမ်မှ ထွက်ခဲ့လေ၏။

ရတနာ] ဧကဥပါသက၀တ္ထု ၃၅၇

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်း ထိုသူရဝိတည်လာသောအခါ၌ အလှူ ကိစ္စ ဝေယျာဝစ္စမှူးကို "ဒါ့၊ပကာာ…ရဟန်းသံဃာအား လှူဒါန်း ပြီးနောက် ပိုလျံသော သေခဲ့ဖွယ်ဘောစဉ် တစုံတရာ ရှိသေး သလော"ဟု မေးတော်မူငေလ၏။ "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရား … အပြည့် အစုံပင် ရှိပါသည်" ဟု ဝေယျာဝစ္စမှူးက လျောက်ထားလေလျှင် မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် "ဒါယကာ… ထိုသို့ဖြစ်လျှင် ဤလူကို ထမင်းကျွေးလိုက်လော့" ဟု မိန့်တော်မူ လေ၏။

လေ၏။

ထမင်းကို မြန်ရွက်စွာ စားရသဖြင့် ဆာလောင်မွတ်သိပ်ပူပန်မှု ငြိမ်းအေးသော ထိုဆင်းရဲသား၏ စိတ်သည် အာရုံတခုတည်း၌ ငြိမ်သက်တည်ကြည်စွာ ဖြစ်လေသည်၊ ထိုအခါ ထိုဆင်းရဲသား အားမြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဒါနကထာ,သီလကထာ,သဂ္ဂကထာ, ကာမာနံ အာဒီနဝကထာ,နေက္ခမွေ အာနိသံသကထာတည်းဟူ သော အစဉ်အတိုင်းသော တရားစကားကို ဟောကြားတော်မူ ပြီးသော် သစ္စာလေးပါးကို ဟောကြားပြသတော်မူလေ၏၊ ထို ဆင်းရဲသားသည် ဒေသနာတော်အဆုံး၌ သောတာပတ္တိဖိုလ်သို့ ရောက်ရှိလေ၏ ( = သောတာပန် အရိယာဖြစ်လေ၏ )။ မြတ်စွာ ဘုရားသည်လည်း အနုမောဒနာတရား ဟောကြားတော်မူပြီး လျှင် နေရာမှ ထ၍ ဖဲကြွတော်မူလေ၏။ လူများအပေါင်းသည် မြတ်စွာဘုရားကို လိုက်၍ပို့ကြပြီးလျှင် အာဠုစီပြည်သို့ ပြန်နှစ်ခဲ့ကြ

(ဤနေရာကိုထား၍ ပိဋကသုံးပုံဝယ် အခြားနေရာ၌ မြတ်စွာဘုရား ရှင် ကိုယ်တော်တိုင်က လူဝတ်ကြောစ်တဦးတယောက်အတွက် "ထမင်း ကျွေးလိုက်စမ်း"ဟု စီမံမိန့်ကြားတော်မူသောအရာဟူ၍ မရှိ)။

ဝေယျာဝစ္စမှူးသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်က မိန့်ကြားအဝဲသော ' အရပ်မှာပင် ထိုဆင်းရဲသားကို ထိုင်စေပြီးသော် ယာဂု, ခဲဖွယ်, ဘောဇဉ်တို့ဖြင့် ရှိသေကောင်းမွန်စွာ ကျွေးမွှေးလေ၏၊ ထိုဆင်းရဲ သားသည် ထမင်းကို မြိန်ရှက်စွာ စားပြီးလျှင် ခံတွင်းကို စင်ကြယ် စွာ ဆေးကြောလေ၏။

၃၅၀

[번冦 .

ရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရားရှင်နှ<u>င့်</u> အတူတကွသွားကြရင်း ကပဉ် raph "ငါ့ရှင်တို့----မြတ်စွာဘု**ရ**ှိ ကြံပြုတော်မူပုံကို ကြည့်ကြ အခြား နေရာများ<u>မြာ ဤ</u>သို့ လူဝတ်ကြောင် ပါလော့၊ တယောက်အား ထမင်းကျွေးရန်ကြိမ်မိန့်ကြားမှု အလျင်း ပင် မရှိခဲ့ချေ၊ယနေ့မှာကား ဆင်းရဲသားလူတယောက်ကို မြန်လျှင်မြင်ခြင်းပင် ယာဂု-စသည်တို့ကို ကိုယ်တော်တိုင် ၊ နူတ်မြွက်စီမံကာ ပေးစေတော်မူဘိ၏"—-

ဗိဃစ္ဆာပရမာ ရောဂါ၊ သင်္ခါရပရမာ ဒုခါ။ ဧတံ ဥတွာ ယထာတူတံ၊ နိဗ္ဗာနံ ပရမံ သုခံ။ ဘိက္ခဝေ = ရဟန်းတော်များ အိုချစ်သားတို …။ ရောဂါ = နှိပ်စက်ကျင်နာ ရောဂါတို့သည်။ ဗိဃစ္ဆာ-ပရမာ = ဆာလောင်ခြင်းလျှင် လွန်သောအတိုင်းအရှည် ရှိကုန်၏။ (ရောဂါဟူသမျှတွင် ဆာလောင်ခြင်းသည် အပြင်းထန်ဆုံးသော ရောဂါဖြစ်၏၊မှန်၏–အခြားရောဂါ များမှာ တကြိမ်ဆေးကုလိုက်လျှင် အရှင်းသော်လည်း ပျောက်ကင်း၍သွားသည်၊ သို့မဟုတ် ရက်ပိုင်း, လပိုင်း, နှစ်ပိုင်းအားဖြင့်သော်မူလည်း ငြိမ်းစံ၏၊ ဆာလောင်ခြင်း ရောဂါကား တကြိမ်အစာစား၍လည်း အရှင်းပေျာက်၊ နေ့တိုင်း နေ့တိုင်းပင် အစာကျွေး ဆေးကု နေရသည်၊

ဟု ကွဲရဲ့မေးငေါ့စကား ပြောကြားကြလေ၏၊ မြတ်စွာဘုရားရှင် သည် ပြန်လှည့်တော်မူ၍ ရပ်တည်တော်မူရင်းကပင် "ရဟန်း တ္ခ်ို....အဘယ်စကား ပြောကြားကြသနည်း"ဟု မေးတော်မူ၍ ထို အကြောင်းကို ကြားသိတော်မူရလေလျှင် ''အိမ်း....ဟုတ်ပေသည် ရဟန်းတို့ …်ငါဘုရားသည် ယူဇနာ သုံးဆယ်ရှိသော ခရီးခဲကို တပင်တပန်း လာရောက်တော်မူသည်မှာ ထိုဆင်းရဲသား ဥပါ-သကာ၏ သောတာပတ္တိ မဂ်ဖိုလ်ရကြောင်း ရှေးကောင်းမှု 💳 ဥပနိဿယကို မြင်၍ လာရောက်ခဲ့လေသည်။ထိုဆင်းရဲသားကား အလွန်လျှင် ဆာလောင် မွတ်သိပ်လျက် ရှိချေသည်၊ နံနက် စောစောကပင် အစပြုကာ နွှားပျောက်ကိုရှာလျက် တောအရပ် ၌ လှည့်လည်ခဲ့ရလေပြီ၊ ငါဘုရားသည် (ထိုသူအား အစာမကျွေး စေပဲ)အကယ်၍ တရားဟောအ်ပြားက ဆာလောင်ခြင်းခုက္ခ ကြောင့် ထိုသူသည် တရားကို ထိုးထွင်း၍ သိစ္စမ်းနိုင်လိမ့်မည် မဟုတ်ဟု ကြံစည်ဆင်ခြင်ပြီးလျှင် ဤသို့ ပြုပေသည်၊ ဆာလောင် မွတ်သိမ်ခြင်းတည်းဟူသော အနာရောဂါနှင့်တူသော အခြား ရောဂါမည်သည် မရှိ"ဟု မိန့်တော်မှု၍ ဤ တရားဂါထာကို ဟောကြားတော်မူလေ၏—

ကေဥပါသကဝတ္ထု ၃၅၉

ရတနာ]

္ ပဏ္ၾတော = ပညာရှိသည်။ ့ ဧတံ == ဤအကြောင်း

နိဗ္ဗာနံ = အသင်္ခတဓာတ် နိဗ္ဗာန်ပရမတ်သည်။ ပရမံ = အမြတ်ဆုံးသော။ သုခံ = ချမ်းသာသုခ ဖြစ်ပေ၏။ (လောကီလူများ နှစ်သက်အပ်သည့် ဝေဒယ်တသုခချမ်း သာမှာ ထင်ရှားရှိစဉ် တည်နေစဉ်သာ သက်သာချမ်း သာ၍ ဘင်ခဏသို့ရောက်သောအခါ (ပျက်စီးသွားသော အခါ) မသက်သာ မချမ်းသာချေ၊ နိဗ္ဗာန်တည်းဟူသော သန္တိချမ်းသာကား ဘယ်သောအခါမှပျက်စီးခြင်းသဘော မရှိသဖြင့် အခါခပ်သိမ်း ငြိမ်းချမ်းလျက်ရှိသောကြောင့် ချမ်းသာတကာထက် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်လေသည်။

ဒုခါ = အခံခက်စွာ ဆင်းရဲဒုက္ခ ဝေဒနာတို့သည်။ သမီါရပရမာ = ခန္ဓာငါးပါး သမ်ိါရတရားလျှင် လွန်သော အတိုင်းအရှည် ရှိကုန်၏။ (ခန္ဓာငါးပါး သမ်ိါရတရား ထင်ရှားရှိနေသရွှေ ဆင်းရဲဒုက္ခ မငြိမ်းနိုင်ရကား ထိုခန္ဓာ ငါးပါး သမ်ိါရတရားအစုသည် ဆင်းရဲတကာတို့အနက် အပြင်းထန်ဆုံးသော ဆင်းရဲဒုက္ခဖြစ်၏ဟု ဆိုလိုသည်)။

ထိုကြောင့် ဆာလောင်ခြင်းသည် အခြားရောဂါတို့ထက် အပြင်းထန်ဆုံးသော ရောဂါဖြစ်၏ဟု ဆိုလိုသည်)။

၃၆၀

ုန်နီ

ဒေသနာနိဂုံး ဆုံးသောအခါ များစွာသော သတ္တဝါတို့ သောတာပတ္တိဖိုလ်–စသည်တို့သို့ ရောက်ကြလေကုန်၏။ (ဓမ္မပဒ-ဋ္ဌ၊၂၊သုခဝဂ်၊ မျက်နှာ ၁၆၉–မှ)။

ကော်ပါသကဝတ္ထု ပြီး၏။

ယက်ကန်းသည်းမီးအား တရားဟောတော်မှုခြင်း မေသာကရခီတုဝတ္ထု ယခု အဋ္ဌာရသမဝါကျွတ်ပြီး၍ သာဝတ္ထိပြည် ဇေတဝန် ကျောင်းတိုက်၌ သီတင်းသုံး နေထိုင်တော်မူသည်မှ လွန်ခဲ့သော သုံးနှစ်ထက်က တနေ့သောအခါ မြတ်စွာဘုရားသခင် အာဋ္ဌဝီ ပြည်သို့ ရောက်တော်မူသည်တွင် အာဋ္ဌဝီပြည်သူပြည်လား လူ အများတို့သည် မြတ်စွာဘုရားကို ပင့်ဖိတ်၍ ကြီးစွာသောအလှူ ဒါနမှု ပြုံကြလေသည်။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဆွမ်းကိစ္စပြီးသော အခါ အနုမောဒနာတရား ဟောကြားတော်မူသည်ရှိသော်— "ဒါယကာ ဒါယ်ကာမအပေါင်းတို့------င်္ဂါ၏ အသက် ကား မခိုင်ဖြံ၊ ငါ၏ သေခြင်းတရားကား မချွတ်ပင် ဖြစ် လိန့်မည်၊ ငါသည် မချွတ် သေရမည်သာ ဖြစ်၏၊ ငါ၏ အသက်ကား သေခြင်းလျှင် အဆုံးရှိ၏၊ အသက်ကသာ မရြသည်၊ သေခြင်းတရားကား မချွတ်ဖြံ၏' ဟု ဤသို့

တိုက်ကျွေးချေချွတ်တော်မူလေသည်။ ထိုစာလိယထောင်ကျောင်း၌ အဋ္ဌာရသမဝါကျွတ်ခဲ့၍ ခရီး ဒေသစာရီ အစဉ်သဖြင့် ကြွချီတော်မူခဲ့ရာ သဘဝ ထ္ထိပြည်သို့ ရောက်၍ ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက်၌ သီတင်းသုံး နေထိုင်တော် မူဆဲ ဖြစ်လေသည်။

မြတ်စွာဘုရားရှင်လည် ဆိုအပ်ပြီးသောအတိုင်း အာဠွဝီပြည် သား နွားပျောက်ရှာသည့် ဆင်းရဲသား အစရှိလော ကျွတ်ထိုက် သဘူ ဗိုလ်လူများစွာတို့အေး စရိုက်နှင့်လျော်စွာ တရား စမ္မ ဟောပြချေချတ်တော်မူ၍ တဆယ် ရှစ်ခုမြောက် ( = အဋ္ဌာရသမ) သက္ခ နားပါတယ် သင်္က သင်္က သိန် ဦလင်းဆံ တော်မူလာ ကျွတ်ထိုက်သောသတ္တပါတို့အား တရားရေအေး အမြိုက်ဆေးကို

အဋ္ဌာရယဖင်၊ ၁၁သိလဖလာင်ကျောင်း၌ ငါးသစ်လော်မူခြင်း

နေတနာ] မေဘာမာရခြံမှုခန့်မျှ ခုန်စ

ထိုတရား ဒေသနာကို ကြားနာရ၍ အခြားသောလူများသည် 88 86တို့၏ ကိစ္စအလုပ်ကိုသာ စိတ်ပါဝင်စား၍ ပြုလုပ်နေကြ သော်လည်း အသက်(၁၆)ဆယ် ခြောက်နှစ်အရွယ်ရှိ ယက်ကန်း သည်သမီးသည်ကား "ဩ ···· မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့၏ စကား တော်မည်သည် အံ့ဖွယ်ရှိပါပေစွာ့၊ငါသည်ကား မရဏဿတိကို ပွါးများမှ သင့်လျော်တော့မည်" ဟု ကြံစည်၍ ညဉ့်ညဉ့်နေ့နေ့ မရဏဿတိကိုသာ ပွါးများနေလေ၏၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် လည်း ထိုအာဒဋ္ဌဝီပြည်မှ ထွက်ကြွတော်မူ၍ ဇေတဝန်ကျောင်း တိုက်သို့ ပြန်ကြွတော်မူလေ၏၊ ထိုယက်ကန်းသည် သမီးသည် လည်း သုံးနှစ်ကြာကာလပတ်လုံး မရဏဿတိကို အမြဲမပြတ် ပွါးများမြံ ပွါးများနေလေ၏။

ဟု ဩ၀ါဒစကား ၆န့်ကြားတော်မူလေ၏။

မရဏဿတိကို ပွါးများရခြင်း၏ အကျိုးကား— မရဏဿတိကို မပွါးများသော သူတို့သည် နောက်ဆုံး ( = သေခါနီး )အခါ၌ မြွေကိုမြင်၍ ဒုတ်လက်နက်မပါ ကြောက်ရွှံသော ယောက်ျားကဲ့သို့ ထိတ်လန့်ကြောက်ရွှံ ကြလျက် ကြောက်လန့်သော အသံကို မြည်တွန်ပြောဆို ကြကာ သေရကုန်၏၊ မရဏဿတိကို ပွါးပြီးသော သူတို့သည်ကား အဝေးကပင် မြွေကိုမြင်၍ ဒုတ်လှင်ကန် ဖြင့် မိနှိပ်ဖခ်းယူကာ လွှယ်ရာ၌ စွန့်ပစ်၍ ချမ်းသာစွာ ရပ်တည်သော ယောက်ျားကဲ့သို့ နောက်ဆုံး( = သေခါ နီး)အခါ၌ မထိတ်မလန့် မကြောက်မရွံပဲ ရဲရဲရင့်ရင့် သေဆုံးကြရကုန်၏။ ထိုကြောင့် မရဏဿတိကို (ဆိုအင် ပြီးသောအတိုင်း) ဆင်ခြင်စဉ်းစား ပွါးများကြရမည်"—

မဟာဗုဒ္ဓဝင်

သုံးနှစ်လွန်မြောက်၍ (ယခု ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက်၌ သီတင်း သုံးနေတော်မူစဉ်) ဘနေ့သ၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် မိုးသောက် ထအခါ သတ္တလောကကို ကြည်တော်မူလေသော် ကိုယ်တော် မြတ်၏ ဉာဏ်တော်ကွန်ရက်အတွင်း ဝင်၍လာသော ထိုသတ္ခိ

အာဠုစီပြည်သူပြည်သား လူအများတို့သည်"မြတ်စွာဘုရားရှင် ကြွလာတော်မူပြီ" ဟူသော သတင်းစကားကို ကြားသိကြရ၍ အားရဝမ်းသာ ထိုအဂ္ဂါဠု၀ ကျောင်းတိုက်သို့ သွားရောက်ကြ ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားအမှူးရှိသော သံဃာတော်ကို ပင့်ဖိတ်ကြ လေကုန်၏။

ဟု ပိုင်းခြားသိမြင်တော်မူ၍ ရဟန်းငါးရာ ခြံရံလျက် ဇေတဝန် ကျောင်းတိုက်မှ ထွက်ကော်မူ၍ အစဉ်သဖြင့် ကြွချီတော်မူသည် တွင် အာဋ္ဌဝီပြည် အဂ္ဂါဋ္ဌဝ အမည်ရှိသော ကျောင်းတိုက်ကြီးသို့ ဆိုက်ရောက်တော်မူလေ၏။

"ဤသတ္ခိသမီးသည် ငါဘုရား၏ မရဏဿတိ တရား ဒေသနာကို ကြားနာရသော နေ့မှစ၍ သုံးနှစ်ကြာကာလ ပက်လုံး မရဏး သတိကို ပွါးများခဲ့လေ<sup>ကြ</sup>၊ ယခုအခါ ဝါ ဘုရားသည် ထိုအာဒဋ္ဌဝီပြည်သို့ကြွသွား၍ ဤသတို့သမီးဂါ ပြဿနာလေးချက် မေး၍ ထို သတ္ခံသမီးက ဖြေဆိုလတ် သည်ရှိသော် လေးဌာနတို့၌ သာခု ကောင်းကြီး ပေးပြီး လျှင် ဤ 'အန္ဓီဘူတော အယံ လောကော' အစ ရှိယော တရားဂါထာကို ဟောကြားပေအံ့၊ ထို သတ္ခိသမ်းသည် တရားဂါထာကို ဟောကြားပေအံ့၊ ထို သတ္ခိသမ်းသည် တရားဂါထာ အဆုံး၌ သောတာပတ္တိဖိုလ်သို့ ရောက်လိမ့် မည်၊ ထိုသတို့သမီးကို အမှီပြု၍ လူများ အပေါင်းအတွက် လည်း အကျိုးရှိသော( = အကျိုးရသော)တရားဒေသနာ ဖြစ်လိမ့်မည်"----

<mark>သမီးကို မြင်တော်မူ၍ "အဘယ်သို့မ</mark>ျား ဖြစ်လိမ့်မည်နည်း"ဟု **ဆက်လက်စုးစမ်း ဆင်**ခြင်တော်မူသည်ရှိသော်—

ရတနာ] ပေသကာရဓိတု၀တ္ထု ၃၆၃

ထိုအခါ ထို ယက်ကန်းသည် သမီး သတိုသမီးသည်လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင် ကြွလာတော်မူကြောင်းကို ကြားသိရ၍ "ငါ၏ တရားဖခင် ဆရာရှင်ဖြစ်၍ လပြည့်ဝန်းအတူ သပ္ပါယ်သော မျက်နှာ ရှိတော်မူသော ဂေါတမနွယ်ဖွား ရှင်တော်ဘုရားကြီး သည် ကြွလာတော်မူပြီတဲ့"ဟု ဝမ်းမြောက်သော စိတ်ရှိလျက်—

သတ်ပသမီးသည် "ငါကား မြတ်နွာဘုရားရှင်၏ တရားတော်ကို နာယူလိုသူဖြစ်သည်။ ငါ့ဖခင်ကလည်း ငါ့ကို ဤကဲ့သို့ အရေး တကြီး မှာကြားသွားခဲ့လေသည်၊ အသို့နည်း( = ဘယ့်နှယ်လဲ) ငါသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏တရားတော်ကိုတည်း အလျင်လက်ဦး နာရမည်လော၊ သို့မဟုတ် ဖခင်ထံသို့ ရက်ဖောက်ကိုတည်း လုံး၍ ပို့ရမည်လော"ဟု ကြံစည်လေ၏။ ထိုနောက်တဖန်ဆက်၍ ထိုသတို့သမီး၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် "ဖခင်သည် ရက်ဖောက်ကို မပို့အဝ်သည်ရှိသော် ငါ့ကို ပုတ်ခတ်မူလည်း ပုတ်ခတ်လေရာ၏၊ ရိုက်မူလည်း ရိုက်လေရာ၏၊ သို့ရကား ရက်ဖောက်ကို လုံးပြီးလျှင် ဖခင်အား ပေးပြီးနောက်မှ တရားကို နာယူတော့အံ့"ဟူ၍ အကြံဖြစ်ပြီးလျှင် အင်းပျဉ်ငယ်( = ထိုင်ခံုငယ်)၌ ထိုင်၍ ရက် ဖောက်ကို လုံးလေ( = ယောက်လေ)၏။ အာဋ္ဌဝိပြည်သူပြည်သား လူအများသည်လည်း မြတ်စွာဘုရား ရှင်ကို ဆွမ်းဆက်ကဝ် ပြုစုလုပ်ကျွေးပြီး၍ ရေစက်ခွက်ကို ကိုင်

ု ပြီစည်ကြီးစားမိလေသည်။ အထူးစာဘးဖြင့် ထိုသတိုသမီး၏ စခင်ဖြစ်သူက ယက်ကန်း အယုစ်ရုံသို့တွားအံ့ဆဲအခါ "တမီး----ငါသည် သူတပါး၏ ဥစ္စာ ဖြစ်သော အဝတ်ကို ဟက်တန်းစင်သို့ တင်ထားအစ်လေပြီ၊ ထိုအဝတ်အတွက် ငာယွာမျှလောက်သာ မပြီးဆုံးသေးပဲ ကျန်ရှိ နေသည်၊ ထိုအဝတ်ကို ဟနေပြီးအောင် ရက်ပေအံ့၊ ချစ်သမီး သည် လျင်မြန်စုဂ ရက်ဖောက်ကို လုံး၍ ငါ၏ ထံသို့ ဆောင်ယူ ခဲ့လော့"ဟု မှာကြားကွားခဲ့လေသည်။

ုင် ္ ျပာမည္မ အလက္ လွန်ခဲ့သောသုံးနှစ်က ရွေရည်မက္ခင်း ဝါဝင်းဘော အဆင်း ရှိတော်မူသည့် မြတ်စွာသုရားသို ဖူးပြော်ရဟူးလေပြီ၊ ယခုအခါ ထိုငါ့ ဖက္ရရား၏ ရွှရည်အောင်း ပါဝင်းထော ကိုယ်တော်ကို ျွှးပြောံခြင်းဇှါရင်း ချိုငြိန်လွှစ္စာ ဩဇာတက်ပွါး တရား သောခြတ်ကို နာကြားပြင်းမှာရင်း အခွင့်ကောင်းကို ရပေ တော့မည်<sup>20</sup>----- ရတနာ] ပေသကာရဓိတုဝက္ထု ၃၆၅

ကြကာ အန္နမောဒနာတရား နာကြားကြရန် စီမံကြလေသည်။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "အကြင်ယက်ကန်းသည် သမီးဖြစ်သူ အမျိုးသမီးကို အကြောင်းပြု၍ ငါဘုရားသည် ယူဧနာသုံးဆယ် ရှိသောခရီးကို လာရောက်ခဲ့ရလေသည်၊ ထိုအမျိုးသမီးကား ယခု အချိန်တိုင်အောင်ပင် တရားနာနွှင့်ကို မရရှာသေး၊ ထိုအမျိုးသမီး တရားနာနှင့်ရမှသာ ငါဘုရားသည် အနုမောဒနာတရား ဟော ကြားမည် ဟု ကြံစည်ဆင်ခြင်တော်မူကာ ဆိတ်ဆိတ်သာ နေ တော်မူလေ၏။

> (အထူးကား...ဤသို့ ဆိတ်ဆိတ်နေတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား ရှင်အား နတ်နှင့်တကွသော သတ္တလောက၌ တဦးတယောက်ကမျှ တစုံတရာ "တရားဟောတော်မူပါ"—စသောစကားကို လျှောက်ထား ခြင်းငှါ မဝံ့ချေ)။

ထိုသတိုသမီးသည်လည်း ရက်ဇောက်ကို လုံး ( == ဟောက်) ပြီးနောက် ခြင်းတောင်း၌ ထည့်ပြီးလျှင် ဖခင်အထံသို့ သွားစဉ် ပရိသတ်အစွန်အနား၌နေ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ဖူးမြော်လျက် သာ ရဝ်တည်ရှာလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ဖူးမြော်လျက် ထာ ရဝ်တည်ရှာလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ကြည့်ရှုတော်မူလေ၏၊ ထိုသတ္မ ထမ်းသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ကြည့်တော်မူပုံအခြင်းအရာဖြင့်ပင် "မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဤသို့များပြားလှသော ပရိသတ်အလယ်၌ ထိုင်နေတော်မူရင်းကပင် ငါ့ကို ကြည့်ရှုတော်မူသည်မှာ ကိုယ် တော်မြတ်ထံတော်ပါးသို့ ငါခစားဆည်းကစ်ရန် လာရောက် ခြင်းကို တောင့်တတော်မူ၏"ဟု ရိဝ်မိသိရှိလေသည်။

ထိုသတ္ခိုသမီးသည် ရက်ဖောက်ထည့်သော ခြင်းစေတာင်း ကလေးကို ချထားခဲ့၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏အနီး ထံတော်ပါးသို့ သွားရောက်ဆည်းကပ်လေ၏။ (ဤ၌။ ။မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အဘယ့်ကြောင့် ထိုသတ္မိသမီး ကို လည်တော်မော့၍ ကြည့်ရှုတော်မူသနည်းဟု မေးဖွယ်ရှိ၏။ အဖြေကား...မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ စိတ်သန္တာန်တော်ဝယ်"ဤသတ္မိ သမီးသည် ပရိသတ်အစွန်အဖျားမှပင် တရားမနာရပဲ ဖခင်ထံသို့ သွား -966 မဟၥဗုဒ္ဓဝင် ក្រន ခဲ့လျှင် ပုထုဇဉ်အဖြစ်ဖြင့် ယေ၍ လားရာဂတိ မမြဲသူ ဖြစ်ပေလိမ့်မည်၊ ငါဘုရားထံသို့ လာရောက်၍ တရားတော်ကို နာပြီးမှ သွားမူကား သော်တာပတ္တိဖိုလ်သို့ ရောက်၍ လားရာသုဂတိ မြဲသူဖြစ်လျက် တုသိတာ နတ်ဗိမာန်၌ ဖြစ်ပေလိမ့်မည်" ဟု ဆင်ခြင်စဉ်းစားမှု အကြံတော်ဖြစ်ရှိ လေသည်။ အတူးအားဖြင့် ထိုသတို့သမီးအဖို့ရာ ထိုနေ့၌ သေခြင်းမှ လွတ်မြောက်မှုမည်သည် မရှိချေ။ ထို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထိုသတို့သမီးကို ပရိသတ်အလယ်မှပင် လည်တော်ကိုမော့၍ ကြည့်ရှု တော်မူလေသည်)။ ထိုသတ္ခိုသမီးသည် ကြည့်ရှုတော်မူသော အမှတ်နိုမိတ်ဖြင့်ပင် ဘုရားရှင်၏ အလိုတော်ကို ရိပ်မိသိရှိကာ မြတ်စွာဘုရားရှင် ထံတော်အနီးသို့ ဆည်းကပ်၍ ရောင်ခြည်တော်ခြောက်သွယ်တို့၏ အကြားသို့ ဝင်ရောက်လျက် ရိုသေမြတ်နိုး ရှိခိုးပြီးလျှင် အပြစ် လွှတ်ရာအရပ်၌ ရပ်တည်လေ၏။ ထိုသို့ ရပ်တည်သောအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်က မေး၍ ထိုသတို့သမီးက ဖြေဆိုပုံစကား အစဉ်မှာ----သတ္ခိသမီးငယ် ···· သင် ဘယ်ကလာသ (73) နည်း။ (ဘတ္ရှိသမီး) မသိပါ အရှင်ဘုရား…။ သင် ဘယ်သို့ သွားမည်နည်း။ (93) (သတ္ရွိသမီး) မသိပါ အရှင်ဘုရား…။ သတ္မိသမီးငယ်····သင် မသိဘူးလော။ (48) (သတ္မိသမီး) သိပါ၏ အရှင်ဘုများ…။ (ဗုဒ္ဓ) သတ္မိသမီးငယ်····သင် သိ၏လော။ (သာတို့သမီး) မသိပါ အရင်ဘုရား····။

ဤသို့လျင်မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထိုသတို့သမီးငယ်ကို ပြဿ-နာလေးချက် မေးမြန်းတော်မူလေ၏။ သတို့သမီးငယ်ကလည်း မိမိ၏ လေးနက်သော အဓိပ္ပါယ်ဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အလို တော်ကို သိကာ ဖြေကြားလေ၏။ ရတနာ] ပေသကာရဓိတ္ဝတ္ထု ၃၆၇

အဓိပ္ပါယ်ကို မသိကြသော လူများအပေါင်းသည် "အမောင် တို့… ကြည့်ကြလော့၊ ဤ ယက်ကန်းသည်သမီးသည် မြတ်စွာ ဘုရားနှင့်အတူ ရောက်တတ်ရာရာ သူပြောလိုရာစကား ပြော ကြားဘိ၏။ တကယ်ဆိုတော့ မြတ်စွာဘုရားရှင်က 'ဘယ်ကလာ သနည်း'ဟု မေးတော်မူအပ်သော် 'ယက်ကန်းသည်အိမ်မှ လာပါ သည်ဘုရား…' ဟု လျှောက်ထား ဖြေကြားသင့်၏၊ 'ဘယ်သို့ သွားမည်နည်း'ဟု မေးတော်မူအပ်သော် ''ယက်ကန်းအလုပ်ရုံသို့ သွားပါမည်ဘုရား…'ဟု လျောက်ထား ဖြေကြားသင့်၏" ဟူ၍ ကဲ့ရွဲရှုတ်ချစကား ပြောကြားကြလေ၏။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် လူအပေါင်းကို အသံတိ<mark>တ်အောင်</mark> ပြုတော်မူပြီးလျှင်-----

> "(၁) သတ္မိသမီးငယ်...,'သင် ဘယ်က လာသနည်း' ဟု ငါဘုရားက မေးမြန်း အပ်သော် အဘယ့်ကြောင့် 'မသိပါ အရှင်ဘုရား....'ဟု သင်ဖြေကြားပြောဆိုသနည်း'' ဟု မေးတော်မူ၏။

ក្រុន

၃၆ဂ

"(၂) သတ္ခံသမီးငယ်… 'သင် ဘယ်သို့ သွားမည် နည်း'ဟု တဖန် ငါဘုရားက မေးမြန်းအပ်သော် အဘယ့် ကြောင့် 'မသိပါ အရှင်ဘုရား…'ဟု သင်ဖြေကြား ပြော ဆိုသနည်း''ဟု မေးတော်မူပြန်၏။ သတ္ခိသမီးငယ်က "ဘုန်း တော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရား…အရှင်ဘုရားတို့သည် တပည့်တော်မကို ရက် ဖောက်ခြင်းကို ယူဆောင်၍ ယက်ကန်းအလုပ်ရုံသို့ သွား မည်ကို သိတော်မူကြပါကုန်၏၊ စင်စစ်သော်ကား '၍ လူ့ပြည်မှ စုတေ၍ သွားလေသော် အဘယ်ဘုံ၌ ဖြစ်လိမ့် မည်နည်းွံ ဟု မေးတော်မူလိုကြပါသည်၊ တပည့်တော်မ

သည်လည်း 'ဤဘဝမှ စုကေသော် အဘယ်ဘုံ၌ သွား ရောက် ဖြစ်ရလိမ့်မည်'ဟု မသိပါ၊ ထို့ကြောင့် တပည့် တော်မသည် 'မသိပါ အရှင်ဘုရား....'ဟု ဖြေကြားလျှောက် ထားပါသည်"—–

ဟူ၍ ရှင်းလင်းဖြေကြား လျောက်ထားလေသော် မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည်"ငါဘုရား မေးမြန်းအပ်သော ပြဿနာကိုပင် သင်သတို အမ်ိဳးငယ်သည် ဖြေကြားအပ်ပေပြီ"ဟု မိန့်တော်မူကာ **ဒုတိယ** အကြိမ်မြောက် သာခုကောင်းကြီး ပေးတော်မူပြီးလျှင် အထက်သို့ တဆင့်တက်၍-----

 "(၃) သတ္ခိသမီးငယ်…ထိုသို့ဖြစ်လျက် ငါဘုရားက 'သင် မသိဘူးလော'ဟု မေးသောအခါ အဘယ့်ကြောင့် 'သိပါ၏ အရှင်ဘုရား…'ဟု သင်ဖြေကြားသနည်း"ဟူ၍ မေးတော်မူပြန်၏။ သတ္ခိသမီးငယ်က "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရား…သေရမည့်အဖြစ်ကို တပည့်တော်မ သိပါသည်၊ ထိုကြောင့် 'သိပါ၏ အရှင်ဘုရား…'ဟု ဖြေကြားလျှောက် ထားပါသည်"—
ဟူ၍ ရှင်းလင်းဖြေကြား လျှောက်ထားလေသော် မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် "ငါဘုရားမေးမြန်းအစ်သော ပြဿနာကိုပင် သင်သတ္တိ ရတနာ] ပေသကာရဓိတု**ဝ**တ္ထု ၃၆၉

သမီးငယ်သည် ဖြေကြားအပ်ပေပြီ''ဟု မိန့်ဆိုတော်မူကာ တတိယ အကြိမ်မြောက် သာဓုကောင်းကြီး ပေးတော်မူပြီးလျှင် အထက်သို့ တဆင့်တက်၍——

> "(၄) သတ္ခိသမီးငယ်····ထိုသို့ဖြစ်လျက် ငါဘုရားက 'သင် သိ၏လော'ဟု မေးသောအခါ အဘယ့်ကြောင့် 'မသိပါအရှင်ဘုရား····'ဟု သင်ဖြေကြားသနည်း" ဟူ၍ မေးတော်မူပြန်၏။

> သတ္ရွိသမီးငယ်က "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရား····တပည့်တော်မသည် မိမိ၏ သေရမည့်အဖြစ်ကို သာ သိပါသည်၊ ညဉ့်,နေ့,နံနက်-အစရှိသောအခါတို့တွင် ဤမည်သောအခါ၌ သေရလိမ့်မည်ဟူ၍ကား မသိပါ၊ ထို့ကြောင့် 'မသိပါအရှင်ဘုရား····'ဟု ဖြေကြားလျောက် ထားပါသည်"—

ဟူ၍ ရှင်းလင်းဖြေကြား လျောက်ထားလေသော် မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် "ငါဘုရားမေးမြန်းအပ်သော ပြဿနာကိုပင် သင်သတို့ သမီးငယ်သည် ဖြေကြားအပ်ပေပြီ"ဟု မိန့်ဆိုတော်မူကာ စတုတ္ထ အကြိမ်မြောက်သာခုကောင်းကြီး ပေးတော်မူပြီးလျှင် ပရိသတ်ကို ခေါ် တော်မူ၍—

"သင်တိုသည် ဤသတိုသမီးငယ် ဖြေကြားအပ်သည့် ဤမျှသော အနက်အဓိပ္ပါယ်ကိုပင် မသိကြချေ၊သက်သက် ကဲ့ရှဲရုံသာ ကဲ့ရွဲတတ်ကြပေ၏။ မှန့်၏-----ပညာမျက်စိ မရှိ

သောသူတို့သည် (မံသမျက်စိပင် ရှိစေကာမူ) သူကန်းတို့ သာတည်း၊ ပညာမျက်စရှိသောသူတို့မှသာ မျက်စိအမြင် ရှိသူတို့ ဖြစ်ကြချေသည်"—– ဟု မိန့်တော်မူပြီးလျှင် ဤတရားဂါထာကို ဟောကြားတော်မူ၏–– အန္ဓီဘူတော အယံ လောကော၊ တနုကေတ္ထ ဝိပဿတိ။ သက္ဏော ဇာလမုတ္တောဝ၊ အပ္ပေါ သဂ္ဂါယ ဂန္တတိ။

တိုသတို့သမီးငယ်သည်လည်း ရက်ဖောက်ခြင်းကို ယူဆောင်၍ ဖခင်အထံသို့ သွှားလေ၏။ ဖခင်ဖြစ်သူသည်လည်း ယက်ကန်း စင်တွင် ထိုင်နေရင်းပင် အိပ်ငိုက်နေလေသည်၊ သတို့သမီးသည် အမှတ်တမဲ့ ရက်ဖောက်ခြင်းကို တွန်း၍ရွှေလိုက်စဉ် ရက်ဖောက် ခြင်းသည် လွှန်းအစွန်း၌ ထိခိုက်၍ အသံမြည်လျက် အောက်သို့ ကျလေ၏။

ဒေသနာနိဂုံး ဆုံးသောအခါ ယက်ကန်းသည်သမီး သတ္ခိသမီး ငယ်သည် သောတာပတ္တိဖိုလ်၌ တည်လေ၏။ လူများအပေါင်း အားလည်း အကျိုးရသော တရားဒေသနာ ဖြစ်လေ၏။

သတ္မိသမီးငယ်၏အလား

သာမဝေါ = ပရိသတ်အပေါင်း သူတော်ကောင်း တို…။ အယံ လောကော = သင်္ချာများတောင်း ဤ လောကီလူအပေါင်းသည်။ အန္ဓိဘူတော = ပညာစက္ခု မရှိမှုကြောင့် ကြည့်ရှုမထင် မမြင်စမ်းတမ်း သူကန်းသဖွယ် ဖြစ်၍နေ၏။ တွေ = သင်္ချာများတောင်း ဤလောကီ လူ အပေါင်းတွင်။ တနုကော = ပညာစူးရှ အနည်းငယ်မျှ သောသူသည်။ ဝိပဿတိ = ရုပ်နာမိဓမ္မ သင်္ခါရကို လက္ခ-ဏယာဉ် သုံးချက်တင်၍ ဆင်ခြင်ကြည့်ရှုနိုင်၏။ ဇာလ-မုတ္တော = မူဆိုး၏ကွန်ရက်မှ လွတ်ထွက်သော။ သကု-ဏော = ငုံးငှက်သည်။ အပွေါ ဗူဝ = အနည်းငယ်မျှ မပြောပလောက်သကဲ့သို့။ တထာ = ထိုအတူ။အပွေါ = ပညာစူးရှ အနည်းငယ်မျှသော သူသည်။ သဂ္ဂါယ = လူ့ရပ်နတ်ဌာန် နိဗ္ဗာန်ချမ်းသာသို့။ ဝစ္ဆတိ = ကုသိုလ် ပိုထောက် ဆိုက်ရောက်ရလေ၏။

ဖခင်ဖြစ်သော ယက်ကန်းသည်သည် အိပ်ငိုက်နေရာမှ နိုးလတ် ၍ ပင်ကိုယ်က ကိုင်ယူမြဲတိုင်းသော အမှတ်နိမိတ်ဖြင့် လွှန်းအစွန်း ကို ဆွဲလိုက်လေသော် လွှန်းအစွန်းသည် အရှိန်လွန်၍ ထိုသတို့ သမီးငယ်ကို ရင်ဝ၌ တည့်တည့်ထိုးမိ ခိုက်မိလေ၏။ သတို့သမီး ရတနာ] ပေသကာရဓိတ္ဝတ္ထု ၃၇၁

ငယ်သည် ထိုနေရာ၌ပင် စုတိပြတ်ကြွေ သေလွန်၍ တုသိတာ နတ်ပြည်၌ ဖြစ်လေ၏။

ဖခင်ယက်ကန်းသည်သည် သမီးကိုကြည့်ရှုလေသော် တကိုယ် လုံး သွေးအလိမ်းလိမ်း ကပ်ငြံလျက် လဲ၍ သေနေသည်ကို မြင်ရ လေ၏။ ထိုအခါ စခင်ယက်ကန်းသည်၏ စိတ်သန္တာန်၌ ကြီးစွာ သော စိုးရိမ်ခြင်း ပူဆွေးခြင်း ဖြစ်လေ၏။ ထိုနောက်မှ စခင် ယက်ကန်းသည်သည် "ငါ၏သန္တာန်ဝယ် ယခု ဖြစ်ပွါးနေသော သောကမ်းကို ( မြတ်စွာဘုရားမှ ) တပါး အခြားသောသူသည် ငြိမ်းအေးစေရန် စွမ်းဆောင်နိုင်လိမ့်မည်မဟုတ်" ဟု အောက်ဓေ့ ကာ သည်းစွာငိုကြွေးလျက် မြတ်စွာဘုရားရှင်ထံတော်မှောက်သို့ သွားရောက်ပြီးလျှင် ထိုအကြောင်းကိုလျှောက်ထား၍"ဘုန်းတော် ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား----အကျွန်ုပ်၏ သောကမ်းကို ငြိမ်းသတ် ပေးတော်မူပါဘုရား"ဟု လျှောက်ထားလေ၏။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထိုဖခင်ယက်ကန်းသည်ကို သက်သာ ရာ ရစေ၍ "ဥပါသကာ ···· မစိုးရိမ်လင့်၊ မှန်၏ – အစမထင် အတိတ်သံသရာတနွင်၌ သင့်အဖို့ရာ ဤကဲ့သို့ သမီးသေသော အခါများက ယိုစီးထွံက်ကျခဲ့ရသော မျက်ရည်အစုသည် မဟာ-သမုဒြာလေးစင်း၌ရှိသော ရေပေါက်ထက်ပင် အလွန့် အလွန် များလှလေပြီ" ဟု မိန့်တော်မူပြီးလျှင် အနမတဂ္ဂိယ ဓမ္မကထာ စကား ဟောကြားတော်မူလေ၏။

ထို ဖခင်ယက်ကန်းသည်သည် သောက နည်းပါးပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို မိမိအား ရှင်ရဟန်းပြုပေးပါရန် တောင်းပန် လျောက်ထား၍ ရဟန်းအဖြစ်ကို ရရှိပြီးနောက် တရားအလုပ် အားထုတ်သဖြင့် မကြာမြင့်မီပင် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်လေ၏။ (ဓမ္မပဒ-ဋ္ဌ၊ ၂၊ ၁၃-လောကဝဂ်၊ မျက်နှာ ၁၁၁-မှ)

ပေသကာရဓိတုဝတ္ထု ပြီး၏။

55j

ကျေနာ့ဗီသတိမ = ၁၉~ခုမြောက်ဝါကိုလည်း စာလီဟ တောင်ကျောင်း၌ပင် ကပ်တော်မူခြင်း

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဆိုအပ်ခဲ့ပြီးသောအတိုင်း အာဠွဝီပြည် အစရှိသော ထိုထိုအရပ်ဒေသသို့ ခရီးဒေသစာရီကြွချီတော်မူ၍ ကရားရေအေး အမြိုက်ဆေးကို လူနတ်တို့အား တိုက်ကျွေးတော် မူပြီးလျှင် ဧကူနဝီသတိမ = ၁၉-ခုမြောက် ဝါကိုလည်း စာလိယ တောင်ကျောင်း၌ပင် ကပ်ဆိုတော်မူကာ ကျွတ်ထိုက်သော ဝေနေယျလတ္တဝါတို့အား တရားရေအေး တိုက်ကျွေးချေရွတ် တော်မူလေသည်။

ထိုစာလိယတောင်ကျောင်း၌ ၁၉-ခုမြောက် ဝါလပတ်လုံး သီတင်းသုံးနေတော်မူပြီးနောက် ဝါကျွတ်သောအခါ ခရီးဒေသ-စာရီ အစဉ်သဖြင့် ကြွှြချံတော်မူခဲ့ရာ ရာဇပြိုဟ်ပြည်သို့ ရောက်တော် မူ၍ ဝေဠုဝန်ကျောင်း၌ ကိန်းအောင်းမွှေလျော် နေတော်မူဆဲ ဖြစ်သတည်း။

## ကုက္ကုဋ္မမိတ္ကနေသာဒဝတ္ထု

ထိုသို့ ရာဇရြိဟ်ပြည် ဝေဋုဝန်ကျောင်း၌ ကိန်းအောင်းမွှေ လျော် နေတော်မူသောအခါ ကုက္ကုဋမိတ္တမူဆိုး မိသားစုကို အကြောင်းပြု၍ ''ပါဏိမ္ခိ စေ ဝဏော နာဿ" အစရှိသော တရားဒေသနာကိုဟောကြားတော်မူလေသည်။ အကြောင်းအရာ အကျယ်ကား—–

ရာဇဂြိဟ်ပြည်၌ သူဌေးသမီး တယောက်သည် အရွယ်သို့ ရောက်လတ်သော် ဘုံခုနစ်ဆင့်ရှိသောပြာသာဒ်(ခုနစ်ထပ်တိုက်) ၏ အထက်ဆုံးထပ်ဝယ် အသရေရှိသော တိုက်ခန်း၌ စောင့် ရှောက်ထိန်းသိမ်းရန် အလုပ်အကျွေး မိန်းမတယောက်ကိုပေး၍ မိဖနှစ်ပါးတို့က ချမ်းသာစွာ နေစေအဝ်စဉ် တနေ့သ၌ ညနေချမ်း အခါဝယ် လေသာပြူတင်းမှ မြို့တွင်းလမ်းမကို ကြည့်ရှုလတ်သည် တွင် ကျော့ကွင်းငါးရာ တံကျင်(တံရွာ)ငါးရာတို့ကို ယူဆောင်၍ သားသမင်တို့ကို သတ်ဖြတ်ကာ အသက်မွေးမှုပြုသော ကုက္ကုဋ ရတနာ] ကုက္တုင္ရမိတ္တနေသာဒ၀တ္ထု ၃၇၃

မိတ္တ-အမည်ရှိသော သားသတ်မူဆိုးတယောက် သားကောင် ငါးရာတို့ကိုသတ်၍ ထိုသားကောင်များအသားဖြင့် လှည်းအပြည့် တင်ဆောင်ကာ လှည်းဦး၌ထိုင်၍ အသားရောင်းရန် မြူတွင်းသို့ လှည်းမောင်းဝင်လာသည်ကိုမြင်လတ်၍ ထိုမူဆိုး၌ တပ်မက်သော စိတ်ရှိရကား အလုပ်အကျွေးမိန်းမ၏လက်၌ လက်ဆောင်ပဏ္ဏာ များကို နှင်းအပ်ပြီးလျှင် "ရှင်မ----သွားပါချေ၊ ထိုမူဆိုးအား ဤလက်ဆောင်ပဏ္ဍာများကို ပေးပြီးလျှင် သူပြန်မည့်အချိန်ကို သိအောင်စုံစမ်း မေးမြန်းပြီးမှ ပြန်ခဲ့လော့"ဟု မှာကြားစေလွှတ် လိုက်လေ၏။

ငွေဥစ္စာများကို စိမံထည့်သွင်း၍ နံနက်စောစောပင် အဝတ် ညစ်ကို ဝတ်ဆင်ကာ ရေအိုးကို ရွက်ပြီးလျှင် ကျွန်မတို့နှင့်အတူ ရေဆိပ်သို့ သွားသကဲ့သို့ အိမ်မှ ထွက်ခဲ့၍ ထို မူဆိုးပြောသော အရပ်သို့ သွားရောက်ကာ မူဆိုးလာချိန်ကို စောင့်မျှော်လျက် ရပ် တည် နေ လေ ၏။ မူဆိုးသည် လည်း နံ နက် စော စော ပင် လှည်းကို မောင်းလျက် မြို့မှ ထွက်လာ၏။ သူဌေးသမီးသည် မူဆိုး၏ လှည်းနောက်မှ ကောက်ကောက်လိုက်ပါ လာလေ၏။ မူဆိုးသည် သူဌေးသမီးကို မြင်ရလေလျှင် "အိုအမ်ိr…ငါသည် သင့်ကို ဤမည်သောသူ၏ သမီးဟူ၍ မသိပါချေ၊ ငါ့နောက်သို့ မလိုက်လာပါလင့်" ဟု ပြောဆိုလေ၏။ သူဌေးသမီးက "ငါ့ကို ထင် မခေါ် ပါ၊ ငါသည် မိမိသဘောအတိုင်း လိုက်ပါလာသည်။ သင့်သည် ဆိတ်ဆိတ်သာ မိမိ၏လှည်းကို မောင်းပါလော့"ဟု

្រុងខ្ល

929

ပြောဆိုလေလျှင် မူဆိုးသည် အဖန်ဖန်ပင် သူဌေးသမီးကို ရှေး နည်းအတူ တားမြစ်စကား ပြောကြားလေ၏။ ထိုအခါ သူဌေး သမီးသည် မူဆိုးကို "အိုအရှင် ···· မိမိထံမှောက်သို့ ကြက်သရေ လာရောက်သည်ကို မတားမြစ်သင့်ပါ"ဟု ပြောဆိုလေ၏။ ထို အခါမှ မူဆိုးလူရိုးသည် သူဌေးသမီး၏ မိမိနောက်သို့ ကောက် ကောက် လိုက်ပါလာသောအကြောင်းကို ယုံမှာ းမရှိ သိရ၍ သူဌေးသမီးကို လှည်းပေါ်သို့ တင်ဆောင်ကာ မောင်းနှင်သွား လေ၏။

သူဌေးသမီး၏ မိဖတ္ရိသည် ထိုမှဤမှ သမီးကို ရှာဖွေစေကြ၍ မတွေ့ရသည့် အဆုံး၌ "သေလေတော့သည် ဖြစ်လိမ့်မည်" ဟု အောက်မေ့ကြကာ သေသူအား ရည်မှန်း၍ ထမင်းကျွေးခြင်း အမှု( == မတကဘတ်)ကို ပြုကြလေ၏။

သူဌေးသမီးသည်လည်း ကုက္ကုဇ္ရမိတ္တမူဆိုးနှင့် ဆက်ဆံပေါင်း ဖက် နေထိုင်ချက်ကို အစွဲပြုကာ သား (၇) ခုနစ်ယောက်တို့ကို ဖွှားမြင်ပြီးနောက် ထိုသားခုနစ်ယောက်တို့ အရွယ်သို့ ရောက်ကြ လေသော် အိမ်ရာထောင်ခြင်းဖြင့် နှောင်ဖွဲ့လေ၏။

ကူရ္ကုန္မ<sup>8</sup>ဗ္ဘာရူဆိုး <sup>8</sup>သားစုတို့ ကျွတ်စာမ်းစန်ချိန် ထိုနောက် တနေ့သ၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် နံနက်မိုးသောကဲ ထအခါ သက္တလောကကို ကြည့်ရှုတော်မူလေသော် သားခုနစ် ယောက် ချွေးမခုနစ်ယောက်တွဲနှင့် တကွသော ကုက္တုစ္စမိတ္တ မူဆိုးကို ကိုယ်တော်မြတ်၏ ဉာဏ်တော်ကွန်ရက်အတွင်း ဝင်လာ ကြသည်ကို မြင်တော်မူ၍ "အကြောင်း အသို့နည်း" ဟု ဆက်၍ စုံစမ်းဆင်ခြင်တော်မူလေသော် ထို ( ၁၅ ) တကျိပ်ငါးယောက် သော သူတို့၏ သောတာပတ္တိမဂ်ကိုရကြောင်း ရှေးကောင်းမှု == ဥပနိဿယကို မြင်တော်မူ၍ နံနက်စောစောပင် သပိတ်သင်္ကန်းကို ယူဆောင်တော်မူပြီးလျှင် ကုက္ကုစ္စမိတ္တမူဆိုး ကျော့ကွင်းများ ထောင်ရာ အရစ်သို့ တပါးတည်း ကြွသွားတော်မူလေ၏။ ထိုနေ့၌ သားကောင်တကောင်မျှပင် ကျော့ကွင်း၌ ဖွဲ့မိသောဟူ၍ မရှိ။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် လေးကိုတင်၍ ဆွဲဝင်ရုံသာ အခွင့်ပေး ၍ လွှတ်ဖို့ရန်ကား အခွင့်မပေးချေ၊ (လေးကိုတင်၍ ဆွဲဝင်ရုံသာ ဆွဲဝင်နိုင်ပြီး မလွှတ်နိုင်ဖို့ရန် တန်ခိုးဖန်ဆင်းတော်မူလေသည်)။ မူဆိုးသည် မိမိ၏မြှားကို လွှတ်ခြင်းငှါလည်း မတတ်နိုင်၊ တဖန် ပြန်၍ ချခြင်းငှါလည်း မတတ်နိုင်ပဲ နံရိုးများ ကျိုးအံ့သကဲ့သို့ဖြစ် ရှိကာ ခံတွင်းမှ တံတွေးတစိုစို စီးယိုလျက် အလွန်ပင်ပန်းသော သဘောရှိ၍ ကျောက်ရုပ်ကြီးပမာ ရပ်တည်၍သာ နေလေ၏။

ထိုအခါ ကုက္ကုဋ္**မိတ္တမူဆိုး၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် "ဘယ်လူများ** ငါ၏ ကျော့ကွင်း၌ ဖွဲ့မိသော သားကောင်များကို ဖြေလွှတ်ကာ လှည့်လည်ကျက်စား သွားလာနေပါလိမ့်မည်နည်း"ဟု အကြံ အစည်ဖြစ်ပွါးလျက် မြတ်စွာဘုရားရှင်၌ (မမြင်ရသေးခင်ကပင်) ရန်ငြိုးဖွဲ့၍ သွားလေလျှင် ရွှေနားဝယ် ချုံတခုအောက်၌ ထိုင်နေတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားကို တွေ့မြင်ရ၍ "ဤသူသည်ပင် ငါ၏ကျော့ကွင်း၌ ဖွဲ့မိသောသမင်များကို ဖြေလွှတ်ပေလိမ့်မည်၊ ချင်းကို ငါသည် လေးဖြင့် ပစ်ခွင်း၍ သတ်တော့အံ့"ဟု ကြံစည်၍ လေးကိုတင်ကာ <u>စ</u>ာအားကုန် ဆွဲငင်လေ၏။

ကုက္ကုစ္ရမိတ္တမူဆိုးသည် နံနက်စေဘစေဘပင် လေးမြှာားတို့ကို ယူဆောင်ခဲ့၍ ကျော့ကွင်းထောင်ရာအရပ်သို့ သွှားရောက်ပြီးလျှင် အစကျော့ကွင်းမှ အစဉ်အတိုင်း ကျော့ကွင်းများကို ကြည့်ရှုလတ် သော် ကျော့ကွင်း၌မိသည့် သားကောင်တကောင်ကိုမျှ မတွေ့ရပဲ ြှတ်္မာဘုရားရှင်၏ ခြေတော်ရာကိုသာ တွေ့မြင်ရလေ၏။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် မူဆိုး၏ ကျော့ကွင်းများ အနီး၌ ခြေတော်ရာကို ချတော်မူခဲ့ ( == ထင်စေတော်မူခဲ့ )၍ ရွှေနားမှာ ရှိသည့် ချုံတခု၏အောက် အရိပ်၌ ထိုင်နေတော်မူလေ၏။

ရတနာ] ကုက္ကုဒ္ရမိတ္တနေသာဒ၀တ္ထု ၃၇၅

ထိုအခါ မူဆိုး၏ သားခုနစ်ယောက်တို့သည် ဖခင်အိမ်သို့ ရောက်လာကြ၍ "ငါတို့၏ ဖခင်သည် ကြာတင်လှချေတကား၊ ဤကဲ့သို့ ကြာတင်ခြင်းသည် အကြောင်းအသို့ရှိသနည်း"ဟု မိခင် အား စကားစစ်ပြောကြလေရာ မိခင်က "သားတို့…မောင်တို့

ကုက္တုဋမိတ္တမူဆိုးသည် ထို(မယား)အသံကို ကြားရ၍"ဩ....

ကုန္၏။ ထိုနောက် ထိုသူတို့၏မိခင်သည်"အသို့နည်း( = ဘယ့်နှယ်လဲ) ငါ၏သားများသည်လည်း ကြာမြင့်လှချေကုန်တကား"ဟု ပြော ဆို၍ ချွေးမခုနစ်ယောက်တို့နှင့် အတူ လိုက်ပါသွားလေသော် ကျောက်ရုပ်ကြီးများပမာ ရပ်တည်နေကြသော သားအဖ ရှစ် ယောက်လို့ကို တွေ့မြင်ရ၍ "ဤသားအဖ ရှစ်ယောက်တို့သည် အဘယ်သူအား လေးတို့ကိုတင် ဆွဲငင်၍ ရပ်တည်နေကြပါလိမ့် နည်း"ဟု ထိုမှဤမှ ကြည့်ရှုလေသော် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ဖူးမြင် ရ၍ လက်မောင်းနှစ်ဖက်တို့ကို ချီမြှောက်ပြီးလျှင် "သားတို့···· ငါ့ဖခင်ကို မဖျက်ဆီးကြကုန်လင့်"ဟု ကျယ်လောင်စွာ ဟစ်အော် ပြောဆိုလေ၏။

မခင်ထံ လိုက်ကြဦး"ဟု စေခိုင်းအပ်ကုန်ရကား ကိုယ်စီကိုယ်င လေးတို့ကို ယူဆောင်၍ လိုက်ကြလေသော် ကျောက်ရုပ်ပမာ ရပ်တည်ကာနေသော ဖခင်မူဆိုးကို တွေ့မြင်ကြရ၍ (ချုံရိပ်၌ ထိုင်နေတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို) "ဤသူသည် ငါတို့ ဖခင်၏ ရန်သူဖြစ်လိမ့်မည်"ဟု ကြံစည်အောက်မေ့ကြကာ ခုနှစ် ယောက်သားတို့သည် လေးတို့ကို ကိုယ်စီကိုယ်ငတင်၍ ဆွဲငင် ကြလေလျင် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ တန်ခိုးအာနုဘော်ကြောင့် ထိုသူတို့၏ဘခင် ကုက္ကုဋ္**မိတ္တမူဆိုး ရပ်တည်နေသကဲ့သို့ပင် ပင်** ပန်းကြီးစွာ ကျောက်ရုပ်ကြီးများပမာ ရပ်တည်၍သာ နေကြလေ ကုန်၏။

၃၇၆

မဟၥဗုဒ္ဓဝင်

[43

ငါသည် ပျက်စီးချေပြီတကား၊ ဤသူကား ငါ၏ ယောက္ခမတဲ့၊ သြ....ငါသည် ဝန်လေးသောအမှုကို ပြမှားခဲ့လေပြီတကား"ဟု စဉ်းစားကြံစည်မိလေ၏။ သားခုနစ်ယောက်တို့သည်လည်း "ဤ သူကား ငါတို့၏ အဖိုးတဲ့၊ သြ ···· ငါတို့သည် ဝန်လေးသော အမှုကို ပြုမှားအပ်ခဲ့လေပြီတကား"ဟု စဉ်းစားကြံစည်ကြလေ၏။ ထိုနောက် ကုက္ကုဒ္ဒမိတ္တမူဆိုးသည် "ဤသူကား ငါ၏ ယောက္ခမ ယောက်ျားသူတည်း" ဟု ကြံစည်အောက်မေ့ကာ မေတ္တာစိတ်ကို ဖြစ်ပွါးစေလေသည်။ သားခုနစ်ယောက်တို့သည်လည်း "ငါတို့၏ လွိတ်ရာအရပ်၌ ထိုင်နေကြလေကုန်၏။ ထိုသို့ အညီအညွှတ် ထိုင်မိကြသောအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင် သည် ကုက္ကုဒ္ရမိတ္တမူဆိုး မိသားစု(၁၆)တဆယ့်ခြောက်ယောက် တို့အား ဒါနကထာ, သီလကထာ, သဂ္ဂကထာ, ကာမာနံ အာဒီ-နဝကထာ, နေက္ခမ္မေ အာနိသံသကထာ တည်းဟူသော အစဉ် အတိုင်းသော တရားစကားကို ဟောကြားတော်မူလေ၏။ ဒေသနာနိဂုံး ဆုံးသောအခါ ကုက္ကုဒ္ဓမိတ္တမူဆိုးသည် သားခုနစ် ယောက် ချွေးမခုနစ်ယောက်တို့နှင့်တကွ မိမိပါ တကျိပ်ငါးဦး ဖြစ်လျက် သောတာပတ္တိဖိုလ်၌ တည်လေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်

ထိုအခါ ထိုသားခုနစ်ယောက်တို့၏ မိခင်သူဠွေးလမ်ိဳးသည် သားအဖ ရှစ်ယောက်တို့ကို "လျင်မြန်စွာ လေးများကို စွန့်ပစ်၍ ငါ၏ ဖခင်ကို ကန်တော့ကြလော့" ဟု ပြောဆိုလေ၏။ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် ထိုသူရှစ်ယောက်တို့၏ နူးညံ့သောစိတ်ဖြစ်ရှိသည် ကို သိတော်မူ၍ လေးများကို ချခြင်းငှါ အခွင့်ပေးလေ၏၊ ( = စောစောက တန်ခိုးတော်ဖြင့် လေးများကို မချ နိုင်အောင် တားမြစ်ထားရာက ယခုအခါ ထိုတန်ခိုးတော်ကို ရပ်သိမ်းတော် မူသည်ဟု ဆိုလိုသည်)။ ထိုသူရှစ်ပောာက်တို့သည် မြတ်စွာဘုရား ရှင်ကို ရှိခိုးကြ၍ "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား…အကျွန်ုပ် တို့ကို သည်းခံတော်မူပါလော့"ဟု ပြောဆိုကန်တော့ကြ၍ အပြစ် လွှတ်ရာအရပ်၌ ထိုင်နေကြလေကုန်၏။

အဖိုးပေတကား" ဟု ကြံစည်အောက်မေ့ကြကာ မေတ္တာစိတ်ကို ဖြစ်ပွါးစေကြလေသည်။

ရတနာ] ကုက္ကုဇ္ရမိတ္တနေသာဒ၀တ္ထု ၃၇**၇** 

သည် ထိုမူဆိုးသား,အဖဲ့ချွေးမတို့ကို သောတာပတ္တိဖိုလ်အရောက် ချီးမြှောက်တော်မူပြီးလျှင် ရာဧဂြိုဟ်ပြည်အတွင်း ဆွမ်းခံလှည့် လည်တော်မူ၍ နေလွဲသောအခါ၌ ကျောင်းတော်သို့ ကြွတော် မူလေ၏။ ထိုအခါမြတ်စွာဘုရားရှင်ကို အရှင်အာနန္ဒာမထေရ်က "ဘုန်း တော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား----အဘယ်အရစ်သို့ ကြွနေတော် မူကြပါသနည်း"ဟု မေးလျှောက်လေလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ချစ်သားအာနန္မာ ···· ငါ်ဘုရားသည် ကုက္ကုဋ္ဌမိတ္တမူဆိုးထံသို့

ရဟန်းတို့သည် တရားသဘင် ( = တရားန္ာယူ ဆွေးနွေးရာ ဓမ္မသာလာဓမ္မာရံ)၌ စကားကို ဖြစ်စေကြသည်မှာ—–

ထိုအခါ ရဟန်းတို့က ကြားဖြတ်၍ "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား....ထိုကုက္ကုဋ္ရမိတ္တမူဆိုး၏ မယားလည်း ရှိသေးသည် မဟုတ်ပါလော''ဟု မေးမြန်းလျောက်ထားကြလေလျင် "အမ်း.... ရှိပေသည် ရဟန်းတို့....ထိုအိမ့်ရှင်မသည်ကား မိဖတ္ခိအိမ်၌ သတ္ခိ သမီးဖြစ်စဉ်ကပင် သောတာပတ္တိဖိုလ်သို့ ရောက်ရှိပြီးသူဖြစ်၏" ဟု မြတ်စွာဘုရားရှင်က ပြန်လည်ဖြေကြားတော်မူလေ၏။

သွားရောက်ခဲ့သည်"ဟု ဖြေကြားတော်မူ၏။ တဖန်အရှင်အာနန္ဓာ က "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား----အရှင်ဘုရားတို့သည် ထိုကုက္ကုဒ္မမိတ္တမူဆိုးကို ပါဏာတိပါတ ဒုစရိုက်မှုမှ ရှောင်ကြဉ်သူ ဖြစ်အောင် ပြုလုပ်အပ်ပါပြီလော == ဆုံးမချေချွတ်တော်မူအပ်ပါ ပြီလော" ဟု မေးလျောက်လေလျင် ''အိမ်း ်ပ်ပြလုပ် အပ်ပြီ ချစ်သားအာနန္ဒာ…၊ ထိုကုက္ကုဒ္ခမိတ္တမူဆိုးသည် မိမိလျှင်တဆယ့် ငါးယောက်မြောက်ဖြစ်၍ ( = သားခုနစ်ယောက် ချွေးမခုနစ် ယောက်တို့နှင့်တကွ မိမိပါ တဆယ့်ငါးယောက်သားတို့) မတုန် လှုပ်သော သခ္ဓါတရား၌ တည်ကြ၍ ရတနာသုံးပါးတို့၌ ယုံမှား ခြင်း အလျှင်းကင်းပျောက်ကြကာ ပါဏာတိပါတ ဒုစရိုက်မှုကို မပြုလုပ်သူ ဖြစ်ခဲ့လေပြီ" ဟု မြတ်စွာဘုရားရှင်က မိန့်တော်မူ လေ၏။

"ငါ့ရှင်တို့…ကုက္ကုဒ္ရမိတ္တမူဆိုး၏မယား ( **= သူဌေး** သမီး)သည် မိဖတ္ရိအိမ်၌ သတ္ရိသမီးငယ် ဖြစ်စဉ်ကပင် သောတာပတ္တိဖိုလ်သို့ ရောက်ပြီး၍ ထိုမူဆိုးအိန်သို် လိုက် ပါကာ သားခုနစ်ယောက်တို့ကို ရခဲ့လေပြီ၊ ထိုမူဆိုးမယ်ဘူး ( = သူဌေးသမီး) သည် အရှင်သခင် လင်ဖြစ်သူမူဆိုးက 'ေလးယူခဲ့၊ မြှားယူခဲ့၊ လှံံယူခဲ့၊ တံကျင် ယူခဲ့၊ ပိုက်ကွန် ယူခဲ့'ဟု စေခိုင်းပြောဆိုအပ်လျှင် ထိုလေး,မြှား-စသည် တို့ကို ယူဆောင်၍ ပေးခဲ့လေပြီ၊ ထိုမူဆိုးသည်လည်း ထို ခင်ပွန်းမ = သောတာပန်မ ပေးအပ်သည့် လေး,မြှှား-

စသည်တို့ကို ယူဆောင်သွားပြီးလျှင် ပါဏာတိပါတ ( = သူ့သက်သတ်မှု) ဒုစရိုက်ကို နေ့ရက်ရှည်ကြာ ပြုလုပ် ခဲ့၏၊ ငါ့ရှင်တို….ဘယ့်နှယ်လဲ၊ သောတာပန်အရိယာ ပုဂ္ဂိုလ်များသည်လည်း ပါဏာတိပါတ ဒုစရိုက်မှုကို ပြုကြ သလော"—

ရတနာ]

ဟု တရားဆွေးနွေးစကား ဖြစ်ပွါးစေကြလေသည်။ မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် ဓမ္မသဘင်သို့ ကြွလာတော်မူ၍ "ရဟန်းတို့-----ယခု ငါဘုရား လာသောအခါ သင်ချစ်သားတို့သည် အဘယ်စကားဖြင့် ဆွေးနွေးညီမူ၍ နေကြသနည်း''ဟု မေးတော်မူ၍ ရဟန်းတို့က "ဤမည်သော(ကုက္ကုဋ္ဌမိတ္တမူဆိုးမယား သူဌေးသမီးအကြောင်း နှင့်စစ်သော)စကားဖြင့် ညီမူ၍နေကြပါကြောင်း" လျှောက်ထား ကြသည်တွင် မြတ်စွာဘုရားရှင်က----

> "ရဟန်းတို့ … သောတာပန် အရိယာပုဂ္ဂိုလ်တို့သည် ပါဏာတိပါတ ( = သူ့သက်သတ်မှု ) ဒုစရိုက်ကို မပြု ကြကုန်၊ ထိုကုက္ကုဒ္ရမိတ္တမူဆိုး၏ဇနီး သူဌေးသမီးသည် ကား အရှင်သခင် လင်ယောက်ျား၏စကားကို လိုက်နာ ရမည့်ဝတ်တရား ရှိသည်'ဟု မိမိဝတ်တရားကို စဉ်းစား ဆင်ခြင်ကာ ထိုမူဆိုးတောင်းသည့် လေး,မြှား – စသည်ကို ယူပေးမှု ပြုလုပ်လေသည်။ ဤလေး, မြှား – စသည်ကို ယူဆောင်၍ ဤမူဆိုးသည် တောသို့သွားပြီးလျှင် ပါဏာ-တိပါတဒုဖရိုက်မှုကို ပြုပါစေဟူသော စိတ်အကြံအစည်

မျိုး ထိုသူဌေးသမီးမှာ တစိုးတစ်မျှ မရှိချေ။ ဥပမာဖြင့် ထင်စွာညွှန်ပြရလျှင် လက်ဖဝါးအပြင်၌ အနာ(ဖအောင်းနာစသည်)မရှိလျှင် အဆိပ်ကို လက်ဖြင့် ကိုင်သောသူအား ထိုအဆိပ်သည် လောင်ကျွန်းခြင်းငှါ မစွမ်းနိုင်သကဲ့သို့ ဤအတူပင် အကုသိုလ်စေတနာ မရှိ သဖြင့် မကောင်းမှုကို မပြသောသူအား လေး,မြှား-စသည် တို့ကို ယူဆောင်၍ ပေးငြားသော်လည်း ဒုစရိက်မည်သည် မဖြစ်နိုင်"-

[ 43

ဟု မိန့်တော်မူပြီးလျှင် ရွှေနောက်အနုသန္ဓေ စကားဆက်စပ်၍ တရားဟောတော်မူလိုရကား ဤဆိုလတ္တံ့သောဂါထာကို ဟော ကြားတော်မူ၏——

> ပါဏိမ္ခ် စေ ဝဏော နာဿ၊ ဟရေယျ ပါဏိနာ ၀ိသံ။ နာဗ္ဗဏံ ၀ိသမန္တေတိ၊ နတ္ထိ ပါပံ အကုဗ္ဗတော။

> ဘိက္ခဝေ = ရဟန်းတို…။ ပါဏီဠိ = လက်ဖဝါး အပြင်၌။ ဝဏော = ပေါက်သောအနာ, ထိရှသောအနာ သည်။ စေ န အဿ = အကယ်၍ မရှိငြားအံ့။ အဗ္ဗဏံ = ပေါက်နာ, ထိရှနာ မရှိသောလက်ကို။ ဝိသံ = အဆိပ် သည်။ န အနွှေတိ = မလောင်ကျွန်းနိုင် မနှိပ်စက်နိုင် အဆိပ်မတက်နိုင်။ (တယ္သာ = ထိုကြောင့်)။ ပါဏီနာ = ပေါက်နာ,ထိရှနာ မရှိသောလက်ဖြင့်။ ဝိသံ = အဆိပ်ကို။ ဟရေယျ = ယူဆောင်ခြင်းငှါ စွမ်းနိုင်ရာ၏။ ဧဝံ = ဤ အတူ။ ပါပံ = ဒုစရိုက်စု မကောင်းမှုကို။ အကုဗ္ဗတော = အကုသိုလ်စေတနာ မရှိမှုကြောင့် မပြု မလုပ်သော သူအား။ (ဓနုအာဒိဒါနမတ္တေန = လေး,မြှား-စသည် ယူပေးကာမျဖြင့်)။ ပါပံ = ဒုစရိုက်စု မကောင်းမှုသည်။ နတ္ထိ = တစိုးတစ် မရှိချေ။

(ပေါက်နာ, ထိရှနာမရှိသော လက်ကို အဆိပ်သည် လောင်ကျွမ်း ခြင်း နှိပ်စက်ခြင်းငှါ မစွမ်းနိုင်သကဲ့သို့ ဤအတူ လေး မြှားစသည်တို့ကို ယူဆောင်၍ ပေးငြားသော်လည်း အကုသိုလ်စေတနာ မရှိခြင်းကြောင့် မကောင်းမှုကို မပြုသောသူအား မကောင်းမှုမည်သည် မဖြစ်နိုင်။ အနာ မရှိသောလက်ကို အဆိပ်သည် မတက်နိုင် မလောင်ကျွမ်းနိုင်သကဲ့သို့ ထိုသူ၏ စိတ်ကို မကောင်းမှုသည် မလိုက်ပါနိုင်ချေဟု ဆိုလိုသည်)။

<mark>ကုတ္ကုဒ္<sup>မွ</sup>တ္တမူဆိုး <sup>မွ</sup>သားစု၏ ရှေးကောင်းမှု</mark> နောက်တချိန်၌ ရဟန်းတို့သည် တရားသဘင်ဝယ်—

ဒေသံနာနိဂုံး ဆုံးလတ်သောအခါ များစွာသော သူတို့သည် သောတာပတ္တိဖိုလ် စသည်တို့သို့ ရောက်ကြလေကုန်၏။ ကုက္ကုဒ္ရမိတ္တနေသာဒ၀တ္ထု ၃**ဂၥ** 

ရတနာ]

"(၁) ငါ့ရှင်တို့ ---- သားခုနစ်ယောက်, ချွေးမခုနစ် ယောက်တို့နှင့်တက္ကသော ကုက္ကုစ္ရမိတ္တမူဆိုး၏ သောတာ-ပတ္တိမဂ်ကိုရကြောင်း ရှေးကောင်းမှု == ဥပနိဿယသည် အဘယ်သို့ပါနည်း။ (၂) အဘယ် အကြောင်းကြောင့် မူဆိုးအမျိုး၌ ဖြစ်ရပါသနည်း"—-

ဟု ဆွေးနွေးစကား ဖြစ်ပွါးစေကြလေသည်။ ထိုအခါ မြတ်စွာ ဘုရားရှင် ကြွလာတော်မူ၍ "ရဟန်းတွိ ···· ယခုအခါ အဘယ် စကားဖြင့် ဆွေးနွေးညီမူစည်းဝေး၍ နေကြသနည်း"ဟု မေးတော် မူ၍ ရဟန်းတို့က ထိုအကြောင်းကို ပြန်ကြားလျှောက်ထားလေ လျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထို မူဆိုးမိသင်္ခးစု ၏ ရှေးကံ အကြောင်းကို ဤ ဆိုလက္တံ့သောအတိုင်း ဟောကြားတော်မူ လေ၏—

ရဟန်းတို့ … ရှေးလွှန်လေပြီးသောအခါ ကဿပမြတ်စွာ ဘုရားရှင်၏ ဓာတုစေတီတော်ကြီး တည်ထားပူဇော်ရန် စီမံကြ သည်ရှိသော် "ဤယခု ဓာတုစေတီတော်ကြီးအတွက် အဘယ် အရာကို မြေညက်အဖြစ် အသုံးပြု၍ အဘယ်အရာကို ရေအဖြစ် အသုံးပြုကြမည်နည်း"ဟု လူအများ တိုင်ပင်ဆွေးနွေးကြလေ၏။

ထိုအခါ ထိုအစည်းအဝေးပါ လူများ၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် ဆေးဒန်းမြင်းသီလာကို အက်တေ မြေညက်အဖြစ် အသုံးပြုရန်နှင့် နှမ်းဆီကို ရေအဖြစ် အသုံးပြုရန် အကြံအစည်ဖြစ်ကြကာ ညီညွှတ် သဘောတူကြ၍ ထိုလူများအပေါင်းသည် ဆေးဒန်းမြင်းသီလာကို အမှုန့်ထောင်း၍ နှမ်းဆီနှင့် ရောမွှေကြကာ အုတ်နှင့်တွဲစစ်အောင် အက်တေအဖြစ် အသုံးပြုကြပြီးလျှင် ထို၏အပေါ် မှရွှေချ၍ စေတီ တော်ကြီးအတွင်းသားကို စီထားကြလေသည်။ အပြင်မျက်နှာ အုတ်လွှာ၌ ကား ရွှေသားစတိ အုတ်တို့ကိုသာ စီကုန်၏။ အုတ် တချစ်တချစ်လျှင် အဖိုးငွေ ကျစ်တသိန်း တည်န်း ထိုက်တန် လေသည်။ မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

ဌာပနာလွဲ ဥက္ကဋ္ဌ ဧရူးချယ်ကြခြင်း

မြီး

ထိုလူတို့သည် ဓာတ်တော်ဌာပနာနိုင်လောက်အောင် စေတီ စောဂ်ကြီး ပြီးလတ်သောအခါ "ဓာတ်တော်ဌာပနာသောအခါ ငွေ့များစွာ လိုအပ်သည်၊ အဘယ်သူကို အကြီးအကဲ ဥက္ကဋ္ဌ တင်မြှောက်ကြရပါမည်နည်း"ဟု ကြံစည်တိုင်ပင် ဆွေးနွေးကြ ကုန်၏။

ထိုအခါ တောရွာနေ သူဌေးတယောက်သည် "ငါသည် အကြီးအကဲ ဥက္ကဋ္ဌဖြစ်ပေအံ့"ဟု ကြံစည်ကာ ဓာတ်တော်ဌာပနာ ပွဲအတွက် ငွေတကုဋေ ထည့်ဝင်လှူဒါန်းလေ၏။ ထိုတောရွာနေ သူဌေး၏ သဥ္ဓါရက်ရောပုံကို တွေ့မြင်ကြရ၍ တိုင်းသူပြည်သား လူအများတို့သည် "ဤမြို့နေသူဌေးကြီးကား ခြပုန်းပမာ ဥစ္စာ ကိုသာ စုဆောင်းသူဖြစ်၏၊ ဤသို့သော ဓာတုစေတီတော်ကြီး တည်ထားပူဇော်ပွဲ၌ အကြီးအကဲ ဥက္ကဋ္ဌဖြစ်ခြင်းငှါ မစွမ်းနိုင်ချေး တောရွာနေသူဌေးသည်ကား ငွေတကုဋေ ရက်ရက်ရောရော ထည့်ဝင်လှူဒါန်း၍ ဌာပနာပွဲ အကြီးအကဲ ဥက္ကဋ္ဌ ဖြစ်ချေပြီ"ဟူ၍ ကဲ့ရဲ့စကား ပြောကြားကြလေ၏။

မြို့နေသူဌေးကြီးသည် ထိုလူအများ ပြောသော စကားကို ကြားရ၍ ''ငါကား နှစ်ကုဋေ ထည့်ဝင်လှူဒါန်း၍ အကြီးအကဲ ဥက္ကဋ္ဌဖြစ်ပေအံ့''ဟု ကြံစည်ကာ ငွေနှစ်ကုဋေ ထည့်ဝင်လှူဒါန်း လေ၏။

တောရွာနေ သူဌေးက ''ငါသာလျင်ဌာပနာ၇ွဲ အကြီးအကဲ ဥက္ကဋ္ဌ ဖြစ်ပေအံ့"ဟု ကြံစည်ကာ ငွေသုံးကုဋ္မေထည့်ဝင်င<sub>ျ</sub>ဒါန်း လေသည်။ ဤနည်းဖြင့် တဖက်ထက်တဖက် တိုး၍ တိုး၍ အစဉ် သဖြင့် လှူဒါန်းလာကြရာ မြို့နေသူဌေးကြီးသည် ရှစ်ကုဋ္ဌေထည့်ဝင် လှူဒါန်းလေ၏။

အထူးအားဖြင့် တောရွာနေသူဌေး၏ အိမ်၌ ငွေကိုး ကုဋေသာရှိ၏၊ မြို့နေသူဌေးကြီး၏ အိမ်၌ကား ငွေကုဋေ လေးဆယ်ရှိလေသည်၊ သို့ရကား— ရတနာ] ကုက္ထုဋ္ရမိတ္တနေသာဒ၀တ္ထု ၃ဂ၃

တောရွာနေသူဌေးသည် "အကယ်၍ ငါက ကိုးကုဋေလှူလိုက် လျှင် ဤမြို့နေသူဌေးကြီးက 'ငါက ဆယ်ကုဋေတို့ကိုလှူပေအံ့' ဟု ပြောဆိုလိမ့်မည်၊ ထိုအခါ (သူ့ကိုမှီအောင်ငါမလိုက်နိုင်သဖြင့်) ငါ၏ ဥန္နာမဲ့သောအဖြစ်သည် ထင်ရှားသွားလိမ့်မည်"ဟု ကြံစည် ဆင်ခြင်ပြီးလျှင် "ငါသည် ဤမျှသော ဥန္စာကိုလည်း ထည့်ဝင်လှူ ဒါန်းပါမည်၊ သားခုနစ်ယောက်, ချွေးမခုနစ်ယောက်, မယားနှင့် တကွ စေတီတော်ကြီး၏ ကျေးကျွန်အဖြစ်လည်း ခံယူပါမည်"ဟု ပြောဆိုကာ သားခုနစ်ယောက်တွကို၎င်း, ချွေးမခုနစ်ယောက်တို့ ကို၎င်း, အိမ့်ရှင်မသူဌေးကတော်ကို၎င်း ခေါ်ခဲ့၍ မိမိနှင့်တကွ (၁၆) တကျိစ်ခြောက်ယောက်သော သူတို့ကို စေတီတော်ကြီး အား အစ်နှင်းလှူဒါန်းလိုက်လေ၏။

တိုင်းသူပြည်သား လူအများတို့သည် "ဥစ္စာ မည်သည်ကို နောက်ထပ်ဖြစ်စေခြင်းငှါ တတ်ကောင်း၏၊ ဤတောရွာနေသူဌေး သည်ကား သား, ချွေးမ, မယားတို့နှင့်တကွ မိမိကိုယ်ကို စေတီ တော်ကြီးအား အပ်နှင်းလှူဒါန်းသူဖြစ်လေသည်၊ သို့ရကား ဤ တောရွာနေသူဌေးသည်ပင် ဌာပနာပွဲ အကြီးအကဲ ဥက္ကဋ္ဌဖြစ်စေ" ဟု တညီတညွှတ်တည်း သဘောတူဆုံးဖြတ်ချက် ချမှတ်ကာ တောရွာနေသူဌေးကို အကြီးအကဲ ဥက္ကဋ္ဌအဖြစ် တင်မြှောက်ကြ လေ၏။

ဤသို့လျင် ထို (၁၆) တက်ပြင်ခြာက်ယောက်သော မိသားစု တို့သည် စေတီတော်ကြီး၏ ကျေးကျွန်များ ( = ဘုရားကျွန်များ) ဖြစ်ကြလေကုန်ပြီ၊ သို့သော် တိုင်းသူပြည်သား လူအများတို့သည် ထိုမိသားစု ဆယ် ခြောက်ယောက်တို့ကို ကျွန်အဖြစ်မှ သဘောတူ လွှတ်ကြကုန်၏၊ ထိုသို့ပင် လွှတ်ကြသော်လည်း ထိုမိသားစုဆယ် ခြောက်ယောက်တို့သည် စေတီတော်ကြီးကိုသာ သုတ်သင်ကြ၍ အသက်ထက်ဆုံး တည်နေကြပြီးသော် ထိုဘဝမှ စုတေကြ၍ နတ် ပြည်၌ ဖြစ်ကြလေကုန်၏။ ထိုသူ တက်ပြင်ခြောက်ယောက်တို့ ဗုဒ္ဓန္တရအသင်္ချယျတကဝ ( = ကဿပမြတ်စွာဘုရားနှင့် ဤအကျွန်ုပ်တို့မြတ်စွာဘုရားနှစ်ဆူ

ပဗေ — ရေးရေးဘုပ္ ကုသည္များကူ သန္ရပါသေန

ပုဓဗ္ဗ ၀ သန္ရွိ၀ါသေန၊ ပစ္စုပ္ပန္ရတိတေန ၀ါ။ ဧ၀ံ တံ ဇာယတေ ပေမံ၊ ဥပ္ပလံ၀ ယထောဒကေ။

ငယ် ဖြစ်စဉ်ကပင် သောတာပတ္တိဖိုလ်သို့ ရောက်ရှိခဲ့လေသည်။ (အဒိဋ္ဌသစ္စဿ ပန ပဋိသန္ဓိ နာမ ဘာရိယာ။ ။အဋ္ဌကထာ) = သစ္စာလေးပါး တရားတို့ကို မသိမြင်သော ပုထုဇဉ် ပုဂ္ဂိုလ်၏ ပဋိသန္ဓေ တည်နေခြင်းသည် ဝန်လေးလှ၏။ (ဝိနိပါတဘေး မလွတ်သေးသဖြင့် ပစ္ဆိမဘဝကသားပင် ဖြစ်လင့်ကစား ယုတ်ညံ့ သောအမျိုး၌ သွားရောက်၍ ပဋိသန္ဓေတည်နေရတတ်လေသည်)။ သို့ရကား ထိုသူဋ္ဌေးသမီး၏ အရှင်သခင် လင်ယောက်ျားဖြစ်သော နတ်သားသည် လူ့ပြည်သို့ တဖန် ပြန်လည်၍ဖြစ်သောအခါ မူဆိုး အမျိုး၌ သွားရောက်၍ ပဋိသန္ဓေ တည်နေဖြစ်ပွါးလေ၏။ ထို မူဆိုးကို မြင်သည်နှင့်တပြင်နက် သူဌေးသမီးသန္တာန်ဝယ် ရှေး၌ ဖြစ်ဘူးသော တဏ္ဍာပေမ = အချစ်ဓာတ်သည် လွှမ်းမိုးဖြစ်ပွါး၍ လာလေသည်၊ ထိုကြောင့် မြတ်စွာဘုရားသည် ဤ ဂါထာကို ဟောတော်မူအဝ်လေပြီ-----

တို့၏အကြားကာလ) ပတ်လုံး နတ်ပြည်၌ ချမ်းသာစွာ နေကြ ကုန်စဉ် ဤ ငါတို့မြတ်စွာဘုရား ဖြစ်ပွင့်တော်မူရာအခါကာလ ဗုဒ္ဓုပ္ပါဒ ခေတ်သို့ ရောက်လတ်သောအခါ အိန့်ရှင်မ သူဌေး ကတော်သည် နတ်ပြည်မှ စုတေခဲ့၍ ရာဧဂြိဟ်ပြည်ဝယ် သူဌေး သမီးဖြစ်လာလေ၏။ ထိုသူဌေးသမီးသည် ဘုမာရီရွယ် သတို့သမီး ငယ် ဖြစ်စဉ်ကပင် သောတာပတ္တိဖိုလ်သို့ ရောက်ရှိခဲ့လေသည်။

ဓလာပရီဒီဝဠ

ရြနီ

209

အာနန္ဓာသူဌေး၀တ္ထု ၃ဂ၅

ရေ၌ဖြစ်သော ပန်းသည်၎င်း။ (ဒွေ ကာရဏာနိ = ရေနှင့် ကားညွှန် ကြောင်းနှစ်တန်တို့ကို။ နိဿာယ = အမှီပြု၍)။ ဇာယတေ ယထာ = ဖြစ်သကဲ့သို့တည်း။

ရတနာ၂

ထိုသူဌေးသမီးသည် ရှေး၌ ဖြစ်ဘူးသော အချစ်ဓာတ်ကြောင့် ပင် မူဆိုးအိမ်သို့ လိုက်ပါသွားလေသည်။ သားတို့သည်လည်း နတ်ပြည်မှ စုတေခဲ့ကြ၍ ထိုသူဌေးသမီး (မိခင်ဟောင်း) ၏ ဝမ်း ကြာတိုက်၌ ပဋိသန္ဓေ တည်နေကြလေကုန်သည်။ ချွေးမခုနစ် ယောက်တို့သည်လည်း ထိုထိုအမျိုး၌ ဖြစ်ကြ၍ အရွယ်သို့ရောက် ကုန်လတ်သော် ရှေး၌ဖြစ်ဖူးသော အချစ်ဓာတ်ကြောင့် ထိုမူဆိုး မိသားစုတို့၏ အိမ်သို့သာလျှင် လိုက်ပါရောက်ရှိလာကြကုန်၏။

ဤသို့လျင် ထိုမူဆိုးမိသားစု (၁၆) တဆယ်ွခြောက်ယောက် တို့သည် ထိုစဉ်အခါ ကဿပမြတ်စွာဘုရား၏ ဓာတုစေတီတော် ကြီးကို အတူတကွ သုတ်သင်ခဲ့ကြ၍ ထိုကုသိုလ်ကံအာနုဘော် ကြောင့် ဤသာသနာတော်၌ သောတာပတ္တိဖိုလ်သို့ ရောက်ရှိကြ လေကုန်၏။

ဤကား ကုက္ကုဋ္ဌမိတ္တမူဆိုး မိသားစုတို့၏ ရှေးကံအကြောင်းတည်း။ ကုက္ကုဋ္ဌမိတ္တနေသာဒဝတ္ထု ပြီး၏။

<sup>အာနန္ဒာသူ</sup>ဌေးဝဗ္ထု မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရှေး၌ဆိုအပ်ပြီးသောအတိုင်း ရာဇ-ပြိုဟ်ပြည် ဝေဠုဝန်ကျောင်း၌ သီတင်းသုံး နေထိုင်တော်မူကာ ကုက္ကုဋမိတ္တမူဆိုး မိသားစုအစရှိသော ကျွတ်ထိုက်သော သတ္တဝါ တို့ကို တရားရေအေး အမြိုက်ဆေးဖြင့် တိုက်ကျွေးချေချွတ်တော် မူပြီး၍ ရဟန်းတော်အပေါင်း ခြံရံလျက် ရာဇဂြိုဟ်ပြည် ဝေဠုဝန် ကျောင်းမှ ထွက်တော်မူ၍ အစဉ်သဖြင့် ဒေသစာရီ ကြွချီတော် မူလတ်သည်ရှိသော် သာဝတ္ထိပြည်သို့ ရောက်၍ ဇေတဝန်ကျောင်း တော်၌ ကိန်းအောင်းမွေ့လျော် သီတင်းသုံးနေထိုင်တော်မူသော အခါ သာဝတ္ထိပြည်သား အာနန္ဒာသူဌေးကို အကြောင်းပြု၍

ု တာတ == ချစ်သား....။အဥ္တနာနံ == မျက်စဉ်းကျောက် တို့၏။ ခယဉ္စ == သွေးဖန်များလျှင်း ကုန်ခန်းခြင်းကို၎င်း။ ဥပစ်ကာနံ == ခြကောင်တို့၏။ အာစယဉ္စ == စုဖန်များ၍ ကြီးဖွဲါးသောတောင်ပွိကို၎င်း။မဓူနံ == ပျားကောင်တို့၏။ သမာဟာရဉ္စ == သယ်ဆောင်ဖန်များ ကြီးပွါးသော ပျား အုံကို၎င်း။ ဒီသွာ == သက်သေပုံပြု ကြည့်ရှု၍။ ပဏ္ဍိတော == ပည်ဂ်ရှိသောသူသည်။ ဆရံ == အိမ်ရာကို။ အာဝသေ

အဥ္ဖနာနံ ခယံ ဗိသ္မာ၊ ဥပစိကာနုဥ္က အာစယံ။ မဓူနဉ္စ သမာဟာရံ၊ ပဏ္ဍိတော ဆရမာဝသေ။

သာဝတ္ထိပြည်၌ ကုဋေလေးႀယ် စည်းစိမ်ကြွယ်ဝ၍ လွှန်စွာ လွန်စွာ ဝန်တိုစေးနှဲ နှမြောလှသည့် အာနန္ဒာ-မည်သော သူဌေး တဦး ရှိလေသည်။ ထိုသူဌေးသည် လခွဲတကြိမ် လခွဲတကြိမ် ဆွေမျိုးများကို စည်းဝေးစေပြီးလျှင် မူလသိရ အမည်ရှိသော သားကို ဆွေမျိုးများအလယ်၌ အချိန်သုံးပါးဝယ် "ချစ်သား… ဤကုဋေလေးဆယ်သောဥစ္စာကို များလှ၏ဟု မမှတ်လင့်၊ မိမိ လက်ရှိ ပစ္စည်းဥစ္စာကို သူတပါးအား မပေးသင့်၊ အသစ်အသစ် ဖြစ်သော ပစ္စည်းဥစ္စာကို ဖြစ်ပွါးစေရမည်၊ မှန်၏–တကျဝ်တကျဝ် -ကိုပင်သော်လည်း ကုန်အောင်သုံးစွဲမှု ပြုသောသူ၏ ဥစ္စာသည် တဲ့နေ့တွင် ဧကန်မုချ ကုန်ခန်းသည်သာ ဖြစ်၏။ သို့ရကား----

"ပုတ္တာ မတ္ထိ ဓနံ မတ္ထိ" အစရှိသော တရားဒေသနာကို ဟော တော်မူ၏။ အကြောင်းအရာအကျယ်ကား----

၃၀၆ မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

[43

— အာဂ်သေယျ = စီးပွါးဟောင်းမည္ဟို စီးပွါးသစ်တိုး အောင် ကြိုးပမ်းအားထုတ် ပြုလုပ်နေထိုင်ရာ၏"— ဟူ၍ ဆုံးမစကင်္ဘာ ပြောကြားလေသည်။ ထိုအာနန္ဒာသူဌေးသည် နောက်တချိန်၌ \မိမိ၏မြှုပ်နှံထားအပ်သည့် ရွှေအိုးကြီး ၅-လုံး တို့ကို သားဖြစ်သူ မူလသိရီအား မပြောကြားခဲ့ပဲ ဥစ္စာ၌ လောဘ တပ်စွဲမှီကာ မစ္ဆရိယအညစ်အကြေး လိမ်းထေးပေကုံလျက် စုတိ ပြတ်ကြွေ သေလွန်ခဲ့၍ ထိုသာဝတ္ထိပြည်၏ တံခါးဝ အိမ်ခြေ ခေါ်ဆောင်စေပြးလျှင် အစရာအရကာအရာ သူဌေးရာထူး၌ ခန့ ထားတော်မူ၏။ ထိုဒွန်းစဏ္ဍား (အလုပ်ကြမ်းသမား) အိမ်ခြေတထောင်သည် လည်း တစုတပေါင်းတည်း နေ့စားဖြင့်အလုပ်လုပ်၍ အသက်မွေး လာခဲ့ကြရာ ထိုအာနန္ဒာသူဌေးဟောင်း မစ္ဆရိယသမားပဋိသန္ဓေ တည်နေချိန်ကပင် အစပြကာ နေ့စားခကိုလည်း မရတော့ချေ။ ရာတရုံထက် ပိုလွန်သော ထမင်းကိုလည်း မရတော့ချေ။ ထို အလုပ်ကြမ်းသမား ဒွန်းစဏ္ဍားတို့သည် ''ယခုအခါ ငါတို့သည် အလုပ်ကြမ်းသမား ဒွန်းစဏ္ဍားတို့သည် ''ယခုအခါ ငါတို့သည် အလုပ်ကြမ်းသမား ဒွန်းစဏ္ဍားတို့သည် ''ယခုအခါ ငါတို့သည် အလုပ်လုပ်ကြသော်လည်း ထမင်းခဲကလေးကိုမျှ မရကြကုန် ၊ ငါတို့ အလုပ်လုပ်ကြသော်လည်း ထမင်းခဲကလေးကိုမျှ မရကြကုန် ၊ ငါတို့ အလုပ်လုပ်ကြသော်လည်း ထမင်းခဲကလေးကိုမျှ မရကြကုန် ၊ ငါတို့ အလုပ်လုပ်ကြသော်လည်း ထမင်းခဲကလေးကိုမျှ မရတြကုန် ၊ ငါတို့ အလုပ်လုပ်ကြသော်လည်း ထမင်းခဲ့ကလေးကိုမျှ မရတြကုန် ၊ ငါတို့ အသုန်နာသူဌေးဟောင်း၏ မိဖများ တအိမ်တည်း ဖြစ်သည့်တိုင် အောင် နွဲကြ၍ ထိုတအိမ်တည်းဖြစ်သောအခါ၌လည်း ''ဤငါတို့ အိမ်မှာ ဘုန်းကံမဲ့သူ လူယုတ်မာ ဖြစ်ပွါးလာပြီ'' ဟု ပြောဆိုကြ ကာ ထိုမစ္ဆရိယသမား အာနန္ဒောသူဌေးဟောင်း၏ မိခင်ကို အိမ်မှ နှင်ထုတ်ကြပြန်လေ၏။

ပသေနဒီကောသလမင်းကြီးသည် ထိုအာနန္မာသူဌေး ကွယ် လွှန်ကြောင်းကိုကြားသိရ၍ သားဖြစ်သူ မူလသိရီကို ရွှေတော်သို့ ခေါ်ဆောင်စေပြီးလျှင် အဖ၏အရိုက်အရာ သူဌေးရာထူး၌ ခန့် ထားတော်မ၏။

တင္ဓထာင် ရှိသော ဒွန်းစဏ္ဍား ရွာတခုဝယ် ဒွန်းစဏ္ဍားမ တယောက်၏ဝမ်း၌ ပဋိသန္ဓေ ယူနေခဲ့လေသည်။

ရတနာ] အာနန္မာသူဋ္မေးဝတ္ထု ၃ဂ၇

ထိုမိခင်သည်လည်း ထိုသား ဝမ်းထဲ၌ ရှိနေသလောက် မျှတရုံ အစာအာဟာရကိုပင် ငြိုငြင်ပင်ပန်းစွာ ရရှိ၍ သားကို ပင်ပန်းစွာ စွားမြင်ရလေသည်။ ထိုသူငယ်၏ လက်များ, ခြေများ, မျက်စိများ, နားများ,နှာခေါင်းများ, ခံတွင်း ဤကိုယ်အင်္ဂါ အစိတ်အဝိုင်းများ သည် တည်မြဲသောနေရာ၌ မတည်ကြပဲ တလွဲတခြား ဖြစ်ပွါးကြ ကုန်၏။ ထိုသူငယ်သည် ဤသို့သော ကိုယ်အင်္ဂါခ်္သူတဲ့သူဖြစ်ရကား မြောက်ဘီလူးကလေးကဲ့သို့ အလွန်ပင်အရုပ်ဆိုး အကြည့်ရခက်သူ ဖြစ်လေ၏။ ထိုသို့ပင် ဖြစ်လင့်ကစား မိခင်သည် ထိုသူငယ်ကို မစွန့်ရက်ချေ။ မှန်၏—ဝမ်း၌ ကိန်းအောင်းသော သားအပေါ် ဝယ် မိခင်၏ ချစ်ခြင်းကား အားကြီးလှ၏။ မိခင်ဖြစ်သူသည် ထိုသူငယ်ကို ပင်ပန်းငြိုငြင်စွာ မွေးမြူလျက် ရှိရာ ထိုသူငယ်ကို ခေါ်ဆောင်၍ သွှားသောနေ့များ၌ တစုံတခု ကိုမျှ မရပဲ ထိုသူငယ်ကို အိမ်၌ထားခဲ့ပြီးလျှင် မိမိတဦးတည်း သွားသောနေ့၌ နေ့ခကို ရရှိလေသည်။ ထိုနောက် ထိုသူငယ်ကို မိမိဘာသာ အစၥရှာလှည့်လည်ရန် စွမ်းနိုင်လောက်သောအချိန်၌ ထိုဒွန်းစဏ္ဍားမ မိခင်သည် ခွက်ငယ် တခုကို ကလေး၏လက်၌ အပ်နှင်း၍ "ချစ်သား ···· ငါတို့မှာ မောင့်ကို အမှီပြု၍ ကြီးစွာသောဆင်းရဲခြင်းသို့ ရောက်ခဲ့ကြရပြီ၊ ယခုအခါ မောင့်ကို ဆက်လက်၍ မွေးမြူခြင်းငှါဖြင့် မတတ်နိုင်ကြ တော့ပြီ၊ ဤသာဝက္ထိမြို့အတွင်း၌ အထီးကျန်သူ,ခရီးသွားသောသူ အစရှိသည်တို့အတွက် ပေးကမ်းရန် စီမံထားသော ထမင်းများ ရှိပါသည်၊ ထိုထမင်းများရှိရာ၌ လှည့်လည်တောင်းခံ၍ အသက် မွေးလေလော့"ဟု ပြောဆိုကာ ထိုသားငယ်ကို စွန့်လွှတ်လိုက်

မဟၥဗုဒ္ဓဝင်

[ដនិ

လေ၏။

၃၀၀

ထိုသူငယ်သည် အိမ်စဉ်အတိုင်း ထမင်းတောင်းခံ လှည့်လည် လတ်သော် အာနန္ဒာသူဌေးဖြစ်စဉ်က နေခဲ့ဘူးသော အရပ်သို့ ရောက်၍ ဇာတိဿရုဉာဏ်ရရှိ (မိမိ၏အဖြစ်ကို အောက်မေ့သတိ ရ)ကာ မိမိ၏အိမ် အတွင်းသို့ ရဲတင်းစွာဝင်၍ သွားလေ၏။ ပဌမ, ဒုတိယ, တတိယ တံခါးမုခိသုံးခုတို့၌ ဝင်သွားသောအခါ

တီဦးတယောက်ကမျ အမှတ်မရှိလိုက်ကြ်သတိမမူမိလိုက်ကြချေ။ စတုတ္ထတံခါးမုခ်၌ကား မူလသိရိသူဌေး၏ သားငယ်တို့သည် ထို သူငယ်ကို မြင်ကြ၍ ထိတ်လန့်ကြောက် ရွှံကြကာ သည်းစွာငိုကြွေး ကြလေကုန်၏။ ထိုအခါ ထိုသူငယ်ကို မူလသိရိသူဌေး၏ အစေခံလူများသည် "ဘုန်းကံမဲ့သူ သူယုတ်မာ"ဟု ပြောဆိုပုတ်ခတ်ကြကာ တံခါးမုခ်မှ ထုတ်၍ အမှိုက်ပုံ၌ ပစ်ချထားကြကုန်၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် အရှင်အာနန္ဓာမထေရ်နောက်ပါရဟန်းနှင့်တတွ ဆွမ်းခံ

ပုတ္တာ မတ္ထိ ဓနံ မတ္ထိ၊ ဗူတိ ဗာလော ဝိဟညတိ။

မူလသိရီသူဌေးသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ကိုးကွယ်ရာဟူ၍ ဆည်းကပ်လေသည် ( = သရဏဂုံံခံယူလေသည်)။ ထိုမူလသိရီ သူဌေးအား မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် တရားဟောတော်မူလိုသည် ဖြစ်၍ ဤဂါထာကို ဟောတော်မူ၏—–

အရှင်အာနန္ဒာမထေရ်သည် မူလသိရိသူဌေးကို ခေါ် စေတော် မူ၏။ ထိုအခါ လူအများ စုဝေး၍ လာလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင် သည် မူလသိရိသူဌေးကို "ဒကာမူလသိရိ----ဤသူငယ်ကို သင် သိ၏လော"ဟုမေးတော်မူ၍"မသိပါဘုရား"ဟု ပြန်ကြားလျှောက် ဆိုလတ်သော် "ဤသူငယ်ကား သင်၏ ဖခင်အာနန္ဒာသူဌေးဖြစ် သည်"ဟု မိန့်တော်မူ၍ မူလသိရိသူဌေးက မယုံမကြည်ရှိလတ်လျင် "အာနန္ဒာသူဌေး----သင့်သား မူလသိရိသူဌေးအား သင်မြှုပ်နှံ ထားခဲ့သည့် ရွှေအိုးကြီး ၅-လုံးတို့ကို ပြောကြားလိုက်လော့"ဟု မိန့်တော်မူကာ ရွှေအိုးကြီး ၅-လုံးတို့ကို ပြောကြားစေ၍ မူလသိရီ သူဌေးကို ယုံကြည်စေတော်မူ၏။

လှည့်လည်တော်မူလတ်သော် ထိုအရပ်သို့ ရောက်ရှိ၍ ရှင်အာနန္ဒာ မထေရ်ကို ကြည့် တော် မူပြီး လျှင် ရှင်အာနန္ဒာ မထေရ်က အကြောင်းကို မေးလျှောက်အပ်ရကား ထိုအာနန္ဒာသူဌေး၏ ရှေး နှင့် ယခု အကြောင်းအရာစုကို ဇွင့်ထုတ်မိန့်ကြားတော်မူလေ၏။

ရတန္၁] အာနန္မာသူေဌး၀တ္ထု ၃၇၉

မဟာဗုဒ္ဓ၀င်

သော်လည်း။ ဒုက္ခပရိတ္တာဏံ ကာတံု = ဆင်းရဲဒုက္ခကို ကာကွယ် စောင့်ရှောက်မှုပြုခြင်းငှါ။ နတ္ထိ = မဖြစ်နိုင်။ ပုတ္တာ = သားသမီးတို့သည်။ ကုတော အတ္ထိ = အဘယ် မှာဖြစ်နိုင်ကုန်အံ့နည်း။ ဓနံ = ဥစ္စာစီးပ္ထါးသည်။ ကုတော အတ္ထိ = အဘယ်မှာဖြစ်နိုင်အံ့နည်း။

[43

(အဓိပ္ဂါယ်ကား---- "ငါ့မှာ သားသမီးများ ဥစ္စာများရှိ၏"ဟု အောက်မေ့မှတ်ထင်ကာ လူမိုက်သည် သားသမီး၌တပ်မက်သောတဏှာ ဥစ္စာ၌ တပ်မက်သောတဏှာ၊ နှစ်ပါးဖြင့်၊ ပင်ပန်းနွှမ်းနယ်၊ ဆင်းရဲရ၏။ (ပိုတ္တတဏ္ဍာ, ဓနတဏ္ဍာနှစ်ပါးရှိသောကြောင့် ပင်ပန်းဆင်းရဲရ၏ – ဟု ဆိုလိုသည်)။ အဘယ်သို့ ပင်ပန်းဆင်းရဲရသနည်းဟူမူ''ငါ၏ သားသမီး တို့သည် ပျက်စီးခဲ့ကုန်ပြီ"ဟူ၍ ပင်ပန်းဆင်းရဲရ၏။ "ပျက်စီးကြကုန်ဆဲ" ဟူ၍ ပင်ပန်းဆင်းရဲရ၏။ ''ပျက်စီးကြလိမ့်မည်''ဟူ၍ တွေးတောကြစည် ကာ ပင်ပန်းဆင်းရဲရ၏။ ဥစ္စာ၌လည်း ဤနည်းအတူပင်။ ဤသို့လျင် သားသမီးအတွက် အခြင်းအရာသုံးပါး ဥစ္စာအတွက် အခြင်းအရာ သုံးပါး ဤ ၆ - ပါးသော အခြင်းအရာတို့ဖြင့် ပင်ပန်းဆင်းရဲရ၏။ ပုတ္တတဏၠာရှိနေသောကြောင့် ''ငါ့သားသမီးများကို ကျွေးမွေးပေအံ့'' ဟုကြစည်ကာ ညဉ့်ညဉ့်နေ့နေ့ ရေလမ်းကုန်းလမ်းစသည်တို့၌အထူးထူး အထွေထွေ လူံလပြုံရသည်ဖြစ်၍လည်း ပင်ပန်းဆင်းရဲရ၏။ နေတဏှာ ရှိနေသောကြောင့် ''ငါသည် ဥစ္စာစီးပွါးကို ဖြစ်စေအံ့"ဟု ကြံစည်ကာ လယ်လုပ်ခြင်း ကုန်သွယ်ခြင်း စသည်တို့ကို ပြုလုပ်ရသည်ဖြစ်၍လည်း ပင်ပန်းဆင်းရဲရ၏။

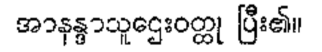
အမှန်မှာ—ကျွံသို့ ပုတ္တတဏှာ, ဓနတဏှာကြောင့် ပင်ပန်းဆင်းရဲ ခြင်းသို့ ရောက်ရှိနေသော မိမိအတွက်တာ ပဝတ္တိအခါဝယ် မိမိသည်ပင် ထိုခုက္ခမှ လွှတ်မြောက်အောင် စောင့်ရှောက်မှု ကာကွယ်မှု ပြုလုပ်ရန် မဖြစ်နိုင်ချေ၊ မတတ်နိုင်ချေ။ သေခါနီးအခါဝယ် မရဏန္တိကဝေဒနာ တို့က မီးအလျံများပမာ တောက်လောင်နှိပ်စက်အပ်သည်ဖြစ်၍ အရိုး ဆက် အဖွဲ့များပြတ်လျက် အရိုးစုများ ပြုတ်လျက် မျက်စိကလေး ပုတ်ကလတ် ပုတ်ကလတ်ဖြစ်ကာ မျက်စိမှိတ်၍ တမလွန် လောကကို ကြည့်လိုက် မျက်စိဖွင့်၍ ဤလောကကိုကြည့်လိုက်နှင့် ခုက္ခရောက်သော သေရာညောင်စောင်း လျောင်းစက်ရသော မိမိအဖိုရာ နေ့တိုင်းနေ့တိုင်း နှစ်ကြိမ်ရေချိုးပေး သုံးကြိမ်ထမင်းကျွေး၍ နံ့သာပန်းစသည်တို့ဖြင့် တန်းဆာဆင်ပြီးလျှင် တသက်လုံးပြုစု မွေးမှူခဲ့ရသော မိမိသည်ပင်လျှင် ရတနာ] ရာဇဂြိုဟ်ပြည်၌ ၀ီသတိမဝါ ကပ်ဆိုတော်မူခြင်း ၃၉၁

အဖော်သဟဲကောင်းအနေဖြင့် ရောက်ဆိုက်နေသော ဆင်းရဲဒုက္ခမှ လွတ်မြောက်အောင် စောင့်ရှောက်မှု ကာကွယ်မှု ပြုလုပ်ရန်မတတ် နိုင်ချေ။

ထိုသို့ ပဝတ္တိအခါ သေခါနီးအခါ ဆင်းရဲဒုက္ခ ကြီးစွာရောက်ရှိနေ သောအခါမျိုး၌ သားသမီးတို့က၎င်း မိမိ၏ ဥစ္စာစီးပွါးတို့က၎င်း စောင့် ရှောက် ကာကွယ်မှုကို အဘယ်မှာ ပြုနိုင်ကုန်အံ့နည်း၊ မပြုနိုင်ကြသည် သာတည်း။

အာနန္ဒာသူဌေး၏ အတွက်တာလည်း တဦးတယောက်အား တစိုး တစိမျှ မပေးရက်ပဲ သားမူလသိရီအတွက် ဥစ္စာများကို စုဆောင်းထား ရှိခဲ့ကာ ရှေးဘဝ သေရာ့ညောင်စောင်း လျောင်းစက်ရသောအခါ ယခုဘဝ ဤ ငတ်မွတ်ခေါင်းပါးမှု သူတပါးတို့အနှိပ်စက်ခံရမှု ဆင်းရဲ ဒုက္ခသို့ ရောက်ရှိသောအခါများ၌ မိမိချစ်အပ်သည့် သားသမီးများက ၎င်း, မိမိစုဆောင်းထားခဲ့သည့် ဥစ္စာများက၎င်း အဘယ်ဆင်းရဲကို ပယ်ဖျောက်နိုင်ကြကုန်သနည်း (= မပယ်ဖျောက်နိုင် ကုန်သည်သာ တည်း)။ အဘယ်သို့သော ချမ်းသာသုခကို ဖြစ်စေနိုင်ကြသနည်း ( = မဖြစ်စေနိုင်ကြသည်သာတည်း) ဟူ၍ ဟောကြားတော်မူလိုရင်း ဖြစ်သည်)။

ဒေသနာနိဂုံး ဆုံးသောအခါ သတ္တဝါပေါင်း ရှစ်သောင်း လေးထောင်တို့ သစ္စာလေးပါး တရားသိမြင် ကျွတ်တမ်းဝင်ကြ လေသည်။ ( သို့ရကား ) တရားဒေသနာသည် လူ<mark>အများ၏</mark> အတွက်တာ အကျိုးရသောတရားဒေသနာ ဖြစ်လေသည်။ (ဓမ္မ-ပဒ ဋ္ဌ၊ ၁၊ စာမျက်နှာ ၂ ၉၇-မှ)။



ရာဇဂြိုဟ်ပြည်၌ ဝီသတိမ=၂၀-မြောက်ဝါ ကပ်ဆိုတော်မူခြင်း ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဗုဒ္ဓကိစ္စတော်ကြီး ငါးပါးကို အမြဲမပြတ် မလစ်လပ်မဟာဟင်းစေပဲ သည်ပိုးရွက်ဆောင်တော် မူလျက်ကျွတ်ထိုက်သသူ နတ်လူအပေါင်းတို့အား တရားရေအေး အမြိုက်ဆေးကို တိုက်ကျွေးတော်မူကာ သာဝတ္ထိပြည်မှ ထွက်ခွါ

199

တော်မူခဲ့ပြီးလျှင် အစဉ်သဖြင့် နောက်ပါရဟန်း အပေါင်းနှင့် တကွ ဒေသစာရီ ကြွန်္ခတော်မူလတ်သော် မဂတေိုင်း ရာဇဂြိုဟ် ပြည်သို့ ဆိုက်ရောက်၍ ဝေဋ္ဌ၊ဝန်ကျောင်းတိုက်၌ ၀ီသတိမ == ၂ ဝ-မြောက်သောဝါကို ကပ်ဆိုသီတင်းသုံးနေထိုင်တော်မူလေ၏။

အနိုဗဋ္မဝါ-စသည် အထူးမှတ်ရှန်

မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ဝါတော် ၄၅-ဝါတို့ ရှိသည်တွင် ဘုရား ဖြစ်တော်မူသည်မှ အစပြုကာ ရှေးဦးစွာသော ဝါတော်(၂ဝ) နှစ်ဆယ်ကို ထိုထိုမြန္စာတို့၌ တဝါ နှစ်ဝါ သုံးဝါ-စသည်ဖြင့် မမြ သောအားဖြင့် ဝါကစ်နေထိုင်သီတင်းသုံးရာ ဝါတော်များဖြစ် သောကြောင့် အနိဗဒ္ဓဝါဟူ၍၎င်း အနိယတဝါဟူ၍၎င်း ကျွတ် ထိုက်သသူ နတ်လူတို့အား ပဌမပိုင်း ရွှေပိုင်း၌ မဂ်ညဏ်လေးပါး တည်းဟူသော ဗောဓိကို ထိုးထွင်းသိမြင်စေသည့် ဝါတော်များ ဖြစ်သောကြောင့် ပဌမဗောဓိဝါ,ပုရိမဗောဓိဝါတော်များဟူ၍၎င်း ခေါ်ဆိုရပေသည်။

ထိုမှနောက် ကြွင်းကျန်သောဝါတော် (၂၅) နှစ်ဆယ့်ငါးဝါ တို့ကိုကား ကောသလတိုင်း သာဝတ္ထိပြည် ဇေတဝန်ကျောင်း တော်နှင့် ပုဗ္ဗာရုံကျောင်းတို့၌သာ အမြဲမပြတ် နိစ္စဗဒ်အားဖြင့် ဝါကဝ်နေထိုင် သီတင်းသုံးရာ ဝါတော်များ ဖြစ်သောကြောင့် နိဗဒ္ဓဝါဟူ၍၎င်း, နိယတဝါဟူ၍၎င်း ကျွတ်ယိုက်သသူ နတ်လူတို့ အား ဒုတိယပိုင်း နောက်ပိုင်း၌ မဂ်ညဏ်လေးပါးတည်းဟူသော ဗောဓိကို ထိုးထွင်းသိမြင်စေသည့် ဝါတော်များဖြစ်သောကြောင့် ဒုတိယဗောဓိဝါ, ပစ္ဆိမဗောဓိဝါတော်များ ဟူ၍၎င်း ခေါ်ဆို ရပေသည်။

(ချွဲဦးအံ့—မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ပဌမဗောဓိ၌ အနှစ်နှစ်ဆယ် (=ဝါတော်နှစ်ဆယ်)တို့ပတ်လုံး မမြဲသောနေခြင်းရှိလျက် ချမ်းသာ တော်မူရာ ထိုထိုမြှိုရွာသို့ ကြွရောက်ဝါကပ် သီတင်းသုံးတော်မူ၏။ ဝါတော်နှစ်ဆယ့်တဝါမှ အစပြု၍ကားသာဝတ္ထိပြည်ကို အမှီဂေါစရဂါမ် ပြုတော်မူကာ ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက်ကြီး၌၎င်း, ပုဗ္ဗာရံ့ကျောင်းတိုက် ရတနာ] အရှင်အာနန္ဒာကို အလုပ်အကျွေးခန့်တော်မူခြင်း ၃၉၃

၌၎င်း အမြဲသုံးဆောင်တော်မူသောအားဖြင့် သီတင်းသုံးနေထိုင်တော် မူသည်။ ။ဗုဒ္ဓဝံသဋ္ဌ၊စာမျက်နှာ ၄ – မှ)။

(အံဋ္ဌ၊၂၊ စာမျက်နှာ ၃၀ – သမစိတ္တသုတ်အဖွင့်၌ အထူးဖွင့်ပြ သည်မှာ----

္ ဝါတော်(၂၁)နှစ်ဆယ့်တဝါမှအစပြု၍ကား ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက် နှင့် ပုဗ္ဗာရံကျောင်းတိုက်ဆဤကျောင်းတိုက်ကြီးနှစ်တိုက်တို့ကို အမြဲ အသုံးအဆောင်ပြုတော်မူသည်။အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟူမူ အနာထပိဏ် သူဌေးနှင့် ဝိသာခါကျောင်းအမကြီးတို့၏ သာသနာတော်ဝယ် ကျေးဇူး ကြီးမားလှသောကြောင့်တည်း။ မှန်၏ – အနာထပိဏ် သူဌေးကြီးနှင့် ဝိသာခါကျောင်းအမကြီး နှစ်ဦးသားတို့၏ ကျေးဇူးကို အစွဲပြုကာ မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုဇေတဝန်ကျောင်း ပုဗ္ဗာရုံကျောင်းတို့ကို အမြဲ သုံးဆောင်ခြင်းဖြင့် သုံးဆောင်တော်မူလေသည်။

အထူးအားဖြင့် ဝါပအခါ ဒေသစာရီ (ထိုထိုမြို့ရွာသို့) ကြွချီတော် မူ၍လည်း ဝါတွင်းသို့ ရောက်သောအခါ ထိုကျောင်းတိုက်ကြီး နှစ်တိုက် တို၌သာ အလှည့်အလည် သီတ**င်း**သုံးနေထိုင်တော်မူ၏၊ ဤသို့ နေထိုင် တော်မူသော မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက်၌ ည၌ အခါဝယ် သီတင်းသုံးနေထိုင်တော်မူပြီးလျှင် နောက်တနေ့ နံနက်ခ**င်း**၌ ရဟန်းအပေါင်းခြံရံလျက် သာဝတ္ထိပြည် တောင်တံခါးမှဝင်၍ မြို့တွင်း၌ ဆွမ်းခံပြီးလျင် အရှေ့တံခါးမှ ထွက်တော်မူ၍ ပုဗ္ဗာရုံကျောင်းတိုက်၌ နေ့သန့်နေထိုင်တော်မူ၏။ ပုဗ္ဗာရုံကျောင်းတိုက်၌ ထိုနေ့ညဉ့်သီတင်းသုံး နေထိုင်တော်မူပြီးလျင် နောက်တနေ့ နံနက်ခင်း၌ ရဟန်းအပေါင်း ခြံရံလျက် သာဝတ္ထိပြည်အရွှေတံခါးမှ ဝင်၍ မြို့တွင်း၌ ဆွမ်းခံပြီးလျှင် တောင်တံခါးမှ ထွက်တော်မူ၍ ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက်၌ နေ့သန့်နေထိုင် ံ။ပါဠိကိုလိုမူ ထိုအဋ္ဌကထ်ဘတို့မှ ထုတ်နုတ်မှတ်ယူ်ရာ၏)။ တော်မှု၏။ အရှင်အာနန္ဒာမထေရ်ကို အမြဲတမ်း အလုပ်အကျွေး---နိဗဒ္ဓဥပဋ္ဌာက ခန့်ထားတော်မူခြင်း (ထေရဂါထာ ဋ္ဌ၊၂၊ စာမျက်နှာ ၄၁၄-မှ)။ ။ပဌမဗောမိ ၀ါတော် (၂၀) နှစ်ဆယ်တို့ကာလပတ်လုံး မြတ်စွာဘုရားရှင် အတွက် အပြုအစု အလုပ်အကျွေး ရဟန်းတို့မှာ အမြဲမရှိကြကုန်။ တရံတခါ နာဂသမာလမထေရ်သည် မြတ်စွာဘုရား၏ သပိတ် သင်္ကန်းကို ယူဆောင်ကာ ပြုစုလု**ပ်ကျွေးလျက်** လှည့်လည်လို**က်** 

- ନ୍ତ୍ରିତ୍

ပါ၏။ တရံတခါ နာဂိတမထေရ်, တရံတခါ အရှင်ဥပဝါန မထေရ်, တရံတခါ လိစ္ဆဝိမင်းသား သုနက္ခတ္တရဟန်း, တရံတခါ ရှင်သာရိပုတ္တရာ၏ညီ အရှင်စုန္တ, တရံတခါ အရှင်သာဂတ, တရံ တခါ အရှင်မေသိယတို့ ပြုစုလုပ်ကျွေးလျက် လှည့်လည်လိုက်ပါ ကြလေသည်။ ထိုအရှင်မြတ်တို့သည် များသောအားဖြင့် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်၏ စိတ်တော်နှစ်သက် ကျေနဝ်လောက်အောင် မပြုစု နိုင်ကြကုန်။

တနေ့သ၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဂန္ဓကုဋိပရိဝုဏ်အတွင်း ခင်းထားအပ်သော မြတ်သော ဘုရားနေရာတော်၌ ရဟန်း အပေါင်း ခြံရံကာ ထိုင်နေတော်မူစဉ် ရဟန်းတို့ကို—–

"ရဟန်းတို့ … ငါဘုရားသည် ယခုအခါ အသက် အရွယ်ကြီးရင့်ခဲ့လေပြီ၊ (ထို အချိန်၌ မြတ်စွာဘုရားမှာ ၅၅-နှစ်အရွယ် ရှိလေပြီ)။ အချို အလုဝ်အကျွေး ရဟန်း များသည် 'ဤလမ်းဖြင့် သွှားကြပါစို'ဟု ဆိုအပ်လျက် ငါဘုရားကို ထားခဲ့ကာ အခြားလမ်းဖြင့် သွားကြလေ သည်၊ အချို အလုဝ်အကျွေး ရဟန်းများကား ငါဘုရား၏ သပိတ်သက်န်းကို မြေကြီး၌ ချမည်ကဲ့သို့ ပြုလုပ်ကြသည်။ ငါဘုရားအတွက် အမြဲတမ်း ပြုစု လုပ်ကျွေးမည့်ရဟန်းကို စဉ်းစား ရွေးချယ်ကြလော့"—

ဟု မိန့်တော်မူ၏၊ ထိုစကားကို ကြားရ၍ ရဟန်းတို့၏ သန္တာန် ဝယ် ဓမ္မသံဝေဂ ဖြစ်ပွါးလေသည်၊ ထိုအခါ အရှင်သာရိ**ပုတ္တရာ** 

[43

မထေရိသည် နေရာမှထ၍ မြတ်စွာဘုရားကို လက်အုပ်ချီမိုး ရှိခိုး ပြီးလျှင် "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား… တပည့်တော် သည် အရှင်ဘုရားတို့ကိုပြုစုံလုပ်ကျွေးပါမည်"ဟူ၍ လျောက်ထား လေ၏၊ ထို အရှင်သာရိပုတ္တရာ လျောက်ထားချက်ကို မြတ်စွာ ဘုရားသည် ပယ်မြစ် တော် မူ၏၊ ထို နည်းဖြင့် အရှင်မဟာ မောဂ္ဂလာန်မထေရ်ကို အစပြု၍ အရှင်အာနန္ဒာမှတပါး အားလုံး သော မဟာသာဝက ရဟန္တာမထေရ်မြတ်တို့သည်-"တပည့်တော် ပြုစုလုပ်ကျွေးပါမည်ဘုရား၊ တပည့်တော် ပြုစုလုပ်ကျွေးပါမည်

"mseconolition linkoppen abubara

ဟု မိန့်တော်မူလေ၏၊ ထိုအခါ ရဟန်းတော်များက "ငါ့ရှင် အာ-နန္ဒာ····ထပါလော့၊မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို အလုပ်အကျွေး ရာထူး ကို တောင်းခံပါလော့"ဟု ပြောဆိုကြပြန်လေသည်၊ အရှင် အာ-နန္ဒာမတေရ်သည် နေရာမှထ၍——

"ရဟန်းတို့ ····အာနန္ဒာသည် အခြားသူများက တိုက် တွန်းရမည့် ပုဂ္ဂိုလ်စားမဟုတ်၊ မိမိကိုယ်တိုင်ပင် သိရှိကာ ငါဘုရားကို ပြုစုလုပ်ကျွေးပေလိမ့်မည်" ----

အရှင်အ၁နန္ဒ၁မထေရ်သည်ကား စကားမပြော တုဏ္မဘော သာ ထိုင်နေလေသည်၊ ထိုအခါ အရှင်အာနန္ဒာကို ရဟန်းတော် များက "ငါ့ရှင်အာနန္ဒာ… သင်သည်လည်း မြတ်စွာဘုရား၏ အလုပ်အကျွေးရာထူးကို တောင်းခံပါလော့"ဟု ဝိုင်းဝန်းတိုက် တွန်းကြသည်တွင် အရှင်အာနန္ဒာ မထေရ်သည် "ငါ့ရှင်တို့… တောင်းခံ၍ ရသော ရာထူးမည်သည် မည်သို့သောရာထူး ဖြစ် သနည်း၊ အကယ်၍ မြတ်စွာဘုရားရှင် လိုလားတောင့်တတော် မူလျှင် ကိုယ်တော်တိုင်ပင် မိန့်ကြားတော်မူပါလိမ့်မည်"ဟု ပြော ဆိုတော်မူလေ၏၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်—

ဘုရား''ဟု အသီးအသီး ထ၍ ထ၍ လျောက်ထားကြလေသည်၊ ထိုမဟာသာဝက မထေရ်ကြီးများကိုလည်း မြတ်စွာဘုရားရှင် သည် ပယ်တော်မူ၏။

ရတနာ] အရှင်အာနန္ဒာကို အလုပ်အကျွေးခန့်တော်မူခြင်း ၃၉၅

(၁) အကျွန်ုပ်ပင့်ဆောင်အပ်သည့် (ဒကာ,ဒကမ များ)ဖိတ်ကြားရာအရပ်သို့ ကြွရောက်လိုက် ပါတော်မူလျှင်၎င်း,

ဟု လျှောက်ထားလေ၏။ ။ (''ဤမျှသော ကျေးဇူးများ == လာတ်များကို ရသောသူအဖွဲ့ရာ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ပြုစုလုပ် ကျွေးရန် အဘယ်ဝန်လေးတော့အံ့နည်း''ဟု သူတပါးတို့ စွပ်စွဲ ခြင်းဘေးမှ ကင်းဝေးလွှတ်မြောက်ရန် ဤ(ပယ်လေးပါး)ဆုများ ကို တောင်းခံတော်မူခြင်းဖြစ်သည်)။ ။တဖန်ဆက်၍— ''ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား····ရှင်ပင်ဘုရား သည်—

(၄) ဂုံယတော်မြတ်အား ဝင့်တေရာသူ တဝည့ တော်ကို နောက်ပါခေါ်၍ သွားတော်မမူ ပါလျှင်၎င်း, ဤသို့ ဖြစ်လျှင် ( = ဤလေးချက် လိုက်လျောခွင့်ပေးလျှင်) တပည့်တော်သည် ရှင်တော် ဘုရားကို ပြုစုလုဝ်ကျွေး ပါမည်"—

မဟာဗုဒ္ဓဝင်

ကျောင်းတော် တခုတည်း၌ တပည့်တော် အား နေခွင့်ကို မပေးပါလျှင်၎င်း, (၄) ကိုယ်တော်မြတ်အား ပင့်ဖိတ်ရာသို့ တပည့်

(၃) ကိုယ်တော်မြတ်နှင့် အတူတက<mark>ွ ဂန္</mark>ဓကုဋီ ကျောင်းတော် တခုတည်း၌ တပည့်တော် အား နေခင်ကို မပေးပါလျင်၎င်း,

ုမ်ဦ

୨ଌତ

ဟု လျောက်ထားပြန်လေ၏။ ။(''ရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကို နေ့ညဉ့်မအားအောင် ပြုစုလုပ်ကျွေးရရှာပါလျက် ဤမျှလောက်သော ချီးမြှောက်ခြင်းကိုမျှလည်း မြတ်စွာဘုရားရှင် အထံတော်၌ မရရှာချေ" ဟု သူတပါးတို့ စွပ်စွဲခြင်း တေးမှ ကင်းလေးလွှတ်မြောက်ရန်၎င်း, တရားဘဏ္ဍာစိုးဟူ၍ နတ်လူတို့ သိရှိကြောင်း ကောင်းမှုကုသိုလ်ပါရမီကို ဖြည့်ကျင့်တော်မူရန်၎င်း ဤ (ယူလေးပါး) ဆုများကို တောင်းခံတော်မူခြင်းဖြစ်သည်)။ ဤသို့လျင် အရှင်အာနန္ဒာသည် ပယ်လေးပါး,ယူလေးပါး = ဤသို့ရာစ်ပါးကို တောင်းခံအပ်သော ဆုရှစ်ပါးကို ပေး တော်မူလေသည်။ ဤသို့လျင် အရှင်အာနန္ဒာသည် ဆုရှစ်ပါးကို ပေး တော်မူလေသည်။ ဤသို့လျင် အရှင်အာနန္ဒာသည် ဆုရှစ်ပါးကို တော သည်၊ ထိုဥပဋ္ဌာက ( = အလုဝ်အကျွေး) ရာထူးအတွက်ပင်လျှင် ကမ္ဘာတသိန်း ကာလပတ်လုံး ဖြည့်ကျင့်အပ်သော ပါရမီတို့၏ အကျိုးကို ထိုနေ့၌ ရရောက်တော်မူလေသည်။

ဗျင် ဤသို့ဖြစ်လျှင် ( == ဤလေးချက်ကို လိုက်လျောခွင့်ပြုပါ လျှင်)တပည့်တော်သည် ရှင်တော်ဘုရားကို ပြုစုလုဝ် ကျွေးပါမည်"—–

(၄) ရှင်ပင်ဘုရားသည် အကျွန်ုပ်၏ မျက်ကွယ်၌ ဟောကြားတော်မူခဲ့သောတရားကို တဖန် အကျွန်ုပ်အား ဟောကြားတော်မူပါလျှင် ၎င်း—

ရတနာ] အရှင်အာနန္ဓာကို အလုပ်အကျွေးခန့်တော်မူခြင်း ၃၉၇

မြှစုလုစ်ကျွေးစုံအမြွက် အရှင်အာနန္ဒာသည် ဥပဋ္ဌာကရာထူးကို ရရှိသောနေ့မှ အစ ပြု၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ရေပူရေချမ်းနှစ်ပါးဖြင့်၎င်း, အတို အရှည် အလတ် = သုံးရပ်သောဒန်ပူဖြင့်၎င်း, ခြေလက်ဆုပ်နယ် ခြင်းဖြင့်၎င်း, ရေသုံးသပ်တော်မူသောအခါ ကျောတော်ကို ပွတ် သပ်ပေးခြင်းဖြင့်၎င်း, ဂန္ဓကုဋီကျောင်းတော်ကို တံမြက်လှည်းခြင်း

## ဤတွင် အခဏ်း ၃၄-ပြီး၏။

ဖြင့်၎င်း ဤသို့အစရှိသော အလုပ်ကိစ္စတို့ဖြင့် ပြုစုလုပ်ကျွေးတော် မူလျက် "ဤမည်သောအချိန်၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်အား ဤမည်သော အရာကို ရမှသင့်မည်၊ ဤမည်သောအမှုကို ပြုမှသင့်မည်"ဟု တနေ့လုံး မြတ်စွာဘုရား၏ အနီး၌သာ လှည့်လည်ကျက်စား နေ ထိုင်တော်မူ၍ ညဉ့်အဖို့၌ ကြီးစွာသော ဆီမီးတိုင်ကြီးကို စွဲကိုင်-တော်မူကာ ဂန္ဓကုဋီပရိဝုဏ်ကို ကိုးပတ်ကိုးကြိမ် မြတ်စွာဘုရားရှင် ခေါ် တော်မူလိုက်လျှင် စကားတံု့ အလွယ်တကူဖြင့် ပြန်နိုင်ရန်, ထိနမိဒ္ဓကိုပယ်ဖျောက်နိုင်ရန် လှည့်လည်တော်မူလေသည်။ ။ ဤကား အရှင်အာနန္ဒာ၏ ပြုစုလုပ်ကျွေးပုံ အမြွက်တည်း။ ထိုမှ ကြွင်းသော အရှင်အာနန္ဒာ၏အကြောင်းအရာတို့ကို သံဆရတနာ အခဏ်းသို့ ရောက်မှ ရေးသားဖော်ပြပါအံ့။

ဂရင္

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

-

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း ထိုရွာသိုဝင်၍ ဆွမ်းခံလှည့်လည် တော်မှု၏၊ ထိုအခါ မာရ်နတ်သည် ရွာနေသူ လူအားလုံးတို့၏ ကိုယ်၌ ပူးဝင်၍ ဆွမ်းတဇွန်း တယောက်မမျှ မရအောင် ပြုလုဝ် ပြီးလျှင် ဆေးမြဲတိုင်းသောသပိတ်ဖြင့် ရွာမှ ထွက်ကြွတော်မူလာ သော မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ရွာတံခါး၌ ရပ်တည်ပြီးသော် "အို ရဟန်း … ဆွမ်းကို ရခဲ့ပါ၏လော" ဟု မေးလေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်က "ဟယ်မာရိယုတ်…ငါဘုရား ဆွမ်းကို မရ အောင် သင်ပြုလုပ်ထားသည် မဟုတ်လော" ဟု မိန့်ဆိုတော်မူ သည်တွင် မာရ်နတ်သည် "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား… ထိုသို့ဖြစ်လျှင် တဖန် ဆွမ်းခံဝင်တော်မူပါကုန်ဦးလော့"ဟု ပြော ဆိုလေ၏။ ။ (မာရ်နတ် ဤသို့ ပြောဆိုခြင်းမှာ ရိုးသားစွာ ပြောဆိုခြင်းမဟုတ်၊ အမှန်မှာ "ငါ တောင်းပန်သည့်အတွက် တဖန်ပြန်၍ ဆွမ်းခံဝင်လျှင် ရွာသားအားလုံးတို့၏ ကိုယ်၌ ပူးဝင် ၍ ဤရဟန်းကြီး၏ ရွေမှ လက်ခုပ်လက်ဝါး တဝါးဝါးတီးကြကာ ပြတ်ရယ်ပြောင်လှောင်မှ ငါပြုပေအံ့"ဟု မကောင်းကြံ၍ ပြောဆို

အခါတပါး၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် မဂဓတိုင်းအဝင်အပါ ပဥ္စသာလ အမည်ရှိသော ပုဏ္ဏားရွာသူ သတ္ခိသမီး ငါးရာတို့၏ သောတာပတ္တိမဂ်ကိုရကြောင်း ရှေးကောင်းမှု ဥပနိဿယကို မြင်တော်မူ၍ ထိုပဉ္စသာလရွာကို အခြံဂေါစရဂါမ်ပြုကာ နေတော် မူ၏။ ထိုပဉ္စသာလ ပုဏ္ဏားရွာသူ သတ္ခိသမီးငါးရာတို့သည်လည်း တခုသောပွဲနေ့၌ မြစ်ဆိပ်သို့ သွားရောက်ရေချိုးကြပြီးသော် အဝတ်တန်းဆာ ကောင်းစွာဝတ်ဆင်ကြကုန်လျက် ပဉ္စသာလရွာ ဖက်သို့ ရွေးရှူလာရောက်ကြကုန်၏။

မာရဝတ္ထု (ဤအခဏ်း ၃၅-မှ စ၍ ပစ္ဆိမဗောဓိဆဝါတော် ၂၅-အတွင်းဖြစ်ရှိ သည့် ဗုဒ္ဓမြတ်စွာ၏ အကြောင်းအရာပေါင်း များစွာတို့မှ သိမှတ်ဖွယ်ရာ တစိတ်တဒေသကိုသာ ဖော်ပြရေးသားခြင်း ပြုပါတော့အံ့)။

အခဏ်း-၃၅

ရတနာ]

မာရ = ဟယ်မာရိယုတ်…။ ယေသံ နော = အကြင် ငါတို့၏ သန္တာန်၌။ ကိဉ္စနံ = ရာဂ, ဒေါသ စသည် များပြား ကြောင့်ကြမှ = ကိဉ္စန တ ရားသည်။ နတ္တိ = တစိုးတစ် မရှိချေ။ တေ မယံ = ထိုငါတို့သည်။သူသုခံ = ဆင်းရဲကင်းကွာ အလွန့် အလွန် ချမ်းသာစွာ။ ဇီဝါမ = အသက်ရှည်ထွေ တည်နေကြရပေကုန်၏။ ဒေဝါ အာ-ဘဿရာ ယထာ = အာဘာသာရဘုံသား ဗြဟ္မာကြီးများ ကဲ့သို့။ တေ မယံ = ထိုငါတို့သည်။ (အဇ္ဇ = ယနေ့ အတွက်တာ)။ ဗိတိဘက္ခာ = သဗ္မီတိက ဈာန်ဖြင့်မျန္မ်

သုသုခံ ဂတ ၆ဝါမ၊ ယေသံ နော နတ္ထိ <mark>ကိဥ္မနံ။</mark> စိတိဘက္ရာ ဘ၀ိဿာမ၊ ေဒဝါ အာဘ**ဿရာ ယထာ**။

တဖန် ဆွမ်းခံဝင်တော်မမူ)။ ထိုသို့ မာရ်နတ်လျောက်ထားသော ခဏမှာပ**င် ထိုသတို့သမီး** ငါးရာတို့သည် ရူာတံခါးဝသို့ ရောက်လာကြ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင် ကို ဖူးမြော်ရှိခိုးကြပြီးလျှင် အပြစ်လွှတ်ရာအရပ်၌ ရ**ပ်တည်ကြ** လေကုန်၏။ မာရ်နတ်သည်လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင်**ကို "အရှင်** ဘုရား ---- ဆွမ်းကို မရရှိသော အရှင်ဘုရားတို့ကို ဆာလောင် မွတ်သိပ်ခြင်း ဆင်းရဲဒုက္ခသည် ပြင်းစွာနှိပ်စက်အပ်လိမ့်မည် မဟုတ်ပါလော" ဟု လျောက်ဆိုလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ဟယ် မာရ်ယုတ် ---- ငါတို့သည် ယနေ့ ဆွမ်းတစုံတရာကို မရသော်လည်း အာဘာဿရဘုံသား မဟာဗြဟ္မာကြီးများကဲ့သို့ စျာန်နှင့်ယှဉ်သော ပိတ်သုခဖြင့်သာလျှင် အချန်ကို ကုန်လွန်စေ ကုန်အံ့"ဟု မိန့်တော်မူပြီးလျှင် ဤတရားဂါထာကို ဟောကြား တော်မူလေ၏----

ခြင်းဖြစ်သည်။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်ကား မာရ်နတ်၏ အကြံကို သိတော်မူ၍ "အကယ်၍ ဤမာရ်နတ်သည် ငါဘုရားကို ဤသို့ သူကြံစည်သည့်အတိုင်း ညှှဉ်းပန်းမှုကို ပြုလုပ်ဖြစ်သော် ထိုမာရ် နတ်၏ ဦးခေါင်းသည် ခုနစ်စိတ် ခုနှစ်မြွာ ကွဲလိမ့်မည်"ဟု သိ တော်မူသဖြင့် ထိုမာရ်နတ်အပေါ်၌ သနားတော်မူသောကြောင့် ကဖန် ဆမ်းခံဝင်တော်မူမှု)။

900

မကၥမ်ဒီ၀၄

[ជនិ

ရတနာ] ကောသလမင်းကြီး၏ အသဗိသဒါနအ႕ြောင်း ၂၀၁ ပီတိသုခလျှင်အစၥအ၁ဟာရရှိကုန်သည်။ ဘဝိဿာမ 💳 ဧကန်စင်စစ် ဖြစ်ကြကုန်အံ့။ ဒေသနာနိဂုံး ဆုံးသောအခါ သတ္ခိသမီး ငါးရာတ္ခိသည် သောတာပတ္တိဖိုလ်၌ တည်ကြလေကုန်၏။(ဓမ္မပဒဋ္ဌ၊ ၂၊ ၁၅-သုခ ၀ဂ်၊ စၥမျက်န္ဒာ ၁၆၇-မှ)။ မာရဝတ္ထု ပြီး၏။ **ကောသလမင်းကြီး၏ အသ**ဗိသဒါနအကြောင်း အခါတပါး၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ဒေသစာရီ လှည့်လည် တော်မူပြီး၍ ရဟန်းတော်အပေါင်း (၅၀၀) ငါးရာ ခြံရံအပ်လျက် ဇေတဝန် ကျောင်းတိုက်ကြီးသို့ ဝင်တော်မူလေ၏၊ ပသေနဒီ ကောသလမင်းကြီးသည် ကျောင်းတိုက်သို့ သွှားရောက်၍ မြတ်စွာ ဘုရားကို ပင့်ဖိတ်ပြီးလျှင် နောက်တနေ့၌ အာဂန္တုက်အလှူ ( = ခရီးရောက်စ သံဃာအား လှူအပ်သော အလှူ )ကို ကြီးကျယ်စွာ စီရင်၍ "ငါ၏ အလှူဒါနကို ကြည့်လှည့်ကြ"ဟု မြို့သူ မြို့သား လူ အများတို့ကို ဖိုတ်ခေါ်လေ၏။ မြိုသူမြို့သားတို့သည် လာရောက်၍ မင်းကြီး၏ အလှူဒါနကို

မြူသူမြူသားတွဲသည် လာရောက်၍ မင်းကြီး၏ အလှူဒါနက် မြင်ကြပြီးလျှင် အားကျမခံ နောက်တနေ့၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ပင့်ဖိတ်ကြပြီးလျှင် အလှူဝတ္ထုများကို ပြည့်စုံစွာ စိမံကြပြီးနောက် "သမ္မုတိနတ် အရှင်မင်းမြတ်သည်လည်း အကျွန်ုပ်တို့၏ အလှူ ဒါနကို ကြွရောက် ရှုစားတော်မူပါ" ဟု မင်းကြီးအား ဖိတ်မန် ကြလေသည်။ မင်းကြီးသည် ထိုမြိုသူမြိုသားတို့၏ အလှူဒါနကို မြင်ရ၍ "ဤ မြို့သူမြို့သား လူအများတို့သည် ငါ၏ အလှူထက် ထူးကံသာလွန် သောအလှူဒါနကို ပြုအပ်ကြလေပြီ၊ ငါသည် တဖန် သူတို့ထက် သာလွန်သော အလှူဒါနကို ပြုပေအံ့" ဟု ကြံစည်၍ နောက်တ နေ့၌လည်း အလှူကြီးစွာ စိမံ၍ မြို့သူမြို့သားများကို ဖိတ်ကြားပြီး လှူဒါန်းပြန်လေသည်။မြို့သူမြို့သား လူအများတို့လည်း မင်းကြီး၏

ក្រន

çoj

ထိုအလှူဒါနကို မြင်ကြရ၍ အားကျမခံ ထိုထက် သာလွန်အောင် နောက်တနေ့၌ အလှူကြီးစွဲ၁ စီမံကြ၍ မင်းကြီးကို ဖိတ်ကြားပြီး လှူဒါန်းကြပြန်လေသည်။ ဤနည်းဖြင့် မင်းကြီး ကလည်း မြို့သူ မြို့သားတို့ကို ရှုံးစေရန် မတတ်နိုင်ချေ၊ မြို့သူ မြို့သားတို့ကလည်း မင်းကြီးကို ရှုံးစေရန် မတတ်နိုင်ကြချေ။

ထိုနောက် ခြောက်ကြိမ်မြောက် အလှူပွဲကြီး၌ မြိုသူမြို့သားတို့ သည် အဆအရာ အဆအထောင် တိုးတက်ကြ၍''ဤမြိုသူမြို့သားတို့ ၏ အလှူဒါန၌ ဤမည်သော အလှူဝတ္ထုတခုဖြင့်မပါရှိချေ"ဟုတဦး တယောက်ကမျှ မပြောဆိုနိုင်အောင် အလှူဝတ္ထုများကို စီမံကြ လေကုန်၏။ မင်းကြီးသည် ထိုအလှူဒါနကို မြင်ရ၍ "ငါသည် အကယ်၍ ဤမြို့သူမြို့သားတို့၏ အလှူဒါနထက် ထူးချွန်သာလွန် အောင် မပြုလုပ်နိုင်လျှင် ငါ့အဖို့ရာ အသက်ရှင်ခြင်းဖြင့် အဘယ် အကျိုးရှိတော့အံ့နည်း"ဟု မြို့သူမြို့သားတို့၏ အလှူဒါနထက် သာလွန်ရန် နည်းလမ်းဥပါယ်ကို ကြံစည်လျက် သလွန်ညောင် စောင်း၌ လျောင်းတော်မူလေ၏။ ထိုအခါ မလ္လိကာမိဖုရားသည် မင်းကြီးထံဆည်းကပ်၍ "မြတ်သောမင်းကြီး … အဘယ့်ကြောင့် ဤကဲ့သို့လျောင်းတော်မူရသနည်း၊ အဘယ့်ကြောင့်အရှင်မင်းကြီး ၏မျက်စိ-စသောဗူန္ဒြေများသည် ညိုးနွှမ်းသကဲ့သို့ ဖြစ်ကြရပါကုန် သနည်း''ဟု မေးမြန်းလေ၏။ မင်းကြီးက"ရှင်မိဖုရား....အကြောင်း ကို သင်မသိဘူးလော"ဟု မေးတော်မူလေလျှင် "မသိပါ အရှင် မင်းကြီး…"ဟုမလ္လိကာမိဖုရားက ပြန်ကြားလျှောက်တင်လေ၏။

သော ပြည့်ရှင်မင်းက မြို့သူမြို့သားတို့မှ ရှုံးရသည်ကို မြင် ဘူး ကြားဘူးပါသနည်း။ ဘုရားကျွန်တော်မသည် အရှင် မင်းကြီး၏ အလှူဒါနကို စီမံခန့်ခွဲပါမည်"—– ဤသို့မင်းကြီး၏ အသဒိသအလှူဒါနကို စီမံခန့်ခွဲလိုသည့်အတွက် ဤသို့ အားပေးစကား ပြောကြားပြီးလျှင်----"အရှင်မင်းကြီး ···· သာလကလျာဏီ နံ့သာပျဉ်ချပ် တ္ခိုဖြင့် ရဟန်းငါးရာတို့အတွက် ရွှေနန်းတော် မြေအ**ဝ**န်း အတွင်း၌ ထိုင်နေတော်မူကြရန် မဏ္ဍပ်ကို ဆောက်လုပ်စေ တော်မူပါ။ ကျန်သောလူပရိသတ်တို့သည် ရွှေနန်းတော် မြေအဝန်း အပြင်က နေကြပါလိမ့်မည်။ ထီးဖြူတော်ငါးရာတို့ကို ပြုလုပ်စေတော်မူပါ၊ ထိုထီးဖြူ များကို နှာမောင်းဖြင့် ပွေ့ပိုက်ကုန်၍ ဆင်တော်ငါးရာတို့ သည် ရဟန်းငါးရာတို့၏ ဦးထိပ်ပေါ် ဝယ် (ရဟန်းတပါး လျှင် ဆင်တကောင်ကျ)ဆောင်းမိုးကြလျက် ရပ်တည်ကြ ပါလိမ့်မည်။ ရွှေနီဖလံဖြင့်ပြီးသည့် ရွှေလှေရှစ်စင်း ဆယ်စင်းတို့ကို ပြုလုပ်စေတော်မူပါ၊ထိုရွှေလှေများသည် မဏ္ဍပါ၏အလယ်

၌ နံ့သာရည်ထည့်ရန် ဖြစ်ကြပါလိမ့်မည်။

ရတနာ] ကောသလမင်းကြီး၏ အသဗိသဒါနအကြောင်း ၂၀၃

သမီး တယောက် တယောက် ထိုင်နေကာ်နှံ့သာတို့ကို ကြိတ်ကြ သွေးကြပါလိမ့်မည်။ မင်းသမီး တယောက် တယောက်သည် ယပ်ဝန်းကို စွဲကိုင်၍ ရဟန်းတော် နှစ်ပါး နှစ်ပါးတို့ကို မပြတ်မလပ် ယပ်ခတ်လျက် တည် နေကြပါလိမ့်မည်။ကြွင်းကျန်သော မင်းသမီး များသည် ကြိတ်ပြီး ကြိတ်ပြီးတိုင်းသော နံ့သာတို့ကို ယူဆောင်၍ ရွှေလှေတို့၌ ထည့်ကြရပါလိမ့်မည်။ ထို မင်းသမီးတို့အနက် အချိုသော မင်းသမီးများက ကြာညိုပန်းစည်းတို့ကို စွဲကိုင်ကြကာ ထို ရွှေလှေများ၌

ရဟန်း နှစ်ပါး နှစ်ပါးတို့၏ အကြားအကြား၌ မင်း

ထည့်ထားပြီးသော နံ့သာတိုကို နှော<mark>က်မွှေကြ၍ အ</mark>ထိုကို ယူစေကြရပါလိမ့်မည်။

မှန်ပါသည် – မြို့သူ မြိုသားတို့မှာ မင်းသမီးများလည်း မရှိကြကုန်၊ ထီးဖြို့များလည်း မရှိကြကုန်၊ ဆင်များလည်း မရှိကြကုန်၊ ဤအကြောင်းများကြောင့် မြို့သူ မြို့သားတို့ သည် ရှုံးကြပါလိမ့်မည်။

အရှင်မင်းကြီး----ဤယခု ဘုရားကျွန်တော်မလျောက် ထားခဲ့သည့် အတိုင်းသာ စီမံပြုံလုပ်တော်မူပါ"—–

ဟု အကြံပေးစကား ဆက်၍ လျှောက်ထားလေ၏။ မင်းကြီးသည် "ကောင်းပါပြီ ရှင်မိဇုရား...၊ သင်သည် ကောင်းမြတ်သောအကြံ ပေးစကားကို ပြောကြားအပ်ပါပေသည်"ဟု ဝန်ခံကာ မလ္လိကာ မိဇုရား ပြောကြားသော နည်းအတိုင်း အလုံးစုံကို ပြုလုဝ်စေ လေသည်။

အထူးအားဖြင့် မလ္လိကာမိဖုရား အကြံပေးသည့်အတိုင်း ပြုလုပ် စေလေရာ ရဟန်းတပါးအတွက် ဆင်လိမ္မာတကောင် လို၍ နေ လေသည်။ ထိုအခါ မင်းကြီးသည် မလ္လိကာမိဖုရားကို " ရှင် မိဖုရား····ရဟန်းတော်တပါးအတွက် ဆင်လိမ္မာတကောင် လို၍ နေသည်၊ ဘယ်သို့ ပြုကြရမည်နည်း"ဟု မေးမြန်းလေသော် မလ္လိ-ကာမိဖုရားက "အရှင်မင်းကြီး ···· ဆင်အကောင်ငါးရာ မရှိသ လော"ဟု မေးမြန်းလေ၏။ "ရှင်မိဖုရား ···· ရှိပါ၏၊ ကျန်သော ဆင်များသည် ဆင်ကြမ်းများသာ ဖြစ်ကြကုန်၏၊ ထိုဆင်များသည် ရဟန်းတို့ကို မြင်လျှင်ပင် ဝေရမ္ဘလေကဲ့သို့ အလွန်ကြမ်းတမ်း ကုန်၏" ဟု မင်းကြီးက ပြောဆိုသည်တွင် မလ္လိကာမိဖုရားက "အရှင်မင်းကြီး ···· အကျွန်ုပ်သည် ဆင်ကြမ်းငယ် တကောင်၏ ထီးဖြုကို နှာမောင်းဖြင့် ပွေ့ဝိုက်၍ ရဝ်တည်ရမည့် နေရာကို စဉ်း စားမိပါပြီ"ဟု ပြန်ကြားလျောက်ထားလေ၏။ မင်းကြီးက "ထို ဆင်ကြမ်းငယ်ကို အဘယ်နေရာ၌ ထားကြရမည်နည်း" ဟု မေး သည်တွင် မလ္လိကာမိဖုရားက "အရှင်အင်္ဂလိမာလမထေရ်၏ "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား ···· ဤ အလှူ တင်းကုပ်မဏ္ဍလို၌ ရဟန်းတို့အား အပ်စပ်သော = ကပ္ပိယ ဘဏ္ဍာ,ရဟန်းတို့အား မအပ်စပ်သော = အကပ္ပိယဘဏ္ဍာ နှစ်မျိုးလုံးကိုပင် အရှင်ဘုရားတို့အား လှူဒါန်းပါ၏"— ဟု လျောက်ထားလှူဒါန်းလေ၏။ အထူးအားဖြင့် တိုအသဒိသ အလှူကြီး၌ တနေ့တည်းဖြင့်ပင် စွန့်ကြဲလှူဒါန်းအပ်သော ဥစ္စာ သည် တဆယ့်လေးကုဋေ တန်ဖိုးရှိလေသည်။ မြတ်စွာဘုရားရှင် အတွက် လှူဒါန်းအပ်သော (၁) ထီးဖြူ (၂) ထိုင်နေရာပလ္လင် တော် (၃) သပိတ်ခြေ (၄) ခြေတော်ဆေးပြီးလျှင် နှင်းစရာ

မင်းကြီးသည် မြတ်စွာဘုရားအမှူးပြုသော ရဟန်းအပေါင်းကို ပြုစုလုပ်ကျွေး၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ရှိသေမြတ်နိုး ရှိခိုးပြီးလျှင်–

မင်းကြီးသည် မလ္လိကာမိဖုရား အကြံပေးသည့်အတိုင်း ပြုလုပ် စေလေ၏။ ဆင်ကြမ်းငယ်သည် မြီးထူးကို ပေါင်ကြား၌ သွင်း၍ နားနှစ်ဖက်တို့ကို ချပြီးလျှင် မျက်စိများကို မှိတ်လျက် ငြိမ်သက်စွာ ရပ်တည်နေလေ၏။ လူများအပေါင်းသည် "ဤသို့စင် ကြမ်းတမ်း လှသောဆင်၏သော်မှ ဤသို့ ယဉ်ကျေးသိမ်မွေ ငြိမ်သက်သော အခြင်းအရာ ဖြစ်ဘိ၏" ဟု ဆင်ကိုသာလျှင် တအံ့တည် ကြည့်ရှု နေကြလေသည်။

အနီး၌ ထားကြရပါမည်" ဟု ပြန်လည်ဖြေကြား လျှောက်ထား လေ၏။

ရတနာ] ကောသလမင်းကြီး၏ အသဗိသဒါနအကြောင်း ၄၀၅

အင်းပျဉ် — ဤလေးမျိုးတို့ကား အဖိုးအန႔္က ထိုက်တန်ကုန်၏။ နောက်တဖန် ဤသို့သော အလှူဝတ်တို့ကို ပြုလုပ်စီမံ၍ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်တို့အား အလှူဒါနမည်သည်ကို ပေးလှူခြင်း၄ါမစွမ်းနိုင်၊ ထိုကြောင့်ပင် ထိုကောသလမင်းကြီး၏အလူသည် အသဗိသဒါန == အတူမရှိသော အလှူကြီး ဟူ၍ သာသနာတော်ဝယ် ထင်ရှား လေသည်။ အထူးအားဖြင့် ထိုအသဒိသဒါနသည် ခပ်သိမ်း**သော** ဘုရားရှင်တိုင်းအား တကြိမ်သာလျှင် ဖြစ်မြဲဓမ္မတာတည်း၊

ိ "ဩ…မင်းကြီးသည် အလှူဒါနကို ကောင်းမွန်အောင် မြင်စွာ ပေးလှူအပ်လေပြီတကား၊ မှန်၏—မင်းအဖြစ်၌ မတည်သောသူ (မင်းမဟုတ်သောသူ) သည် ဤ သို့သော အလှူဒါနကို မပေးလှူနိုင်ချေ၊ ခပ်သိမ်းသော သတ္တဝါ တို့အား အလှူ၏အဖို့ဘာဂအမျှကို မပေးသော အလှူရှင် မည်သည် မရှိ၊ ငါသည် မင်းကြီး၏ အလွန် မွန်မြတ်သော အသဒိသအလှူဒါနကြီးကို ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ သာဓု အန္မမောဒနာ ခေါ် ပါ၏၊ သာဓု သာဓု သာဓု"— ဤကဲ့သို့ ဇုဏ္ခအမတ်သည် ကြံ့စည် ဆင်ခြင် ဝမ်းမြောက်လေ ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ဆွမ်းကစ္စ ပြီးဆုံးသောအခါ၌ ပသေနဒီ ကောသလမင်းကြီးသည် အန္ဓမောဒနာ တရားနာယူရန် ရေစက် ခွက်ကို ကိုင်ယူပြင်ဆင်လေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်—

"ဩ----မင်းကြီးနန်းတော်၏ ဆုတ်ယုတ်ခြင်း ဆုံးရှုံး ခြင်းသည် ဖြစ်ခဲ့လေပြီတကား၊ တနေ့တည်း တရက်တည်း ဖြင့်ပင် တဆယ့်လေးကုဋေသော ဥစ္စာသည် ကုန်ခန်းခြင်း သို့ ရောက်ခဲ့လေ၏၊ ဤ ရဟန်းတို့သည် ဤ မင်းကြီး၏ အလှူကို ခံယူသုံးဆောင်၍ ကျောင်းသို့ ပြန်သွားပြီးလျင် စင်းစင်းကြီး အိပ်ကြကုန်တော့မည်၊ဩ----မင်း၏ ရွှေနန်း တော်မှာ ပျက်စီးခြင်းမလှ ပျက်စီးပါပကော"—– ဟု ကြံစည် စဉ်းစားလေသည်၊ ဇုဏ္ အမတ်ကမူ ဤသို့ ကြံစည် ဆင်ခြင်၏—–

<sup>င္ရဏ္ အမာန္</sup>င္ ကာဠအမာတ္ အေရွောင္း ပသေနဒီ ကောသလမင်းကြီးမှာ ဇုဏ္ အမတ်, ကာဋ္<mark>မအမတ်</mark> ဟူ၍ မင်းတိုင်ပင် အမတ်နှစ်ဦးတို့ ရှိကြလေသည်။ ထိုသူနှစ်ဦးတို့ တွင် ကာဋ္မအမတ်သည် ဤသို့ ဆင်ခြင်စဉ်းစား၏——

ဇုဏ္ခအမတ်နှင့် ကၥဋ္ဌအမတ်တို့အကြောင်း

မဟၥမုဒ္ဓဝင်

ဘုရားရှင်တိုင်းအား တကြိမ် တကြိမ်သာ ဖြစ်မြံဓမ္မတာ ဖြစ်သော ထိုအသဒိသဒါနများကိုလည်း မာတု**ဂါမမင်း** မိန်းမ ပညာရှင်သာလျှင် စီမံခန့်ခွဲ၏။

í48

ရတနာ] ကောသလမင်းကြီး၏ အသဒိသဒါနအကြောင်း ၄၀၇

''မင်းကြီးကား ကြီးစွာသောရေအယဉ်ကို လိမ့်၍ လိမ့် ၍ စီးစေသကဲ့သို့ ကြီးစွာသော အလှူဒါနကို ပေးလှူအပ် လေပြီ၊ လူများအပေါင်းသည် စိတ်ကိုကြည်လင်စေခြင်းငှါ စွမ်းနိုင်၏လော၊ သို့မဟုတ် မစွမ်းနိုင်သလော"-----

ဟု ဆင်ခြင်တော်မူလတ်သော် ထိုအမတ်နှစ်ဦးတို့၏ စိတ်ဖြစ်ပုံကို သီတော်မူ၍ ''အကယ်၍ ငါဘုရားသည် မင်းကြီး၏ အလှူဒါနနှင့် လိုက်လျောအောင် အနုမောဒနာတရား အကျယ်အားဖြင့် ဟော ကြားခဲ့လျှင် ကာဋ္ဌအမတ်၏ ဦးခေါင်းသည် ခုနစ်စိတ် ကွဲပေလိမ့် မည်၊ ဇုဏ္ခအမတ်မူကား သောတာပတ္တိဖိုလ်၌ တည်ပေလိမ့် မည်"ဟု ဆက်၍ သိတော်မူပြီးလျှင် ကာဋ္ဌအမတ်၌ သနားသမှု အကြောင်းပြု၍ ဤသို့စင် ကြီးစွာသောအလှူဒါနကို ပေးလှူ၍ တည်သော မင်းကြီးအား စတုပ္ပဒိက = လေးပါဒသာရှိသည့် ဂါထာတပုဒ်မျှကိုသာ ဟောတော်မူ၍ နေရာမှထပြီးလျှင် ကျောင်း တော်သို့ ကြွတော်မူလေ၏။

အရှင်အင်္ဂုလိမာလမတေရိ၏ ရဲရင့်စေသာစိတ်

ကျောင်းတော်သို့ ရောက်သောအခါ ရဟန်းတော်အရှင်မြတ် တို့က အရှင်အင်္ဂုလိမာလမထေရ်ကို "ငါ့ရှင်··· သင်သည် ထီး ဆောင်းပေးနေသော ဆင်ကြမ်းကို မြင်ရတော့ မကြောက်ဘူး လော"ဟု မေးကြကုန်၏၊ အရှင်အင်္ဂုလိမာလမထေရ်က "ငါ့ရှင် တို့ ···· ငါ မကြောက်ပါ"ဟု မြေဆိုလတ်သော် ရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ထံ ချဉ်းကပ်ကြ၍ "ဘုန်းတော်ကြီးသောမြတ်စွာ ဘုရား····အရှင်အင်္ဂုလိမာလမထေရ်သည် အရဟတ္တဖိုလ်ကို ဝန်ခံ ပြောကြားဘိသည်"ဟု ကွဲရွဲရှုတ်ချ လျှောက်ထားကြလေကုန်၏။

မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် "ရဟန်းတို့ … အင်္ဂလိမာလသည် တကယ်ပင် မကြောက်ချေ၊ မှန်၏ – ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်မြတ်တို့အလယ် တွင် ကြီးကဲလွန်မြတ်သည့် ပုဂ္ဂိုလ်မြတ်ဖြစ်ကြသည့် ငါ့သားတော် နှင့်တူသော ရဟန်းတို့သည် မကြောက်ကြကုန်"ဟု မိန့်တော်မူ၍ ဗြာဟ္မဏဝဂ်လာ ဤဆိုလတ္တံ့သော ဂါထာကို ဟောတော်မူ၏——

ပသေနဒီ ကောသလမင်းကြီးသည်လည်း နှလုံးမသာမယာ ခြင်းသို့ရောက်လျက် "ဤသို့ သဘောရှိသော ပရိသတ်၌ ကြီးစွာ သော အလှူဒါနကို ပေးလှူ၍တည်သော ငါ့အား အလှူကြီးနှင့် လိုက်လျောအောင် အနုမောဒနာတရား မဟောကြားပဲ ဂါထာ လေး တပုဒ်မျှကိုသာ ဟောကြားပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားသည် နေရာမှထ၍ ကြွတော်မူခဲ့လေပြီ။ ငါသည် မြတ်စွာဘုရားအား လျောက်ပတ်သောအလှူဒါနကို မပြုမူ၍ မလျောက်ပတ်သော အလှူဒါနကို ပြုအဝ်သည် ဖြစ်လိမ့်မည်၊ အဝ်သောဘဏ္ဍာကို မလူပဲ မအဝ်သောဘဏ္ဍာကို လှူအဝ်သည် ဖြစ်လိမ့်မည်၊ မြတ်စွာဘုရား သည် ငါ့အား အမျက်ထွက်တော်မူသည် ဖြစ်လေရာ၏၊ မှန်၏– ဤသည့် ငါယခုလှူဒါန်းအဝ်သော အလှူဒါနသည် အသဒံသဒါန မည်ပေသည်၊ (သို့ရကား)အသဒံသဒါနန္ဒင့် သင့်လျော်လျောက်

အစတ်နှစ်ဦး၏ ဖြစ်ပုံအလား

ဥသဘံ ပဝရံ ပီရံ၊ မဟေသိိ စိဖိတာစိနံ။ အနေဖိ နူဂတကံ ဗုဒ္ဓိ၊ တမဟံ ဗြူမိ ဗြဂဟူဏံ။ (ဘိက္ခဝေ == ရဟန်းတို…)။ ဥသဘံ == တုန်လှုပ်ခြင်း ကင်း ရဲတင်းစွာလှ ဥသဘန္တားမင်းနှင့်တူသော။ ပဝရံ 💳 မြတ်သော။ ဝီရံ = သမ္မပ္ပခာန်လုံ့လ ဝီရိယနှင့် ပြည့်စုံ သော။မဟေသိ 😑 သိလ်က္ရန္မွ စသည်ကျေးဇူး ဂုဏ်အထူး ကို ဆည်းပူးရှာမှီး လေ့ကျက်ပြီးသော။ စိဇ်တာ၀ိနံ 🗕 ဒေ၀ပုတ္တဲ့ ကိုလေသနှင့် အဘိသခ်ိုရမာရ် ဤသုံးတန်ကို တွန်းလှန်ပယ်နှင် အောင်ပွဲယင်ပြီးသော။ အနေဇံ 💳 ဘဝတဏ္ခာ ဧဇာခဝ်သိမ်း ငြိမ်းအေးပြီးသော။ နှာတကံ = ကိလေသာအညစ်အကြေးကို မဂ်ရေစင်ဖြင့် ဆေးကြော သုတ်သင်ပြီးသော။ ဗုဒ္ဓံ = သစ္စာလေးပါးတရားကိုသိမြင် ပြီးသော။ တံ = ထိုအာသဝေါကုန်ခန်း ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ် ကို။ အဟံ == ငါဘုရားသည်။ ဗြာဘ္မဏံ == ပရမတ္ထ ဗြာဟ္မဏဟူ၍။ ဗြူမိ 🛥 ယထာဘူတ သဘာဝအား ဟော က်ားပေ၏။

ရတနာ] ကောသလမင်းကြီး၏ အသဗိသဒါနအကြောင်း ၄၀၉

ပတ်သော အနုမောဒနာတရား ဟောကြားသင့်ပေ၏"ဟု ကြံ စည်ကာ ကျောင်းတော်သို့ သွားရောက်၍ ဖြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ရှိသေမြတ်နိုး ရှိခိုးပြီးလျှင်—–

> "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား....အကျွန်ုပ်သည် လှူသင့်သော အလှူဒါနကို ပလူအပ်ပါသလော၊ သို့မဟုတ် ဒါနအားလျော်သော ( ပေးလှူရန် သင့်လျော်သော ) ကပ္ပိယဘဏ္ဍာကို မပေးလှူမိပဲ အကပ္ပိယဘဏ္ဍာကိုသာ လှူအပ်မိပါသလော"—–

ဟု မေးမြန်းလျောက်ထားလေ၏။ "မြတ်သောမင်းကြီး ---- ဤသို့ လျောက်ထားခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်း"ဟု မြတ်စွာဘုရား ရှင်က မေးအပ်သည်တွင် ကောသလမင်းကြီးလည် "ဘုန်းတော် ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား ---- အရှင်ဘုရားတို့သည် အကျွန်ုပ်၏ အသဒိသဒါနကြီးနှင့် လိုက်လျောလျောက်ပတ်သော အနုမော-ဒန္ဒာတရား မဟောကြားအပ်ပါကုန်"ဟု လျောက်ထားလေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ကောသလမင်းကြီးကို----

> "မြတ်သောမင်းကြီး … သင်သည် ဂျူဇွိရန်သင့်လျော် သော အလှူဒါနုံကိုပင် လှူအပ်ပေပြီ၊ မှန်၏ – ယခု သင်လှူ သော အလှူဒါနံသည် အသဒိသဒါနကြီး မည်၏၊ ဤ အသဒိသအလှူကြီးကို တဆူ တဆူသော ဘုရားရှင်အား တကြိမ် တကြိမ်သာ လှူဒါန်းနိုင်၏၊ နောက်တဖန် ဤသို့

သော အသဒိသဒါနကိုလှူရန် လွယ်ကူသည်မဟုတ်" ဟု မိန့်ကြားတော်မူလေလျှင် ကောသလမင်းကြီးသည် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကို "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား....တိုသို့ ဖြစ်ပါ လျက် အရှင်ဘုရားတို့သည် အဘယ့်ကြောင့် တပည့်တော်အား အသဒိသအလူကြီးနှင့် လိုက်လျောအောင် အနုမောဒနာတရား မဟောကြားကြပါသနည်း" ဟု မေးခြန်း လျှောက်ထားလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်က "မြတ်သောမင်းကြီး ···· ပရိသတ်မစင်ကြယ် သောကြောင့်"ဟု အကြောင်းကို မိန့်သည်တွင် ကောသလမင်း မလာဒုမ္မဒ္ဓဝင် [မုဒ္မ

ကြီးသည် "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား ···· ပရိသတ်၏ အပြစ်ကား အဘယ်ပါနည်း"ဟု မေးမြန်းလျောက်ထားလေ၏။

900

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် မင်းကြီးအား အမတ်နှစ်ဦး တို့၏ စိတ်ဖြစ်ပုံကို ပြန်ကြားမိန့်တော်မူပြီးလျှင် ကာဋအမတ်၌ သနားသမ္မအကြောင်းပြု၍ အနုမောဒနာတရား အကျယ်မဟော ကြားသောအဖြစ်ကို မိန့်ဆိုတော်မူလေ၏။ ထိုအခါ ကောသလ မင်းကြီးသည် "ကာဋ္ ····သင် ဤကဲ့သို့ ကြံစည်အဝ်သည်မှန် .သလော"ဟု မေးမြန်း၍"မှန်ပါသည်"ဟု ကာဋအမတ်က လျောက် ဆိုအပ်လေသော် မင်းကြီးသည်----

> "သင့်ဥစ္စာကို ငါသည် တပြားတချပ်မျှ မဟုပဲ ငါ၏ သားမယားတို့နှင့်အတူတကွ ငါသည် မိမိဥစ္စာကို ပေးလှူ သည်ရှိသော် ( = ပေးလူသည့်အတွက်) သင့်အား ဘာများ နှိပ်စက်မှု ရှိသနည်း။ အမောင်ကာဋ္ဌအမတ်… သွားလော့၊ သင့်အား ငါပေးအပ်ပြီးသောစည်းစိမ်သည် ပေးအပ်ပြီးပင် ဖြစ်ပစေ( = ပြန်၍မသိမ်းဟု ဆိုလိုသည်)၊ စင်စစ်ဘော်ကား သင်သည် ငါ၏ တိုင်းနိုင်ငံအတွင်းမှ ယနေ့ပင် ထွက်သွားလော့"—

ဟု ကာင္မအမတ်ကို ပြည်နှင်ဒဏ်ခတ်ပြီးလျှင် ဇုဏ္ဍအမတ်ကို ခေါ် စေ၍ "ဇုဏ္----သင် ဤကဲ့သို့ ကြံစည်အပ်သည် မှန်သလော"ဟု မေးမြန်း၍ "မှန်ပါသည်"ဟု ဇုဏ္ဍအမတ်က လျှောက်ဆိုအပ် လေသော် မင်းကြီးသည်-----

"သာခု သာခု ဦးလေး…၊ ကျွန်ုပ်သည် ဦးလေးကို ကြည်ညိုပါ၏၊ ဦးလေးသည် ကျွန်ုပ်၏အခြံအရံလူများကို ယူပြီးလျှင် ကျွန်ုပ်လှုုသော နည်းအတိုင်းပင် ခုနစ်ရက် ပတ်လုံး အလှူဒါနကို ပေးလှူပါလော့"— ဟု ပြောဆိုကာ ဖုဏ္ဍအမတ်အား ခုနစ်ရက် မင်းစည်းစိမ်ကို အပ်နှင်းပြီးနောက် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား…လူမိုက်၏ ပြုပုံကို ရှုတော်မူပါကုန်လော့၊သူကား

တပည့်တော် ဤကဲ့သို့ လှူအပ်သောအလှူဒါန၌ ထိပါးပုတ်ခတ် မှုကို ပေးသောသူဖြစ်ချေသည်''ဟု လျှောက်ထားလေ၏။ မြတ်စွာ **ဘုရားရှင်**သည်"အိမ်းဟုတ်ပေသည် မြတ်သောမင်းကြီး----လူနိုက် တို့မည်သည် သူတပါး၏ အလှူဒါနကို မနှစ်သက်နိုင်ကြ ကွဲရွဲ ရှုတ်ချကြသောကြောင့် အပါယ်ဘူမိ ဒုဂ္ဂတိသာ နောက်ဆုံးလား ရာရှိကြကုန်၏။ ပညာရှိသူတော်ကောင်းတို့သည်ကား သူတပါး တို့၏ အလှူဒါနကိုလည်း ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ အနမောဒနာ ကိုသိုလ်တရား ပွါးများကြ၍ လူ့ရပ်နတ်ရွာ ကောင်းရာသုဂတိ လျှင် နောက်ဆုံးလားရာရှိကြကုန်၏"ဟု မိန့်တော်မူ၍ ဤတရား ဂါထာကို ဟောကြားတော်မူလေ၏—— န ဝေ ကဒရိယာ ဒေဝလောက် ဝဇန္တ၊ ဗာလာ ဟဝေ နပ္ပသံသန္တိ ဒါနံ။ ဓိရော စ ဒါနီ အနုမောဒမာနော၊ တေနေဝ သော ဟောတိ သုခ် ပရတ္တ။ (မဟာရာဇ = မြတ်သောမင်းကြီး····) ၊ ဝေ = စင်စစ်။ ကဒရိယ၁ = ကြမ်းခက်လှငြား မစ္ဆရိယသမားတို သည်။ ဒေဝလောကံ = နတ်ပြည်လောကသို့။ နှ ဝဇန္တိ == မလားရောက်ရကုန်။ ဗာလာ == ပစ္စုပ္ပန်,တမလွန် နှစ်တန် သောလောကကို မသိကြသောလူနိုက်တို့သည်။ ဟဝေ == စင်စစ်။ ဒါနံ = အလှူ ဒါနကို။ နပ္ပသံသန္တိ = မချီးမွှမ်း **7** (7) (7) (7) (7)

ရတနာ] ကောသလမင်းကြီး၏ အသဒိသဒါနအကြောင်း ၂၀၁၂

ကောသလမင်းကြီး၏ အသဒိသဒါနကို အကြောင်းပြု၍ သိဝိဇာတ်နှင့် အာဒိတ္တဇာတ်ကို ဟောတော်မူခြင်း မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ''န ဝေ ကဒရိယာ ဒေဝလောက် ၁ဇန္တိ"အစရှိသော ဤဂါထာဖြင့် တရားဟောတော်မူသောအခါ ပသေနဒီကောသလမင်းကြီးသည် အလွန်ကြည်ညိုလှ၍ အဖိုး တသိန်းထိုက်တန်သော သိဝိတိုစ်းဖြစ်အပေါ်ရုံအဝတ်ဖြင့် မြတ်စွာ ဘုရားကို ပူဇော်ပြီးလျှင် မြူတွင်းသို့ ဝင်လေ၏။ နောက်တနေ့၌ ဓမ္မသဘင်ဝယ် ရဟန်းတို့သည် "ငါ့ရှင်တို…. ကော်သလမင်းကြီးသည် အသဒိသအလှူကြီးကို <mark>ပေးပြီးနောက</mark>် ထိုသို့သော ဒါနဖြင့်လည်း မရောင့်ရဲ တင်းမတိမ်နိုင်သည်ဖြစ်၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်က တရားဟော်အပ်သည်ရှိသော် တဖန်ထပ်၍ အဖိုးတသိန်းထိုက်တန်သော သိ8တိုင်းဖြစ် အပေါ်ရုံအဝတ်ကို လှုပြန်လေသည်၊ ငါ့ရှင်တို့----မင်းကြီးသည် အလှူဒါနဖြင့် အလွန့် အလွန် မရောင့်ရဲပေစွဲဒုတကား"ဟု ဆွေးနွေးစကား ဖြစ်ပွါးစေ ကြလေသည်။ မြတ်စွာဘုရား ကြွလာတော်မူ၍ အကြောင်းကို

ကောသလမင်းကြီး၏ အသဒိသဒါနအကြောင်း ပြီး၏။

တာပိတ္တိဖိုလ်၌ တည်လေ၏ ( == သောတာပန် အရိယာဖြစ်လေ ၏)။ ရောက်ဆိုက်လာသော တရားနာပရိသတ် အဖိုရာလည်း အကျိုးရသော တရားဒေသနာ ဖြစ်လေ၏။ ဖုဏ္ဍအမတ်သည်လည်း သောတာပန်အရိယာ 'ဖြစ်ပြီးလျှင် မင်းအချီးအမြှောက်ကို ခံယူရရှိကာ ခုနစ်ရက်ပတ်လုံး မင်းကြီး ပေးလှူအပ်သော နည်းအတိုင်းပင်လျှင် အလှူကြီးစွာ လှူဒါန်း ရလေသည်။

မိမ်ကို ခံစားကာ လွန်စွာချမ်းသာခြင်းရှိသည်။ ဟောတိ= ဖြစ်၏။ ဒေသနာနိဂုံး ဆုံးလတ်သောအခါ ဇဏ္ဍအမတ်သည် သော-

၄၁၂

## ရတနာ]သိ၀ိဇာတ်နှင့်အာဒိတ္တဇာတ်ကို ဟောတော်မူခြင်း ၄၁၃

မေးသဖြင့် ပြန်ကြားလျှောက်ထားအပ်လေသော် မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည်——

**ဟု မိန့်တော်မူပြီးလျှင်** ရဟန်းတော်တို့ တောင်းပန်အပ်ရကား အတိတ်ဖြစ်ရပ် (ဝီသတိနိပါတ်လာ) သိပ်ဇာတ်ကို ဟောကြား တော်မူလေသည်။

အာဒိတ္တဇာတ်ကို ဟောတော်မူခြင်း

ကောသလမင်းကြီး အသဒိသ အလှူကြီးပေးလှူပြီး နောက် တနေ့ဝယ် ဓမ္မသဘင်၌ ရဟန်းတ္ခိသည် 'ငါ့ရှင်တို့----- ကောသလ မင်းကြီးသည် ရွေးချယ်စိစစ်ပြီးမှသာ ကောင်းမှုမျိုးကို စိုက်ပျိုး ကြဲချရာ လယ်ယာကောင်းကို ကိုယ်တိုင်သိရှိပြီး မြတ်စွာဘုရား အမှူးပြုသော အရိယာ သံဃာတော် အပေါင်းအား အသဒိသ အလှူကြီးကို ပေးလှူခဲ့လေပြီ" ဟု ဆွေးနွေးစကား ဖြစ်ပွါးစေကြ လေသည်။

မြတ်စွာဘုရား ကြွလာတော်မူ၍ အကြောင်းကို မေးသဖြင့် ပြန်ကြား လျောက်ထားအ၀်လေသော် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်—

> "ရဟန်းတို....ယခုအခါ ကောသလမင်းကြီး၏ ရွေးချယ် စိစစ်ပြီးမှ အတုမရှိ လွှန်မြတ်သော ကောင်းမှုမျိုးကိုစိုက်ပျိုး

ကြဲချရာ သာသနာလယ်မြေကောင်း၌ အသဒိသ အလှူ ဒါနမျိုးစေ့ကို တည်ထားကြဲချခြင်းကား မအံ့သြလောက် သေး၊ ရှေးပညာရှိ သူတော်ကောင်း ဘုရားအလောင်းတို့ သည်လည်း ရွေးချယ် စိစစ်ပြီးမှ သာလျှင် ကြီးစွာသော အလှူဒါနကို ပေးလှူခဲ့ဖူးကြလေပြီ"—

[43

ဟု မိန့်တော်မူပြီးလျှင် ရဟန်းတော်တို့ တောင်းပန်အပ်ရကား အတိတ်ဖြစ်ရပ် (အဋ္ဌကနိပါတ်လာ) အာဒိတ္တဇာတ်ကို ဟော ကြားတော်မူလေသည်။

(ထို ဝီသတိနိပါတ် သိဝိဇာတ်နှင့် အဋ္ဌကနိပါတ် အာဒိတ္တဇာတ် အကြောင်းအရာအကျယ်ကို ငါးရာ့ငါးဆယ် စကားပြေကျမ်းတို့မှ ထုတ်ယူမှတ်သားကုန်ရာ၏)။

သိဝိဇာတ်နှင့် အာဒိတ္တဇာတ် ဟောတော်မူခြင်းအကြောင်း

ပြီး၏။

တိတ္ထိတို့ကို ကိုးကွယ်သော ဂရဟ<sup>ဒိန္</sup>နှင့် မြတ်စွာဘုရားကို ကိုးကွယ်သော သိရိဂုတ္တ အဆွေခင်ပွန်း နှစ်ဦးတို့အကြောင်း ဂရဟ<sup>ဒိန္</sup>နဝတ္ထု သာဝတ္ထိပြည်၌ သိရိဂုတ္တသူကြွယ်နှင့် ဂရဟဒိန္နသူကြွယ်ဟူ၍ သူငယ်ချင်းနှစ်ဦးတို့ ရှိကြလေသည်။ ထိုသူနှစ်ဦးတို့တွင် သိရိဂုတ္တ

သူကြွယ်ကား မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သာဝကဖြစ်၍ ဂရဟဲဒိန္ဒ သူကြွယ်ကား တက္ကတွန်း၏တပည့် ဖြစ်လေသည်။ ဂရ.ာဒိန္ဒ သူကြွယ်ကို သူ၏ဆရာတက္ကတွန်းတို့က----

"သင်၏ သူငယ်ချင်းဖြစ်သော သိရိဂုတ္တကို 'သူငယ် ချင်း····သင်သည် အဘယ့်ကြောင့် ရဟန်းဂေါတမကို ဆည်းကပ်ဘိသနည်း၊ ထိုရဟန်းဂေါတမအထံ၌ အဘယ် အရာကို ရလိမ့်မည်နည်း'ဟု ပြောကြားပြီးလျှင် အကြင် နည်းဖြင့် ဆုံးမအပ်သည်ရှိသော် သိရိဂုတ္တသည် ငါတို့ထံသို့ ဆည်းကပ်၍ ငါတိုအားလည်း လှူဖွယ်ဝတ္ထုကို ပေးလှူ ပေလိမ့်မည်၊ ထိုနည်းဖြင့်ဆုံးမခြင်းဌာါ မသင့်ဘူးလော"——

၄၁၅

ဟူ၍ အမြဲမပြတ် ပြောဆိုကြကုန်၏။ ဂရဟဒိန္နသူကြွယ်သည် ထို မိမိဆရာ တက္တတွန်းတို့၏ စကားကို အဖန်ဖန်ကြားရ၍ အမြဲမပြတ် သွားရောက်ပြီးလျှင် ရပ်ရာဌာန,ထိုင်ရာဌာန**-**စသည်တို့၌ သူ**ငယ်** ချင်း သိရိဂုတ္တသူကြွယ်ကို—

ဂရဟဒ်ိန္န္၀တ္ထု

"သူငယ်ချင်း ···· သင့်အဖွဲ့ရာ ရဟန်း ဂေါတမဖြင့် အဘယ်အကျိုးရှိအံ့နည်း၊ ထိုရဟန်းဂေါတမကို ဆည်း က၆၍ အဘယ်အကျိုးကို ရလိမ့်မည်နည်း၊ သင့်အဖွဲ့ရာ ငါ၏အရှင်ဆရာတက္ကတွန်းတို့ကို ဆည်းက၆၍ ထိုငါ့ဆရာ တက္ကတွန်းတို့အား အလှူဒါနကို ပေးလှူခြင်းငှါ မသင့် သလော"—

ဟု ဆုံးမသော္ရွာနေ ပြောကြားလေ၏။ သိရိဂုတ္တသူကြွယ်သည် ထိုဂရဟဒိန္ဒ၏ စကားကို ကြားရ၍လည်း ရက်ပေါင်းများစွာ မပြောမဖြေ ဆိတ်ဆိတ်သာနေခဲ့ရာမှ ပြောဖန်များလှ၍ နားငြီး ပြီးလျှင် တနေ့သ၌ ဂရဟဒိန္ရကို—-

> "သူငယ်ချင်း····သင်သည် အမြံမပြတ်ငါ့ထံသို့ လာ၍ ငါ့ကို ရပ်ရာဌာန, ထိုင်ရာဌာန~စသည်တို့၌ 'ရဟန်း ဂေါတမကို ဆည်းကပ်၍ အဘယ်အကျိုးကို ရလိမ့်မည်

ရတနာ]

နည်း၊ ငါ၏အရှင်ဆရာတက္ကတွန်းတို့ကို ဆည်းက်စ်၍ ထို ငါ့ဆရာတက္တတ္ပန်းတို့အား အလူဒါနကို ေပးလူေလ်ာ့'ဟု ပြောဆိုလာ၏၊ (လှူရေးတန်းရေးထက် ) ရှေးဦးစွာ 'သူငယ် ချင်း၏ အရှင်ဆရာတက္ကတွန်းတို့သည်် အဘယ်တရားကို သိကြသည်'ဟူသော ဤအချက်ကို ငါ့အား ပြောပြပါ ဦးလော့"

ဟု ပြောဆိုစကားတို့ပေးလေ၏။ ထိုအခါ ဂရဟဒိန္<mark>ခသူငယ်</mark> ချင်းသည် သိရိဂုတ္တသူကြွယ် သူငယ်ချင်းကို—— မလာ၁မိုဒီဝင္

ស្រី

၄၁၆

"ဩ…အံ့ပါဘိ အရှင်သူကြွယ်မင်း…၊ ဤကဲ့သို့ မပြော ၁ါလင့်၊ ငါ၏အရှင် ဆရာတက္ကတွန်းတို့အဖိုရာ မသိအဝ် သောအရာဟူ၍ မရှိချေ၊ ဖြစ်ပြီး ဖြစ်ဆဲ ဖြစ်လတ္တံ့သော ကာလသုံးပါး တရားအားလုံးကို၎င်း ပြုသမျှ ပြောသမျှ ကြံသမျ == ကာယကံ ဝစီကံ မနောကံ အားလုံးကို၎င်း 'ဤအရာသည် ဖြစ်လိမ့်မည်၊ ဤအရာသည် ဖြစ်လိမ့်မည် မဟုတ်'ဟု ဖြစ်ထိုက် မဖြစ်ထိုက် အားလုံးကို၎င်း အကုန် အစင် သိမြင်တော်မူကြကုန်၏"----

ဟူ၍ ပြောဆိုလေသော် သိရိဂုတ္တသူငယ်ချင်းက "သူငယ်ချင်း… မင်း ဒီလိုပြောသလား" ဟု စကားကို ချည်လေ၏၊ ဂရဟဒိန္န သူငယ်ချင်းကလည်း "အိမ်း…ငါ ဒီလိုပြောသည်"ဟု ရဲရဲတောက် ဝန်ခံလေ၏။ ထိုအခါ သိရိဂုတ္တသူကြွယ်သည် ဂရဟဒိန္နသူငယ် ချင်းကို—–

> "သူငယ်ချင်း…ယင်းသို့ဖြစ်လျှင် ဤမျှအချိန်ကြာအောင် ငါ့အား ဤအကြောင်းကို မပြောကြားသော သင်သည် အလွန်ဝန်လေးသောအမှုကို ပြုအပ်ဘိ၏၊ ယနေ့မှ ငါသည် သင့်အရှင် ဆရာတက္ကတွန်းတို့၏ ဉာဏ်ပညာ စွမ်းရည်ကို သိရပေတော့သည်။ သူငယ်ချင်း…သွားပါလော့၊ သင်၏ အရှင် ဆရာတက္ကတွန်းတို့ကို ငါ့စကားဖြင့် (နက်ဖြန်ဆွမ်း စားကြွကြရန်) ပင့်ဖိတ်ပေးပါလော့"——

ဟု ပြောဆိုလေ၏။ ဂရဟဒိန္ခသူကြွယ်သည် (အားရ<mark>ဝမ်းသ</mark>ာ

ဖြစ်ရှိကာ) တက္ကတွန်းတို့ထံ သွားရောက်၍ ရိုသေမြတ်နိုး ရှိခိုးပြီး လျှင် "အရှင်တို့…အကျွန်ုပ်၏ သူငယ်ချင်း သိရိဂုတ္တသူကြွယ်က နက်ဖြန့်ဆွမ်းစားကြွကြရန် အရှင်တို့ကို ပင့်ဖိတ်လိုက်ပါ၏" ဟု လျောက်ထားလေသော် တက္ကတွန်းဆရာကြီးတိုက် "သိရိဂု**တ္တ** သူကြွယ်က သင့်ကို ကိုယ်တိုင် ပြောဆိုလိုက်သလော"ဟု မေးမြန်း ကြသဖြင့် ဂရဟမ်န္ဒသူကြွယ်သည် "အရှင်တို…ဟုတ်ပါသည် 🗕 သိရိဂုတ္တသူကြွယ် ကိုယ်တိုင်က ပြောဆို ပင့်ဖိတ်လိုက်ပါသည်"ဟု အခိုင်အမာစကား ပြန်ကြားပြောဆိုလေ၏။ တက္ကတွန်းဆရာကြီး

တွင်းကြီး၏ပြင်ပ အစွန်းနှစ်ဖက်တို့၌ သစ်ငုတ်များကို စိုက်န္ဒက် စေ၍ ထိုသစ်ငုတ်များ၌ ကြိုးတို့ကို ဖွဲ့ချည်စေပြီးလျှင် နေထိုင်စရာ ညောင်စောင်းတို့၏ ရွှေတန်းအခြေများကို တွင်းကြီး၏ ရွှေပိုင်း နံပါး (နှုတ်ခမ်း)၌တင်ထားစေ၍ နောက်တန်းအခြေများကို ကြီး များအပေါ်၌ တင်ထားစေလေသည်။ ဤသို့ ပြုလုပ်ခြင်းမှာ "ရောက်ရှိလာကြလျှင် ဤသို့ ထိုင်ကြလိမ့်မည်၊ ဤသို့ ထိုင်ကြလျင် ဤသို့ ဦးခေါင်းစောက်ထိုး(ဦးစိုက်ဂျွှမ်းပြန်)တွင်းထဲသို့ ကျကြလိမ့် မည်"ဟု ဆင်ခြင်အောက်မေ့ကာ စီမံပြုလုပ်ခြင်း ဖြစ်လေသည်။ ထို့နောက်မှ တွင်းကြီးကို မထင်ရ မမြင်ရလေအောင် နေရာ ညောင်စောင်းတို့၏ အထက်၌ အခင်းများကို (အစွန်းအနားများ မြေကြီးထိအောင်)ခင်းထားစေလေသည်။ အိုးကြီး အလုံးပေါင်းများစွာတို့ကို အိမ်၏ နောက်ဖက်၌ တည်ထားစေ၍ ငှက်ပျောရွက်များ ပိတ်ဖြူများဖြင့် အိုးနှတ်ခမ်း တိုကို ဖွှေချည်စေပြီးလျှင် အချည်းနှီး ဘုဒမျှမပါရှိသော ထိုအိုးကြီး များကို အပြင်အပက ယာဂု, ဆွမ်း, တောပတ်, ဆီ, ပျား, တင်လဲ မွံမှုန့်များဖြင့် လိမ်းကုံ၍ ထားစေလေသည်။ နောက်တနေ့ ရောက်ရှိလေသော် ဂရဟဗိန္ဓ သူကြွယ်သည် နံနက်စောစောပ်င် သိရိဂုတ္တအိမ်သို့ အလျင်အမြန် ဘွားရောက်၍

ဆိရိုရစ္ဆ၏<sup>နွှေနွ</sup>်<sup>နိုန်</sup>စားဖုံ သိရိဂုတ္တသူကြွယ်၏ နေအိမ်သည်ကား အလွန်ကျယ်ဝန်းလှ၏၊ သိရိဂုတ္တသူကြွယ်သည် ထိုမိမိနေအိမ်ဝင်းအတွင်း အိမ်နှစ်ဆောင် တို့၏ အကြား၌ နံပါးနှစ်ဖက်အားဖြင့် ရှည်လျားသော တွင်းကြီး ကို တူးစေပြီးလျှင် မစင်ညွှန်ပျောင်းအပြည့် လောင်းထည့်စေ လေသည်။

များသည် အားရဝမ်းသာ ဖြစ်ရှိကြကာ ''ဒကာဂရဟဒိန္န...ငါတို ကိစ္စကား ပြီးမြောက်လေပြီ၊ သိရိဂုတ္တသူကြွယ်က ငါတို့အပေါ်၌ ကြည်ညိုသော အခါမှစ၍ အဘယ်မည်သောစည်းစိမ်သည် ငါတို့ မှာ မဖြစ်ပဲရှိတော့အံ့နည်း"ဟု ပြောဆိုကြလေကုန်၏။

ရတနာ] ဂရဘ<sup>ဋ္ဌ</sup>စတ္ထု ၄၁၇

"အရှင်မြတ်တို့အတွက်တာ ပူဇော်လှူဒါန်းဖွယ်ရာများကို စီရင် အစ်ပြီးပြီလော" ဟု မေးလေ၏။ "အိမ်း…သူငယ်ချင်း…စီရင် အစ်ပြီးပါပြီ"ဟု သိရိဂုတ္တက ပြန်ကြားပြောဆိုလေလျှင် "ဤပူဇော် လှူဒါန်းဖွယ်ရာများကား အဘယ်မှာနည်း" ဟု ဂရဟဒိန္နက မေး မြန်းပြန်၏။ သိရိဂုတ္တသူကြွယ်က (အိုးများ နေရာများကို ညွှန်ပြ ပြီးလျှင်) "ဤမျှသော ထိုအိုးတို့၌ ယာဂုအပြည့် ထည့်ထားပါသည်။ ဤမျှသော ထိုအိုးတို့၌ ဆွမ်းအပြည့် ဤမျှသော တိုအိုးတို့၌ ထောပတ် တင်လဲ ခွံများအပြည့် ထည့်၍ထားပါသည်၊ နေရာ များလည်း ခင်းထားအဝိပြီးပါကုန်ပြီ"ဟု ပြောဆိုလေလျှင် ဂရဟ-ဒိန္ဒသူကြွယ် သူငယ်ချင်းသည် "ကောင်းတယ် သူငယ်ချင်း…"ဟု ပြောဆိုကာ ပြန်သွားလေ၏။ ဂရဟဒိန္ဒသူကြွယ် ပြန်သွားသော အခါ တက္ကတွန်း (၅၀ဝ) ငါးရာတို့သည် သိရိဂုတ္တ၏အိမ်သို့ လာ ရောက်ကြလေကုန်၏။

## သိရိ၀ုတ္တက တက္တတွန်းတို့ကို ဆုံးမခြင်း

သိရိဂုတ္တသူကြွယ်သည် မိမိနေအိမ်မှ ထွက်၍ တည်ခြင်းငါးပါး ဖြင့် တက္ကတွန်းတို့ကို ရိုသေစွာ ရှိခိုးပြီးလျင် ထို တိက္တိတက္တတွန်း တို့၏ ရွှေမှ လက်အုပ်ကိုချီမြှောက်လျက် ရပ်တည်ကာ ဤသို့ ကြံစည်လေသည်(စိတ်ထဲက ကြံစည်ခြင်းဖြစ်သည်)—–

"အရှင်ဘုရားတို့သည် အတိတ်စသည်ပြားသော <mark>ခပ်</mark> သိမ်းသော တရားကို သိတော်မူကြသတဲ့၊ ဤသို့ <mark>အရှင်</mark> ဘုရားတို့၏ အလုပ်အကျွေးတပည့်ဒကာ ဂရဟဒိန္နက အကျွန်ုပ်အား ပြောကြားအပ်ပါသည်။

အရှင်ဘုရားတို့သည် အကယ်၍ အလုံးစုံကို သိတော် မူကြရိုးမှန်ပါလျှင် အကျွန်ုပ်၏ အိမ်တွင်းသို့ မဝင်ကြပါ ကုန်လင့်၊ မှန်၏–အကျွန်ုပ်၏ အိမ်တွင်းသို့ ဝင်တော်မူကြ သော အရှင်တို့အတွက် ယာဂုလည်း မရှိပါ၊ဆွမ်းစသည် တို့လည်း မရှိပါကုန်။ ထိုအခင်းများကို မစင်ဖြင့် မလိမ်းကျံကြပါစေကုန်လင့်"ဟု မျက် ရိပ် အချက်ပြ အမှတ်ပေးလေ၏။ ထိုနောင်မှ သိရိဂုတ္တသည် တက္ကဘွန်းတို့ကိ<mark>ု "အရှင်ဘုရားတို့…</mark> ဤမှက္ကြတော်မူကြပါကုန်''ဟု လျောက်ထားလေ၏။ တက္ကတွန်းတို့ သည် အိမ်နှစ်ဆောင်အကြားသို့ ဝင်ကြ၍ ခင်းထားအပ်ဘော နေရာများ၌ ထိုင်ဖို့ရန် ပြင်ဆင်ကြကုန်၏၊ ထိုအခါ တက္ကတွန်း တို့ကို သိရိဂုတ္တ၏လူများက "ဆိုင်းကြ ပါဦး အရှင်တို့ဘုရား… ၊ မထိုင်လိုက်ကြံပါနှင့်ဦး"ဟု ပြောဆိုသောအခါ တက္ကတွန်းတို့က "အဘယ်အကြောင်းကြောင့်နည်း"ဟု မေးမြန်းကြကုန်၏။ သိရ-ဂုတ္တ၏လူများက "တပည့်တော်တို့၏ အိမ်သို့ ၀င်ကြသော အရှင် ကောင်းတို့အတွက် ၀တ်တရားကို သိရှိပြီးမှ ထိုင်သင့်ပါသည် ဘုရား"ဟု လျောက်ထားကြလေလျှင် တက္ကတွန်းတို့က''ဒကာတို့.... အဘယ်သို့ ပြုံရန် သင့်သနည်း"ဟု မေးကြပြန်၏။ သိရိဂုတ္တ၏ လူများက "မိမိမိမိမိအတွက် ရောက်ဆိုက်သော နေရာများ၏ အနီး၌ ရပ်တည်ကြပြီးလျှင် အရှင်ကောင်းတို့အားလုံးပင် တပြိုင် နက်ဘည်း ထိုင်ဖို့ရန် သင့်ပါသည်ဘုရား"ဟု လျှောက်ထားကြ လေသည်။

၀င်မိကြလျှင် အရှင်ဘုရားတို့ကို မစင်တွင်း၌ ချပြီးလျှင် အကျွန်ုပ်သည် ရိုက်နှက်ပုံတခ်တ်စေရပါလိမ့်မည်"-ဟု စိတ်ထဲကသာ ကြံစည်စဉ်းစား လျှောက်ထားပြီးလျှင် မိုမို၏

အလုပ်သမား ယောက်ျားများအား "ဤသို့ ထိုတိတ္ထိတက္ကတွန်း**တို့** 

ထိုင်နေကြမည့်အဖြစ်ကို သိရှိကြပြီးလျှင် အမောင်တို့သည် နော**က်** 

ဖက်က ရပ်တည်ကြ၍ ညောင်စောင်းများ၏ အထက်၌ ခင်းထား

အပ်သည့် အခင်းများကို (သူတို့မထိုင်မီ)ဖယ်ရှားရုပ်သိမ်းကြကုန်၊

အရှင်ဘုရားတို့သည် မသိပဲ အိမ်တွင်းသို့ အကယ်၍

ဂရဟဒိန္နဝတ္ထု

၄၁၉

ရတနာ ]

(ထိုသို့ လျောက်ထားကြခြင်း၏ ရည်ရွယ်ချက်မှာ — တက္က**တုန်း** တဦးစီ (တဦးပြီးမှတဦး)ထိုင်နေ၍ တဦးတွင်းထဲသို့ ကျသွားလျှင် ''ငါ့ရှင်တို့ ကျန်သောပုဂ္ဂိုလ်များ နေရာ၌ မထိုင်ကြကုန်လင့်"ဟိုပြောဆို ခွင့်ကို မရကြပ္ခိရန် ရည်ရွယ်ရင်းဖြစ်သည်)။

တက္ကတွန်းတို့သည် "ကောင်းဗြီ"ဟု ၀န်ခံစကား ပြောကြား ကြပြီးလျှင် ''ဤလူများ ပြောသောစကားကို ငါတို့သည် လိုက်နာ သင့်ကြသည်"ဟု ကြံစည်ကြပြီးနောက် တက္ကတွန်း အားလုံး (ငါးရာလုံး)တို့ပင်မိမိ မိမိအတွက် ရောက်ဆိုက်သော နေရာများ ၏အနီး၌ အစဉ်အတိုင်းရပ်၍နေကြကုန်၏။ ထိုအခါ သိရိဂုတ္တ၏ လူများက တက္တတ္ခန်းတို့ကို "အရှင်ဘုရားတို့…လျင်လျင်မြန်မြန် တပြိုင်နက်တည်းပင် ထိုင်တော်မူကြပါလော့"ဟု ပြောဆိုကြ၍ တို တိတ္ထိတက္ကတွန်းတို့ ထိုင်ကြသောအဖြစ်ကို သိကြပြီးလျှင် ညောင်စောင်းတို့၏အထက်၌ ခင်းထားအပ်သော အခင်းတို့ကို ဖယ်ရှားရှပ်သိမ်းလိုက်ကြကုန်၏။ တက္ကတွန်းတို့သည် တပြိုင်နက် တည်းပင်ထိုင်လိုက်ကြသည်ရှိသော်ကြိုးပေါ်၌တင်ထားအပ်သော ညောင်စောင်းခြေများသည် လျော၍ကျကုန်၏၊ တက္ကတွန်းတို့ သည် ဦးစိုက်ဂျွန်းပြန် တွင်းထဲ၌ ကျကြလေကုန်၏။ ့ သိရိဂုတ္တသူကြွယ်သည် ထိုတိတ္ထိတက္ကတွန်းတို့ တွင်းထဲသို့ကျ ကြလေသော် အိမ်းတံခါးကိုပိတ်၍ တက်လာတက်လာတိုင်းသော တက္ကတွန်းတို့ကို "သင်တို့သည် သင်တို့ဒကၥ ဂရဟဒ်န္နပြော

[ ဗုဒ္ဓ

တက္ကတွန်းတို့သည် အိမ်မှထွက်၍ ပြေးဖို့ရန် အားထုတ်ကြလေ ကုန်၏၊ သို့သော် ထိုတက္ကတွန်းတို့သွားမည့် (ဝင်းအတွင်း) လမ်း တလျောက်၌ အင်းကတေ အချော ကိုင်ပြီးသောမြေကို ခွဲကိုကို ဖြစ်အောင် စောစောကပင် ကြိုတင်စီမံထားပြီးဖြစ် ရကား တက္ကတွန်းများသည် ထိုခွဲကိုကိုဖြစ်အောင် စီမံထားအဝ် သော မြေအပြင်၌ ကိုယ်ကို မထိန်းနိုင်ကြပ် တဖိုင်းဖိုင်းတိမ်းလည်း (တိမ်းလဲ)ကြလေကုန်၏၊တိမ်းလည်းတိုင်း တိမ်းလည်းတိုင်းသော ထိုတိတ္ထိ တက္ကတွန်းတို့ကို တဖန် ရိုက်နှက် ပူ့တံခံတ်စေပြီးလျှင်

သည့်အတိုင်း အဘယ့်ကြောင့် အတိတ်,အနာဂတ်,ပစ္စုပ္ပန် သုံးတန်

ကာလ ဖြစ်သမျှတရားကို မသိကြသနည်း"ဟု ပြောဆိုလျက် ဒုတ်

တို့ဖြင့် အားရအောင် ရိုက်နှက်ပုတ်ခတ်ပြီးလျှင် "ဤမျှလောက်ဆို

လျှင် ထိုတက္ကတွန်းတို့အဖို့ရာ သင့်တော်လောက်ပေပြီ"ဟု ပြော

ဆို၍ တံခါးကို ဇွင့်စေလေ၏။

"သိရိဂုတ္တသူငယ်ချင်းသည် ငါ့ကို ဖျက်ဆီးအပ်လေပြံ။ (လှူဒါန်းသူကို မဆိုထားဘိ)လက်ကို ဆန့်တန်း၍ ရှိခိုးရုံမျှ ရှိခိုးကြသောသူတို့အားပင် နတ်နှင့်တကွသော လောက၌ အလို ရှိတိုင်းသော ကောင်းကျိုးကို ပေးနိုင်ကုန်သော ကောင်းမှုမျိုး ကြဲချရာ လယ်ယာ မြေကောင်း သဖွယ် ဖြစ်တော်မူကြကုန်သော ငါ၏အရှင်ဆရာတက္ကတွန်းတို့ကို ရိုက်နှက်ပုတ်ခတ်စေ၍ အကျိုးမဲ့ပျက်စီးခြင်းသို့ ရောက်စေ ရက်ပါဘိ"----

ဂရဟ<sup>ဒိန္ဒ</sup>က သိရိဂုစ္တကို တရားနွဲခြ<sup>င်း</sup> ဂရဟဒိန္ဒသူကြွယ်သည် ထိုမိမိ၏ ဆရာတက္ကတွန်းတို့၏ အရှက် တကွဲ အကျိုးနဲဖြစ်ကာ ဇောက်ပြန်ပျက်စီးလာသော အခြင်းအရာ ကို မြင်ရ၍ ပြင်းစွာအမျက်ထွက်ရကား—

တက္ကတွန်းတို့သည် "သိရိဂုတ္တ…သင်သည် ငါတို့ကို အရက် တကွဲ အကျိုးနဲဖြစ်အောင် ဖျက်ဆီးအပ်ကုန်ပြီ၊သင်သည် ငါတို့ကို အရက်တကွဲ အကျိုးနဲဖြစ်အောင် ဖျက်ဆီးအပ်ကုန်ပြီ"ဟု ရေရွက် မြည်တမ်းကြကာ အလုပ်အကျွေးဒကာ ဂရဟဒိန္ဒ၏ အိမ်တံခါး၀ သို့ သွားကြလေကုန်၏။

"သင်တိုအဖိုရာ ဤမျှဆိုလျှင် သင့်တော်လောကဲပြံ"ဟု ပြောဆို၍ လွှတ်လိုက်လေ၏။

ရတနာ] ဂရဟ<sup>ုဒ္</sup>န္န္၀တ္ထု ၄၂၁

ဟု ရေရွတ်မြည်တမ်းကာ ပသေနဒီကောသလမင်းကြီး၏ ရွှေနန်း တော်သို့ သွားရောက်၍ သိရိဂုတ္တ သူကြွယ်အား ငွေအသပြာ တထောင် ဒဏ်တပ်ရန် တရားစွဲဆိုလေ၏။

ထိုအခါ ကောသလမ်င်းကြီးသည် သိရိဂုတ္တသူကြွယ်ထံ စာချွန် တော် စေလွှတ်၍ (သမ္ဗန်စာချ၍)ရွှေနန်းတော်သို့ လာရောက်ရန် ဆင့်ခေါ် စေလေ၏၊ သိရိဂုတ္တ သူကြွယ်သည် ရွှေနန်းတော်သို့ သွားရောက်၍ မင်းကြီးကို ရှိသေမြတ်နိုး ရှိခိုးပြီးလျှင် "အရှင် မင်းကြီး ···· ဤအမှုကို အမှန်ကျအောင် စူးစမ်း မေးမြန်းပြီးမှ

ုန်ခိ

9JJ

ဒဏ်တဝ်မှုကို ပြုတော်မူကြပါကုန်၊မစူးစမ်းမမေးမြန်းပဲ ပြုတော် မမူကြပါကုန်လင့်"ဟု လျောက်လဲလေ၏၊ ကောသလမင်းကြီးက "သူကြွယ်----စူးစမ်းမေးမြန်းပြီးမှပင် ဒဏ်တပ်ကြကုန်အံ့"ဟု ဆို လေသော် သိရိဂုတ္တ သူကြွယ်သည်"ကောင်းပြီ အရှင်မင်းကြီး".... ဟု လျောက်ဆိုလေ၏။

"ထိုသို့ဖြစ်လျှင် အသင်သိရိဂုတ္တသူကြွယ်သည် အမှုသွားကို ငါ မင်းတရားအား၊ လျောက်ထားလော့" ဟု မင်းကြီးက အမှုဖွင့် မိန့်ဆိုလေလျှင် သိရိဂုတ္တသူကြွယ်သည်—--

> "အရှင်မင်းမြတ်-----အကျွန်ုပ်၏သူငယ်ချင်း တက္ကတွန်း ဆရာကြီးတို့၏ တပည့်ဖြစ်သူ ဂရဟဒိန္ဒသည် အကျွန်ုပ်ထံ အဖန်ဖန်လာရောက်ပြီးလျှင် ရပ်ရာဌာန, ထိုင်ရာဌာန စသည်တို့၌ အမြဲမပြတ် 'သူငယ်ချင်း-----သင့်အဖို့ရာ ရဟန်း ဂေါတမဖြင့် အဘယ်အကျိုးရှိအံ့နည်း၊ ထိုရဟန်းဂေါတမ ကို ဆည်းကပ်၍ အဘယ်အကျိုးကို ရနိုင်လိမ့်မည်နည်း"–

ဟူသော ဤစကားရပ်ကို အစခရီကာ သိရိဂုတ္တသူကြွယ်သည် ထိ ဖြစ်သမျှအကြောင်း အလုံးစုံကို မင်းကြီးအား လျောက်ထား၍ "အရှင်မင်းမြတ် ···· အကယ်၍ ဤဖြစ်စဉ်အကြောင်းရဝ်၌ ဒဏ် တပ်ရန် သင့်လျော်ပါက ဒဏ်တပ်တော်မူပါကုန်"ဟု နိဂုံးစကား လျောက်လဲပြောကြားလေ၏။

မင်းကြီးသည် ဂရဟဒိန္ဒသူကြွယ်ကို ကြည့်၍ "သင် ဤကဲ့သို့

ပြောဆိုအပ်သည် မှန်သလော"ဟု မေးတော်မူ၏။ "မှန်ပါသည် အရှင်မင်းမြတ်…." ဟု ဂရဟဒိန္ဒက ၀န်ခံလေသော် ပသေနဒီ-ကောသလမင်းကြီးသည်–

"ဂရဟဒိန္ဒ … သင်သည် ဤမျှလောက် (မစင်တွင်း စီမံထားသည်) ကိုမျှ မသိကြသူ တက္ကတွန်းတို့ကို 'ဘုရား ကြီးများ' ဟု စွဲမှတ်လှည့်လည်ကာ 'အတိတ်, အနာဂတ်, ပစ္စုပွန် = သုံးတန်သော ကာလ၌ ဖြစ်သမျှတရားဥဿုံ အလုံးစုံကိုငါ့အရှင်များ သိကြကုန်၏'ဟု အဘယ့်ကြောင့်

''သူငယ်ချင်း----ဆွေမျိုး မိတ်သင်္ဂဟများအဖို့ရာ ခိုက် ရန်မှု ငြင်းခုံမှုများ ဖြစ်တတ်မြံဓမ္မတာ ဖြစ်ပါသည်၊ သူငယ် ချင်း----သင်သည် အဘယ့်ကြောင့် ငါ့ကို တစုံတရာစကား မပြောကြားဘိသနည်း၊ အဘယ့်ကြောင့် ဤကဲ့သို့ ( = စကားမပြောမှု == မခေါ်မှု)ပြုဘိသနည်း"— ဟု အပြစ်တင်စကား ပြောကြားလေ၏။

ဂရဟဒိန္ဒသူကြွယ်သည် သိရိဂုတ္တကို အမျက်ထွက်၍ ထိုအခါမှ အစပြုကာ လနွဲ (၁၅-ရက်) မျှ သိရိဂုတ္တနှင့် စကားမပြောပဲ နေ ပြီးနောက် "ဤကဲ့သို့ စကားမပြောပဲ နေခြင်းငှါ ငါ့အဖိုရာ မသင့် လျော်ချေ၊ထိုသိရိဂုတ္တ၏ ဆရာများအားလည်း ငါသည် (လက်စား ချေသောအားဖြင့်) ပျက်စီးအောင် ပြမှသင့်မည်" ဟု ကြံစည် ပြီးလျှင် သိရိဂုတ္တထံသို့ သွားရောက်၍ "သူငယ်ချင်းသိရိဂုတ္တ...."ဟု စ၍ ခေါ် လိုက်လေ၏။ "ဘာတုန်း သူငယ်ချင်း...."ဟု သိရိဂုတ္တက ပြောသောအခါ ဂရဟဒိန္ဒသည်—–

ဟု အမိန့်တော်မြတ်မှတ်တော်မူကာ ထိုဂရဟဒိန္နကိုပင် ဒဏ်ငွေ တထောင် တဝ်လိုက်လေ၏။ ရွှေနန်းတော်သို့ အမှုသည်အဖြစ် လိုက်ပါရောက်ရှိလာသော(ဂရဟဒိန္ဒ၏ဆရာ) တက္ကတွန်းများကို လည်း ရိုက်နက်ပုတ်ခတ်၍ နှင်ထုတ်အပ်လေကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရား၏တပည့် သိရိဂုတ္တအား ပြောကြားဘိ သနည်း။ သင် စွဲဆိုတင်ပြအပ်သော အသပြာကျပ် တထောင်ငွေဒဏ်သည် သင့်အားသာ ဖြစ်စေ ( == သင် သည်ပင်ဆောင်လေ)"—–

ရတန၁]

ဂရဟဒိန္နဝတ္ထု

9J9

"သူငယ်ချင်း ···· မင်းက ငါနှင့်အတူ စကားမပြောသေး ကြောင့် ငါလည်း မပြောဆိုခြင်းဖြစ်ပါသည်၊ (အခြားအကြောင်း တော့ မရှိပါ)"ဟု သိရိဂုတ္တ-ကအေးဆေးစွာ ပြောဆိုလတ်သော် ဂရဟဒိန္နသည် "သူငယ်ချင်း····ပြုလုပ်ပြီးသောအမှုမှာ ပြုလုပ်ပြီး ပင်ရှိပါစေ၊ ငါတို့သည် အချင်းချင်း ချစ်ခင်ခြင်းကို မဖျက်ဆီးကြ ကုန်စို့"ဟု ရန်ပြေစကား ပြောကြားလေ၏။ ထိုအချိန်မှစ၍ နှစ်ယောက်သား တနေရာတည်း၌ အတူတကွ ရပ်ကြကုန်၏၊ ထိုင် ကြကုန်၏၊ ( == သွားတူလာတူ ပြုမူကြကုန်၏)။

တနေ့သ၌ သိရိဂုတ္တသူကြွယ်သည် ဂရဟဒိန္န သူငယ်ချင်းကို "သူငယ်ချင်း-----သင့်အဖို့ရာ တက္ကတွန်းတို့ဖြင့် အဘယ်အကျိုးရှိ အံ့နည်း၊ ထိုတက္ကတွန်းတို့ကို ဆည်းကပ်၍ အဘယ်အကျိုးကို ရလိမ့်မည်နည်း၊ သင့်အဖို့ရာ ငါ၏ဆရာ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ဆည်းကပ်၍ အရှင်မြတ်တို့အား အလှူဒါနကို ပေးလှူခြင်းငှါ မသင့် သလော"ဟု (ရှေးက ဂရဟဒိန္နပြောဘူးသည့်အတိုင်း) ပြောဆို လေ၏။ ဂရဟဒိန္နသည်လည်း ဤသို့ပြောဆိုခြင်းကိုသာ အမြံ တောင့်တနေသူဖြစ်ရကား ဂရဟဒိန္နသူကြွယ်၏အဖို့မှာ ယားနာ ရှိသောနေရာ၌ လက်သည်းဖြင့် ဖျောက်ပေးသကဲ့သို့ ဖြစ်ရှိလေ၏။

သို့ရကား ဂရဟဒိန္နသည် "သူငယ်ချင်းသိရိဂုတ္တ....သင်၏ဆရာ ဂေါတမရဟန်းသည် အဘယ်ကို သိသနည်း"ဟု မေးလိုက်လေ သည်။ ထိုအခါ သိရိဂုတ္တသူကြွယ်သည်—

> "သူငယ်ချင်း ဂရဟဒိန္ဒ… ဤကဲ့သို့ မပြောပါလင့်၊ ငါ၏ဆရာ မြတ်စွာဘုရားအဖို့မှာ မသိအဝ်သောတရား ဟူ၍ မရှိပါ၊ အတိတ်စသည်ပြားသော ခဝ်သိမ်းသော တရားကိုပင် သိတော်မူ၏၊ တဆယ့် ခြောက်ပါးသော

အခြင်းအရာတို့ဖြင့် သတ္တဝါတို့၏ စိတ်ဖြစ်ပုံကို ပိုင်းခြား သိမြင်တော်မူ၏"—

ဟူ၍ ပြောဆိုလေသော် ဂရဟဒိန္ဒသူငယ်ချင်းက "သူငယ်ချင်း… ငါသည် စေဘစောက ဤသို့ မသိပါ၊ ငါ့အား ဤမျှ အချိန်ကြာ အောင် အဘယ့်ကြောင့် မပြောဘိသနည်း၊ သူငယ်ချင်း ထိုသို ဖြစ်လျှင် သင်သွားပါ၊ သင့်ဆရာဘုရားရှင်ကို နက်ဖြန် (ငါ့အိမ်၌ ဆွမ်းဘုဉ်းပေးရန်) ပင့်ဖိတ်ပေးပါ၊ ဆွမ်းကျွေးလိုပါသည်၊ ရဟန်း ငါးရာတို့နှင့်တကွ ငါလှူသောဆွမ်းကို ခံယူဖို့ရန် လျှောက်ထား

ဟု လျောက်ထားလေ၏၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ထို ဂရဟဒိန္ဒ သူကြွယ်သည် ငါတိုအား အဘယ်သို့သောအမှုကို ပြုလိုသနည်း" ဟု ဆင်ခြင်တော်မူလတ်သော် အိမ်နှစ်ဆောင်တို့၏ အကြား၌ ကြီးစွာသောတွင်းကို တူးစေ၍ လှည်းအစီး (ဂဝ) ရှစ်ဆယ်တိုက် မျှသော ရှားသားထင်းတို့ကို တိုက်စေပြီးလျှင် တွင်းအပြည့် ထည့်စေ၍ မီးရှို့ပြီးနောက် ငါဘုရားတို့ကို မီးကျီးတွင်း၌ ကျစေ ၍ နှိပ်လိုဘိသည်" ဟူသော ဤအချက်ကို မြင်တော်မူလေ၏။

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား------တပည့်တော် ၏သူငယ်ချင်းဖြစ်သူ ဂရဟဗိန္ဒသူကြွယ်က အရှင်ဘုရား တို့ကို ပင့်ဖိတ်နိုင်းပါသည်၊ ရဟန်းငါးရာတို့နှင့် အတူ တကွ နက်ဖြန်ခါ သူ၏ဆွမ်းကို အလှူခံတော်မူကြပါတဲ့။ အကြောင်းတူး တခုရှိခဲ့သည်မှာ-----ရှေးဖြစ်သောတနေ့က သူ၏ဆရာတက္ကတွန်းများအား တပည့်တော်သည် ဤမည် သောအမှုကို ပြုအပ်ခဲ့ပါပြီ၊ တပည့်တော် ပြုလုစ်အပ်သော အမှုကို တဖန်လက်စားချေလို၍လားလည်း မသိ၊ အရှင် ဘုရားတို့အား စင်ကြယ်သောစိတ်ဖြင့် ဆွမ်းလှူလို၍လား လည်း မသိပါ၊ ဆင်ခြင်တော်မူ၍ အကယ်၍ သင့်လျော် လျှင် လက်ခံတော်မူပါကုန်၊ မသင့်လျော်လျှင် ပင့်ဖိတ် ချက်ကို လက်ခံတော်မူပါကုန်၊ မသင့်လျော်လျှင် ပင့်ဖိတ်

ပေးပါလော့"ဟု ပြောဆိုလေ၏။ သိရိဂုတ္တသူကြွယ်သည် မြတ်စွာ ဘုရားထံ ဆည်းကပ်၍ ရိုသေမြတ်နိုး ရှိခိုးပြီးသော်-----

ရတနာ] ဂရဟ9်ိန္န္၀တ္ထု ၄၂၅

''ငါဘုရားသည် ရှားမီးကြီးတွင်း၌ ခြေတော်ကို ဆန့် တော်မူရလိမ့်မည်၊ ထိုခဏမှာပင် တွင်းကို ဖုံး၍ထားအပ် သော ဖြာကြမ်းသည် ကွယ်ပျောက်၍ သွားလိမ့်မည်၊

တဖန်ဆက်၍ ''အသို့နည်း ထိုဂရဟဒိန္ဒ၏အိမ်သို့ သွားရောက် ခြင်းဟူသော အကြောင်းကြောင့် အကျိုးရှိမည်လော၊ မရှိမည် လော"ဟု ဆင်ခြင်တော်မူလေသော် ဤဆိုလတ္တံ့သော အချက်ကို ကွက်ကွက်ထင်ထင် သိမြင်တော်မူလေ၏——

သင့သည — ဟူသော ဤ အကြောင်း အချက်ကို ကွက်ကွက်ထင်ထင် သိမြင် တော်မူကာ ဆွမ်းစား ပင့်ဖိတ်ချက်ကို ဆိတ်ဆိတ် နေသဖြင့် လက်ခံတော်မူလေ၏၊ သိရိဂုတ္တသူကြယ်သည် ဂရဟဒိန္န သူကြွယ် အိမ်သို့ သွားရောက်၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်က လက်ခံတော်မူလိုက် ကြောင်းကို ဂရဟဒိန္န သူငယ်ချင်းအား ပြော ကြား ပြီး လျှင် "သူငယ်ချင်း ---- သုံးလောကဦးစီး အမှူးအကြီး ဖြစ်တော်မူသော မြတ်စွာ ဘုရားအား ပူဇော် သက္ကာရအမှု ချမ်းသာစွာ ပြုပေ တော့"ဟု ပြောဆိုကာ မိမိအိမ်သို့ ပြန်သွားလေ၏။

ရှားမီးကျီးတွင်းကို ဖောက်ခွဲကာ ရထားဘီး လှည်းဘီး ပမ္ခာဏရှိသော ပဒုမာကြာပန်းကြီး ထပေါ် လာလိမ့်မည်၊ ထိုအခါ ငါဘုရားသည် ပဒုမာကြာပန်း၏အချက်ကို နင်း၍ ် နေရာ၌ ထိုင်နေရလိန့်မည်၊ ရဟန်း ငါးရာတို့သည်လည်း ထိုအတူပင် ပဒုမာကြာပန်းတို့ကို နင်းကြက်ာ္မမိမိ မိမိတို့ နေရာ၌ ထိုင်ကြရလိန့်မည်၊ လူများအပေါင်းသည် စည်း **ေး**ကြလိမ့်မည်၊ ငါဘုရားသည် ထိုအစည်းအဝေး၌ တရား ဂါယာနှစ်ခုတို့ဖြင့် အနုမောဒနာတရား ဟောကြားရလိမ့် မည်၊ အနုမောဒနာတရား ဟောကြား၍ ပြီးဆုံးသော အခါ ရှစ်သောင်း လေးထောင်သော သတ္တဝါတို့သည် သစ္စာလေးပါး တရားသိမြင် ကျွတ်တမ်းဝင်ကြလိမ့်မည်၊ သိရိဂုတ္တ သူကြွယ်နှင့် ဂရဟဗိန္ဒ သူကြွယ် 🗕 သူငယ် ချင်းနှစ်ယောက်တို့သည် သောတာပန် အရိယာများ ဖြစ် ကြလိန့်မည်၊ သူငယ်ချင်း နှစ်ဦးလုံးပင် မိမိတို့ ပိုင်သော ဥစ္စာအစုကို အံ့ဖွဲ့ယ်ရှစ်ဖြာ ဤငါဘုရား သာသနာ၌ သဒ္ဓါ ရွှင်လန်း ကြဲဖျန်းပူဇော်ကြလိမ့်မည်၊ ဤ ဂရဟဲဒိန္ဒ အမျိုး ကောင်းသားကို အမှီပြု၍ ငါဘုရားသည် သွားရောက် သင့်သည်"—

ဂရဖာမိန္န၏ အိန်၌ <sup>စွ</sup>မံထားမံ ဂရဖာမိန္န၏ အိန်၌ <sup>စွ</sup>မံထားမံ ဂရဟဗိန္ဒသူကြွယ်သည် "ယခုအခါ ထို သိရိဂုတ္တ၏အပေါ်၌ ပြုသင့်သည်နှင့် ယှဉ်သောအမှုကို သိရတော့မည်"ဟု ကြံစည်ကာ အတိုင်းပင် အိုးကြီးများကို ထားရှိလေသည်၊ နေရာများကိုလည်း ထိုနည်းအတူပင် ခင်းထားစေသည်။ သိရိဂုတ္တသူကြွယ်သည် နံနက်စောစောပင် ဂရဟဒိန္ဒသူကြွယ် ၏ အိမ်သို့ သွားရောက်၍ "သူငယ်ချင်း…သင်သည် ပူဇော်ဖွယ် ဝတ္ထုများကို ပြုအပ်ပြီးပြီလော" ဟု မေးမြန်းလေ၏။ "အိမ်း ··· သူငယ်ချင်း----စီမံပြုံလုပ်ပြီးပါပြီ"ဟု ဂရဟဒ်န္နက ဖြေကြားလတ် သော် သိရိဂုတ္တ သူငယ်ချင်းက ''ထိုပူဇော်ဖွယ်ဝတ္ထုကား အဘယ် မှာနည်း"ဟု မေးမြန်း၍ ဂရဟဒိန္ဒသူငယ်ချင်းသည်"သူငယ်ချင်း....

အိမ်၏ နောက်ဖက်၌ သိရိဂုတ္တသူကြွယ် ထားရှိသောနည်း

အိမ်နှစ်ဆောင်ဘို့၏ အကြား၌ ကြီးစွာသော တွင်းကို တူးစေ၍ လှည်းအစီး ရှစ်ဆယ်တိုက်ခန့်မျှသော ရှားသားထင်းတို့ကို တိုက် စေပြီးလျှင် တွင်းကြီးအပြည့် ထင်းများကိုထည့်လျက် မီးတိုက်၍ ရှားမီးကြီးအစု ပြုလုပ်ပြီးသော် တညဉ့်လုံး မှုတ်စေ၍ တွင်းထက်၌ သစ်သားပျဉ်ချပ်တို့ကို ခဂ်းထားစေ၍ ဖျာကြမ်းဖြင့် ဖုံးအုပ်စေ လျက် နွှားချေးဖြင့် လိမ်းကျံစေပြီးလျှင် နံပါးတဖက်ဖြင့် အား နည်းသောဒုတ်တံများကို ခင်းထား၍ သွားရန်လမ်းကို ပြုလုပ်စေ ၏၊ (ယင်းလ္ခ်ိ ပြုလုပ်ခြင်းမှာ "ဤသို့ အားနည်းသော ခုတ်ကံများ ကို ခင်းထားလျင် နင်းတိုင်းနင်းတိုင်းသောအခါ၌ ဒုတ်တံများ ကျိုးကြကာ မ်ိဳးကျိုးတွင်း၌ လိမ့်ကျကြလိမ့်မည်"ဟု ရည်ရွှံယ် အောက်မေ့ကာ ပြုလုပ်ခြင်း ဖြစ်သည်)။

ရတနာ္ခါ

912

လာလော့၊ သွားကြည့်ကြစ္စိ"ဤသို့ အစရှိသည်ဖြင့် ပြောဆိုကာ သိရိဂုတ္တသူငယ်ချင်းက ပြသည့်နည်းအတိုင်းပင် လိုက်၍ ပြလေ၏။ သိရိဂုတ္တသူငယ်ချင်းသည် "သာဓုပါ သူငယ်ချင်း…"ဟု ဝမ်း မြောက်စကား ပြောကြားလေ၏။

လူများအပေါင်းသည် စည်းဝေးရောက်လာကြလေပြီ။ မှန်၏— မိစ္ဆာအယူ၀ါဒရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်တယောက်ယောက်က မြတ်စွာ ဘိုရားကို ပင့်ဖိတ်လျှင် ကြီးစွာသော အစည်းအဝေး ဖြစ်မြဲတည်း၊ မိန္တာအယူ၀ါဒရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်လည်း "ရဟန်းဂေါတမ၏

"အရှင်ဘုရား-----အရှင်ဘုရားတို့သည် အတိတ်စသည် ပြားသော ခပ်သိမ်းသောတရားကို သိတော်မူကြသတဲ့၊ သတ္တဝါတို့၏စိတ်ဖြစ်ပုံကို တဆယ့်ခြောက်ပါးသောအခြင်း အရာတို့ဖြင့် ပိုင်းခြား၍ သိန်ုင်ကြသတဲ့၊ ဤကဲ့သို့ အရှင် ဘုရားတို့၏ တပည့်ဒကာ သိရိဂုတ္တက အကျွန်ုပ်အားပြော ကြားအပ်ပါသည်။ (သူပြောသည့်အတိုင်း) အကယ်၍ သိတော်မူကြွရိုးမှုန်ပါလျှင် အကျွန်ုပ်၏ အိမ်သို့ ဝင်တော်

<sup>8</sup>းစုံလဲမှ ကြားနွင့်ကြီးများ ပေါက်လာနြင်း နောက်တနေ့၌ မြတ်စွာဘုရားသည် ရဟန်း ငါးရာတို့နှင့် အတူတကွ ဂရဟဒိန္ဒ၏ အိမ်တံခါးသို့ ကြွရောက်တော်မူလေ၏။ ဂရဟဒိန္ဒသည် အိမ်မှ ထွက်၍ တည်ခြင်းငါးပါးဖြင့် ရှိသေ မြတ်နိုး ရှိခိုးပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ရွှေမှ လက်အုပ်ကို မြှောက်ချီ ရပ်တည်လျက် (နှုတ်ကမမြွက်ပဲ စိတ်ထဲကသာ)-—

ဖောက်ပြန်ပျက်စီးခြင်းကို မျက်ဝါးထင်ထင်မြင်ကြရတော့မည်"ဟု ကြံစည်ပြောဆိုကာ စည်းဝေးလာကြကုန်၏။ သမ္မာ အယူဝါဒ ရှိသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်လည်း "ယနေ့ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ကြီးစွဲာသော တရားဒေသနာကို ဟောကြားတော်မူလိမ့်မည်၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အရာကို မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ တင့်တယ်တော် မူပုံကို စူးစမ်းဆင်ခြင် တွေ့မြင်ကြရတော့မည်"ဟု ကြံစည်အား တက် ပြောဆိုကြကာ စည်းဝေးလာကြကုန်၏။

9j0

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

[ ဗုဒ္ဓ

ဟု ကြံစည်ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ လက်တော်မှသ၀ိတ်ကို ယူ၍ ''မြတ်စွာဘုရား····ဤမှကြွတော်မူပါ''ဟု လျောက်ထားပြီး နောက် ''မြတ်စွာဘုရား····အကျွန်ုပ်တို့၏ အိမ်သို့ကြွလာသော

မမူကြ၁ါကုန်လင့်။ မှန်၏–အကျွန်ုပ်၏ အိမ်တွင်းသို့ ဝင် တော်မူကြသော အရှင်တို့အတွက် ယာဂုလည်း မရှိပါ၊ ဆွမ်း -- စသည်တို့လည်း မရှိပါကုန်။ စင်စစ်သော်ကား အရှင်ဘုရားတို့အားလုံးကိုပင် ရှားမီးကျီးတွင်း၌ ကျစေ၍ နှိပ်ကွပ်ပေအံ့''—

ရတန၁]

အရှင်မြတ်တို့၏အဖိုရာ ဝတ်ကို သိ၍ ကြွလာသင့်ပါသည်ဘုရား" ဟု လျောက်ထားလေ၏။ "ဒကာ------အဘယ်အမှုကို ပြုံသင့် သနည်း"ဟု မြတ်စွာဘုရားရှင်က မေးလတ်သော် ဂရဟဒိန္ သူကြွယ်သည့် "ကိုယ်တော်တပါးချင်း တပါးချင်း အိမ်တွင်းဝင်၍ ရွှေမှ သွားပြီးလျှင် ထိုင်ပြီးသောအခါမှ နောက်ကိုယ်တော်တပါး လာရောက်ရန် သင့်ပါသည် ဘုရား"ဟု လျှောက်ထားလေ၏။ (ထိုသို့ လျောက်ထားခြင်း၏ ရည်ရွယ်ချက်မှာ—ရဟန်းအားလုံး တစုတရုံးတည်း ဝင်ရောက်သွားလျှင် ရွှေကကြွသွားသောရဟန်း မီးကျီးတွင်း၌ ကျသည်ကို မြင်ရလိမ့်မည်၊ ထိုသို့မြင်လျှင် ကျန်သော ရဟန်းများ လာကြလိမ့်မည်မဟုတ်၊ (သို့ရကား)ရဟန်း တပါးစီ တပါးစီကိုသာ မီးကျီးတွင်း၌ ချ၍ နှိပ်ကွင်ပေအံ့-ဟု ကြံစည် ရည်ရွယ်ချက်ဖြင့် လျှောက်ထားခြင်းဖြစ်လေသည်) ။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် 'ကောင်းပြီ ဒကာ…"ဟု မိန့်တော် - မူ၍ တပါးတည်းသာ ကြွသွားတော်မူလေ၏။ ဂရဟဒိန္ဒသူကြွယ် သည် ရှားမီးကြီးတွင်းအနီးသို့ ရောက်ရှိလျှင် ဖယ်ရှားဆုတ်နစ် ရစ်တည်လျက် "မြတ်စွာဘုရား -- ရွှေမှကြွတော်မူပါ"ဟု လျောက် ထားလေ၏၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရှားမီးကြီးတွင်း အပေါ်၌ ခြေတော်ကို ဆန့်တန်းတော်မူလိုက်လျှင်ပင် ဖျာကြမ်း သည် ကွယ်ပျောက်၍သွားလေ၏၊ မီးကြီးတွင်းကို ဖောက်နွဲ၍ ရတားဘီး လှည်းဘီး ပမာဏရှိသော ပဒုမာကြာပန်းကြီးတို့သည် အစီအရီ ပေါ်တက်၍လာကြကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ပဒုမာကြာအချက်တို့ကို နှင်းတော်မူလျက် ကြွသွားတော်မူကာ ခင်းထားအပ်သော ဘုရားနေရာ၌ ထိုင်နေတော်မူလေ၏။ ရဟန်း ငါးရာတို့သည်လည်း ထိုအတူပင် ပဒုမာကြာအချက်တို့ကို နှင်းကြ ကြလျက် မိမိ မိမိတို့နေရာ၌ ထိုင်နေတော်မူကြကုန်၏။

<sup>ဂရဟဒိန္</sup> ကြီးစွာ<sup>စိတ်ခု</sup>က္ခရောက်ခြ<sup>င်း</sup> မမြင်စဘူး ထူးကဲသောအခြင်းအရာကို တွေ့မြင်ရ၍ ဂရဟဒိန္ရ သူကြွယ်၏ ကိုယ်မှ ထောပတ်ဆီပူအိုးမှကဲ့သို့ အခိုးအပူ တချော်င်း မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

ု ဂ်ဒီ



ချောင်းထလေ၏၊ ဂရဟဒိန္ဒသည် လျင်မြန်စွာ သွား၍ သိရိဂုတ္တ သူငယ်ချင်းထံ ချဉ်းကပ်ပြီးလျှင် "အရှင်သိရိဂုတ္တ .... အရှင်သည် ကျွန်ုပ်၏ အားထားကိုးစားရာ ဖြစ်ပါလော့"ဟု တောင်းပန် စကား ပြောကြားလေသော် "ဤသို့ ပြောဆိုခြင်းသည် အဘယ့် ကြောင့်နည်း" ဟု သိရိဂုတ္တက မေးမြန်းလေ၏၊ ဂရဟဒိန္ဒ က "သူငယ်ချင်း....ရဟန်းငါးရာတို့အတွက် ငါ့အိမ်မှာ ယာဂုလည်း မရှိ၊ ဆွမ်းစသည်တို့လည်း မရှိကြကုန်၊ အဘယ်သို့ ပြုလုပ်ရမည် နည်း"ဟု ပြောဆိုလေသော် သိရိဂုတ္တ သူကြွယ်သည် "သူငယ် ချင်း....မင်း ဘာတွေ ပြုလုပ်ထားသနည်း" ဟု တိုက်ရိုက်ပင် မေးလေ၏၊ ထိုအခါ ဂရဟဒိန္ဒသူကြွယ်သည်—

''သူငယ်ချင်း .... (ငါ အတိ အလင်း ဖွင့်ဟ ပြောဆို ရလျှင်) အိမ်နှစ်ဆောင်တို့၏ အကြား၌ 'ဘုရားအမှူး ရှိသော ရဟန်းငါးရာကို မီးကိုးတွင်း၌ ချ၍ နှိပ်ကွပ်မည် · ဟု ကြံစည်က်ဘု ကြီးစွာသောတွင်းကို မြီးကြီးဖြင့် ပြည့် အောင် ပြုစေခဲ့လေပြီး သူပါလျက် ထိုမီးက်ီးတွင်းကို ဖောက်ခွဲ၍ ပဒုမာကြာပန်းကြီးများ အစီအရီပေါ်တက်၍ လာကြလေသည်၊ ဘုရားနှင့်တကွ အလုံးစုံသော ရဟန်း က္ခိသည် ပဍမာ ကြာအချက်တို့ကို နင်းကြွတော်မူကြကာ ခင်းထားအပ်သော နေရာ၌ထိုင်နေတော်မူကြလေကုန်ပြီ၊ ယခုအခါ အဘယ်သို့ ပြုလုပ်ရမည်နည်း အရှင်သိရိ-റ്റ്റ്റ...."—

ဟု ္အွန်ခံဖြေကြား အကြံတောင်းစကား ပြောကြားလေ၏၊ တဖန် ဆက်၍ သိရဂုတ္တ သူကြွယ်က "သူငယ်ချင်း .... သင်သည် ယခု မကြာမီကပင်လျှင် 'အိုးကြီးများကား ဤမျှတို့တည်း၊ ယာဂုကား ဤမျ ဆွမ်း–စသည်တို့ကား ဤမျှတို့တည်း'ဟု ငါ့အား ကိုယ် တိုင်ကိုယ်ကျ ပြလိုက်သေးသည် မဟုတ်လော" ဟု ပြောသော အခါ"အရှင်သိရဂုတ္တ....ထိုကျွန်ုပ်ပြောသောစကားများသည်လုံးဝ မမွန်ပါ၊ အိုးကြီးတို့မှာလည်း ယာဂုဆွမ်း စသည်မမှီး အချည်းနှီး သော အိုးကြီးတို့မှာလည်း ယာဂုဆွမ်း စသည်မမှီး အချည်းနှီး

၀န်ခံပြန်လေ၏၊ထိုအခါ''သိရိဂုတ္တသူကြွယ်သည် (မြတ်စွာဘုရား၏ ကျေးဇူးဂုဏ် ဘုန်းတော်အဟုန်ကို မမှိတ်မသုန် ယုံကြည်သူဖြစ်ရ ကား)''ရှိပါစေ သူငယ်ချင်း...အိမ်သို့သာ ပြန်သွှားပါ၊ သူငယ် ချင်း ပြောသည့်အိုးများ၌ ယာဂုစသည်တို့ကို ကြည့်ပါချေ"ဟု ပြောဆိုလေ၏။

## ဗုဒ္ဓပိသယ အစိစ္ကေယျ ဘုရားအရာမကြီသော

ထိုသို့ သိရိဂုတ္တသူကြွယ် ပြောဆိုလိုက်သော ခဏမှာပင် စော စောပိုင်းက ဂရဟဒ်ိန္နသူကြွယ် လိမ်လည်၍''ဤ အိုးကြီးများကား ယာဂုအိုးကြီးများဖြစ်သည်''ဟု ပြောအပ်သော အိုးကြီး အားလုံး ပင် ယာဂုဖြင့် ပြည့်လျက်ရှိလေ၏၊''ဤအိုးကြီးများကား ဆွမ်းအိုး ကြီးများဖြစ်သည်'' အစရှိသည်ဖြင့် ပြောဆိုအပ်သော အိုးကြီး အားလုံးပင် ဆွမ်းစယည်တို့ဖြင့် ပြည့်လျက်ရှိကုန်၏၊ဂရဟဒိန္နသည် အိမ်သို့ ရောက်သောအခါ ထိုအံ့သြဖွယ်အားလုံးကို ပက်ပင်းပါ တွေမြင်ရလေသည်၊ ထိုသို့ပြည့်ကြွယ် အံ့သြဖွယ်အားလုံးကို မြင်ရ လျှင်ပင် ဂရဟဒိန္န၏ တကိုယ်လုံးသည် နှစ်သက်ခြင်းဝမ်းမြောက် ခြင်းဖြင့် ပြည့်လျက်နေတော့၏၊ စိတ်သည်လည်း အလွန်ကြည်လင် လာလေ၏။

ဧဝံ == ပမာမှီးယူ ဤနည်းအတူ။ သင်္ကာရဘူတေသု= အမှိုက်သဖွယ် စွန့်ပယ်အပ်သော သဘောရှိသော သတ္တဝါ တို့၌။ သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓသာဝကော == မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့် သား သာဝက ခီဏာသဝဘုန်းဝှန် ပုဂ္ဂိ၊လ်မွန်သည်။ ပညာယ == အသိအလိမ္မာ ဉာဏ်ပညာဖြင့်။ အန္ဓဘူတေ= ပညာဉာဏ်စွမ်း မရှိခန်းသဖြင့် အကန်းသဖွယ် ဖြစ်၍ ဖြစ်ကုန်သော။ ပုထုဒ္ဇနေ == လောကီလူသား ပုထုဇန်များ တို့ကို။ အတိရောစတိ == သာလွန်မြင့်ကယ် တင့်တယ်ပေ ၏။ (၂)

အတိရောစတိ ပညာယ၊ သမ္မာသမ္ဗုဒ္မသာဝကော။ (၂) မဟာပထေ = လူသူအများ သွားရာလမ်းမ၌။ ဥဇ္ဈ-တသ္မိ = အသုံးမဝင်ငြား စွန့်ပစ်၍ ထားအပ်သော။ သင်္ကာရဓာနသ္မိ = ညစ်ကြေးပေါင်းစုံ အမှိုက်ပုံ၌။ တတ္တ = ထိုအမှိုက်ပုံ၌။ သုစ်ဂန္ဆံ = သင်းပျံ့လှိုင်ကြွယ် စင်ကြယ် သော ရနံ့ရှိသော။ မနောရမံ = မြင်မြင်သူ စိတ်နှလုံးကို ရွှင်ပြုံးမွှေလျော်စေတတ်သော။ ပဒုမံ = အထပ်တရာ ပဒုမာကြာပန်းသည်။ ဇာယေထ ယထာ = အံ့ဖွယ်ထူး ဆန်း ဖြစ်ထွန်းပေါ် ပေါက်၍ လာသကဲ့သို့။ (၁)

ယထာ သင်္ကာရဓာနသ္မိိၢ ဥစ္ဈိတသ္မိိ မဟာပထေ။ ပဒုမံ တတ္တ ဇာယေထ၊ သုစ်ဂန္ခံ မနောရမံ။ (၁) ဧဝံ သင်္ကာရဘူတေသု၊ အန္ဓဘူတေ ပုထုဇ္ဇနေ။ အတိရောစတိ ပညာယ၊ သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓသာဝကော။ (၂)

ဒေသနာနိဂုံး ဆုံးသောအခါ သတ္တဝါပေါင်း ရှစ်သောင်း လေးထောင်ကို သစ္စာလေးပါး တရားသိမြင် ကျွတ်တမ်းဝင်ကြ လေသည်။ ဂရဟဒိန္ဒသူကြွယ်နှင့် သိရိဂုတ္တသူကြွယ် သူငယ်ချင်း နှစ်ဦးတို့သည်လည်း သောတာပတ္တိဖိုလ်သို့ ရောက်ကြလေကုန်၏၊ ( = သောတာပန် အရိယာဖြစ်ကြံလေကိုန်၏)။ ထိုသူငယ်ချင်း နှဲစ်ဦးတို့သည် မိမိတို့ပိုင်ဆိုင်သည့် ပစ္စည်းဥစ္စာ အလုံးစုံကို အံ့ဖွဲ့ယ် ရှစ်ဖြာ ဤဘုရားသာသနာ၌ သဒ္ဓါရွှင်လန်း ကြဲဖျန်းကော်ရော် ပူဇော်လှူဒါန်းကြလေကုန်၏။

်ငါ့ရှင်တွိ ကမြော်စွာဘုရား၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးတော်တွိ မည်သည် ဩကာလက်ဖျစ်တီး၍ အံ့ချီးထိုက်ပါပေစွာ့၊ ထိုသို့ ကြောက်ဖွယ်လိလိ ဖြစ်သော ရှားမီးဂဒူး အစုကို ဖောက်နွဲ၍ ရထားဘီး လှည်းဘီး ပမာဏရှိသည့် ပဒုမာ ကြာပန်းတို့သည် အစီအရ ပေါ်တက် ဖြစ်ထွန်းလာကုန် ပေ၏"—

ဟု ချီးမွှမ်းစကား ပြောကြားဖြစ်စေကြလေကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် ဓမ္မသဘင်သို့ တြွလာတော်မူ၍ "ရဟန်းတို့----ယခုအခါ အဘယ်စကားဖြင့် စည်းဝေးညီမူ၍ နေကြကုန်သနည်း"ဟု မေး တော်မူ၍ "ဤမည်သော (ရှင်တော်ဘုရား၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးနှင့် စပ်သော) စကားဖြင့် စည်းဝေးညီမူ၍နေကြပါ၏"ဟု ရဟန်း တို့က လျှောက်တင်အပ်လေသော် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်—–

"ရဟန်းတို့ …ယခုအခါ သမ္မာသမ္ဗုဒ္မ သုံးလောက ထွတ်ထား သဗ္ဗည္ဟုဘုရားဖြစ်ပြီးသော ငါဘုရားအတွက် နှင်းကြွသွားဖို့ရန် မီးကျီးအစုအပုံထဲမှ ပဒုမာကြာပန်းတို့ ဖြစ်ထွန်းပေါ် တက်၍ လာကြသည်မှာ အံ့သြဖွယ်မဟုတ် ပါသေး၊ ရှေးအခါ မရင့်ကျက်သေးသောညဏ်၌ တည် သော ငါ့အဖွဲ့ရာ ဘုရားအလောင်းတော် ဖြစ်စဉ်ကလည်း ပဒုမာကြာပန်းတို့ ဖြစ်ထွန်းပေါ် တက်၍လာဘူးကုန်ပြီ"--ဟု မိန့်တော်မူ၍ ရဟန်းတော်များ တောင်းပန်အဝ်ရကား (ဧကကနိပါတ်၊ ၄ - ကုလာဝကဝဂ်လာ ) ခဒိရင်္ဂါရဇာတ်ကို အကျယ်ဟောပြတော်မူပြန်လေသည်။ (ဤ ခဒိရင်္ဂါရဇာတ် အကြောင်းအရာအကျယ်ကို ငါးရာ့ငါးဆယ် ဇာတ်တော်စကားပြေ ဝတ္ထုကျမ်းတို့မှ ထုတ်နုတ်မှတ်ယူကုန်ရာ၏။

ေဆက်စပ်သဖြင့် တဖန်ထပ်၍ ဟောကြားတော်မူအပ်၏ဟု အထူးမှတ်ယူ ကုန်ရာ၏။ ဤ ဂရဟဒိန္နဝတ္ထုကို ဓမ္မပဒဋ္ဌ၊ ၁း၄ – ပုပ္မဝဂ်ဴး ၁၂-ဂရဟဒိန္နဝတ္ထု၊ စာမျက်နှာ ၂၇၅-မှ ထုတ်နုတ်ရေးသား ဖော်ပြီအပ်သည်။) ဂရဟဒိန္နဝတ္ထု ပြီး၏။ အရှင်မောဂ္ဂလာန်အား နည်းညွှန်းပေး၍ နုန္အောပနုန္ခ နဂါးမင်းကို ဆုံးမစေတော်မူခြင်း အခါတပါး၌ အနာထ၀ိဏ်သူဌေးသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ တရားဒေသနာကို ကြားနာပြီးလျှင်''ဘုန်းတော်ကြီးသောမြတ်စွာ ဘုရား···· နက်ဖြန်ခါ၌ ရဟန်းငါးရာတ္စိနှင့် အတူဘက္ကတပည့် တော်တို့၏ အိမ်၌ ဆွမ်းကို အလှူခံတော်မူပါကုန် ဘုရား" ဟု လျောက်ထားပင့်ဖိတ်၍ အိမ်သို့ ဖဲသွားလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အနာထပိဏ်သူဌေး ပင့်လျှောက် ချက်ကို လက်ခံတော်မူ၍ ထိုကြွင်းကျန်သော နေ့ပိုင်းနှင့် ညဉ့်ပိုင်း ကို လွန်မြောက်စေပြီးနောက် မိုးသောက်အားကြီး လင်းခါနီး၌ လောက်စာတ် စကြဝဋ္ဌာပေါင်း တိုက်တသောင်းကို ကြည့်ရှုတော် မူလေသော် နန္ဓောပနန္ဓ မည်သော် နတ်နဂါးမင်းသည် ကိုယ် တော်မြတ်၏ ဥဏ်တော်ဝ၌ ထင်လာလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်"ဤနဂါးမင်းကား ငါဘုရား၏ ဥာဏ် ၀၌ ထင်လာ၏၊ထိုနဂါးမင်း၏အဖို့ရာ ရှေးကောင်းမှု ဥပနိဿယ ရှိလေသလော" ဟု ဆင်ခြင်တော် မူလတ်သော် "ဤနဂါးကား ရတနာသုံးပါး၌ မကြည်ညိုသူ မိစ္ဆာအယူရှိသူဖြစ်၏" ဟု သိမြင် တော်မူပြီးလျှင် "အဘယ်သူသည် ဤနဂါးကို မိန္ဆာာအယူမှ ဆိတ် စေ သုဉ်းစေပါမည်နည်း" ဟု ဆက်၍တဖန် ဆင်ခြင်တော်မူပြန် သည်တွင် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်မထေရ်ကို မြင်တော်မူလေ၏။

အထူးအားဖြင့် ထိုငါးရာ့ငါးဆယ်ဇာတ်တော်၌ အနာထပိဏ်သူဌေး ၏ အလျှကိုအကြောင်းပြု၍ ဟောတော်မူသည်။ ထိုခဒိရင်္ဂါရဇာတ် ကိုပင် ဤဂရဟဒိန္ဒသူကြွယ်ဝတ္ထု၌လည်း အကြောင်းအရာ အနုသန္ဒေ

ဗြဒ္ဓ

ရတနာ] နန္ဓောပနန္မ နဂါးမင်းကို ဆုံးမစေတော်မူခြင်း ၄၃၅

ထိုနောက် မိုးလင်းသောအခါ ကိုယ်လက်သုတ်သင်မှု ပြုတော် မူပြီးလျှင် အရှင်အာနန္ဒာမထေရ်ကို ''ချစ်သားအာနန္ဒာ... မြတ်စွာ ဘုရားသည် တာဝတိ`သာ နတ်ပြည်သို့ ဒေဝစာရီ ကြွချီတော်မူ တော့မည်'ဟု ရဟန်းငါးရာတို့အား ပြောကြားလော့''ဟု စေခိုင်း တော်မူ၏။

အထူးအားဖြင့် ထိုနေ့၌ နတ်နဂါးတို့သည် နန္ဓောပနန္ဓ နဂါး မင်း၏ စားသောက်ပျော်ရွှင် သေရည်ပွဲသတင်ကို စီရင်ကြကုန်၏၊ နန္ဓောပနန္ဓ နဂါးမင်းသည် နတ်ဖြစ် ရတနာပလ္လင်၌ နတ်ထီးဖြူ ဆောင်းမိုးကာလျက် အကြီး အငယ် အလတ်=သုံးထွေပြားသည့် နတ်နဂါးကခြေသည်မ အပေါင်းတို့ဖြင့်၎င်း, နတ်နဂါး ပရိသတ် ဖြင့်၎င်း ခြံရံအပ်လျက် နတ်ဖြစ် ရွှေခွက် ငွေခွက်တို့၌ ထည့်ထား အပ်သော နတ်ထမင်း နတ်အဖျော်စသည်များကို ကြည့်ရှုလျက် ထိုင်နေဆဲဖြစ်သည်။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် နဂါးမင်း မြင်နိုင်အောင် ပြု၍ နဂါးမင်း၏ ဘုံဗိမာန်အထက်ကပင် ရဟန်းငါးရာတို့နှင့် အတူ တကွ တာဝတိိသာနတ်ပြည်သို့ ရှေးရှူ ကြွတော်မူလေ၏။

ထိုစဉ်အခါ နန္ဒောပနန္ဒနဂါးမင်း၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် "ဤ ဦးပြည်းယုတ် ရဟန်းယုတ်တို့သည် ငါတို့၏ အထက် အထက် ဘုံ ဗမာနံများက သွားကြကာ တာဝတ် သာ နတ်ပြည်သို့ ဝင်လည်း ဝင်ကြကုန်ဘိ၏၊ ထွက်လည်း ထွက်ကြကုန်ဘိ၏၊ ယခုအခါ ဤ အချိန်မှစ၍ ငါတို့အပေါ်၌ ခြေမှုန့်ကို ကြဲဖျန်းကာ သွားကြသော ထိုဦးပြည်းယုတ် ရဟန်းယုတ်တို့အား သွားခွင့်ကို ငါမပေးတော့ အံ့"ဟု ဤကဲ့သို့ ယုတ်မာသော မိန္တာအယူ ဖြစ်ပွါးလေ၏၊ ထိုသို့ မိန္ဆာအယူဖြစ်ပြီးနောက်နန္ဒောပနန္ဒနဂါးမင်းသည်ရတနာပလွင် မှထခဲ့၍ မြင်းမိုရ်တောင်ခြေသို့ သွားပြီးလျင် ထိုမူလ ကိုယ်အဖြစ်ကို စွန့်၍ မြင်းမိုရ်တောင်ခြေသို့ သွားပြီးလျင် ထိုမူလ ကိုယ်အဖြစ်ကို စွန့်၍ မြင်းမိုရ်တောင်ကို အခွေများဖြင့် ခုနစ်ပတ် ရစ်ပတ်ပြီး နောက် ထိုအထက်၌ ပါးပျဉ်းထောင်ကာ တာဝတိ သာနတ်ပြည် သို့ မှောက်ခုံဖြစ်သော မိမိပါးပျဉ်းဖြင့် ငံ့ယူကာ မမြင်ရခြင်းသို့ ရောက်စေလေ၏။

| မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင် | [မုဒ္ဓ |
|--------------|--------|
| မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင် | [ ဗု   |

ထိုအခါ အရှင်ရဋ္ဌပါလသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို "ဘုန်းတော် တြီးသော မြတ်စွာဘုရား ···· ရှေးအခါများကဆိုလျင် ဤအရပ်၌ ရပ်တည်လျက် မြင်းမိုရ်တောင်ကို မြင်ရပါ၏၊ တောင်ရံခုနစ်လုံး တို့ကို မြင်ရပါ၏၊တာဝတိ သာနတ်ပြည်ကို မြင်ရပါ၏၊ဝေဇယန္တာ ပြာသာဒ်ကို မြင်ရပါ၏၊ ဝေဇယန္တာပြာသာဒ် အထက်၌ စိုက်ထူ ထားသော သိကြားမင်း၏ အလံတော်ကို မြင်ရပါ၏၊ ဘုန်းတော် ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား····ယခုအခါ တပည့်တော်များ မြင်းမိုရ် တောင်, တောင်ရံခုနစ်လုံး, တာဝတိ သာနတ်ပြည်,ဝေဇယန္တာ ပြာသာဒ်နှင့် သိကြားမင်း၏ အလံတော်များကို မမြင်ကြရခြင်း၏ အကြောင်းကား အဘယ်ပါနည်း" ဟု မေးမြန်း လျောက်ထား လေ၏။

၄၃၆

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်က "ချစ်သားရဋ္ဌပါလ....၍ နန္ဒော-ပနန္ဒမည်သော နဂါးမင်းသည် သင်ချစ်သားတို့အား အမျက် ထွက်သည်ဖြစ်၍ မြင်းမိုရ်တောင်ကို အခွေများဖြင့် ခုနစ်ပတ် ရစ် ပတ်ပြီးလျှင် ထိုအထက်က ပါးပျဉ်းဖြင့် ဖုံးအုပ်၍ အမိုက်မှောင်ကို ပြုလုပ်ဖန်ဆင်းကာ တည်နေ၏" ဟု မိန့်တော်မူလျှင် အရှင်ရဋ္ဌ-ပါလမထေရ်က "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား ···· ထို နဂါးမင်းကို အကျွန်ုပ်ဆုံးမပါရစေ"ဟု လျှောက်ထားတောင်းပန် လေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ခွင့်ပြုတော်မမူချေ။ ထိုနောက် အရှင်ဘဒ္ဒိယ, အရှင်ရာဟုလာ စသည်ဖြင့် အစဉ်အတိုင်း ခပ်သိမ်း သော ရဟန်းတို့သည် ထကာ ထကာ အရှင်ရဋ္ဌပါလ လျှောက် ထားသည့်အတိုင်း တောင်းပန် လျှောက်ထားကြသော်လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ခွင့်ပြုတော်မမူချေ၊ (အကြောင်းနောက်၌ ထင်ရွားလက္ဘံ္စ)။

 ရတနာ] နန္ဓောပနန္ခ နဂါးမင်းကို ဆုံးမစေတော်မူခြင်း ၄၃၇

မူချက်ကို ရရှိပြီးနောက် မိမိ၏မူလကိုယ်ခန္ဓာအတ္တဘောကို ပယ်စွန့် ၍ ကြီးစွာသော နဂါးမင်းအသွင် ဖန်ဆင်းပြီးလျှင် နန္ဓောပနန္ခ နဂါးမင်းကို မိမိအခွေ့များဖြင့် တဆယ့်လေးပတ် ရစ်ပတ်၍ နဂါး မင်း၏ပါးပျဉ်းအထက်၌ မိမိ၏ပါးပျဉ်းကို အုပ်မိုးထားကာ နန္ဓော-ပနန္ဓနုဂါးမင်းကို မြင်းမိုရ်တောင်ကြီးနှင့် ဖိညှပ်ကြိတ်၍ ထားလေ ၏။ နန္ဓောပနန္ဓနုဂါးမင်းသည် အခိုးအငွေ့ ကိုလွှတ်လေ၏ မထေရိ မြတ်သည်လည်း "သင်၏ ကိုယ်၌သာလျှင် အခိုးအငွေ့ ရှိသည် မဟုတ်၊ငါ့မှာလည်းရှိ၏"ဟု ပြောဆိုတော်မူကာ ထိုထက်သာလွန် သော အခိုးအငွေ့ကို လွှတ်တော်မူလေ၏။ နဂါးမင်း၏ အခိုး အငွေ့သည် မထေရ်မြတ်ကို မနှိပ်စက်နိုင်၊ မထေရ်မြတ်၏ အခိုး အငွေ့တား နဂါးမင်းကို နှိပ်စက်နိုင်၏၊ ထိပါးနိုင်၏။

ထိုနေ ၁က် နန္ဒောပနန္ဒနဂါးမင်းသည် မီးအလျှံတဟုန်းဟုန်း လွှတ်လေ၏။ မထေရ်မြတ်ကလည်း 'သင်၏ ကိုယ်မှာသာ မီး အလျံ ရှိသည်မဟုတ်၊ ငါ့မှာလည်း ရှိ၏"ဟု မိန့်တော်မူကာ ထိုထက်သာလွှန်သော မီးအလျံများကို တဟုန်းဟုန်း လွှတ်တော် မူလေ၏။ နဂါးမင်းလွှတ်လိုက်သော မီးအလျံသည် မထေရ်မြတ် ကို မထိပါး မန္ဒိဝ်စက်နိုင်စဲ မထေရ်မြတ်လွှတ်လိုက်သော မီးအလျံ ကမူ နဂါးမင်းကို ထိပါးနှိဝ်စက်နိုင်၏။

နန္ဒောပနန္ဗနဂါးမင်းသည် "ဤသူကား ငါ့ကို မြင်းမိုရ်တောင် ကြီးနှင့် ၆ညှစ်ကြိတ်ချေ၍ အခိုးအငွေ့ကိုလည်းလွှတ်၏၊ မီးအလျံ ကိုလည်း တဟုန်းဟုန်းလွှတ်၏'ဟု ကြံပြီးလျှင် "အိုအရှင်----သင်သည် အဘယ်သူဖြစ်သနည်း''ဟု မထေရ်မြတ်ကို မေးလေ သော် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်မထေရ်မြတ်က "နန္မ----ငါကား မောဂ္ဂလာန်မထေရ်တည်း''ဟု မိန့်တော်မူ၏။ "အရှင်ဘုရား----ထိုသို့ဖြစ်လျှင် မိမိ၏ ရဟန်းအဖြစ်ဖြင့် တည်တော်မူပါ''ဟု နန္မော--ပနန္ဒနဂါးမင်းက လျှောက်ဆိုသောအခါ မထေရ်မြတ်သည် ထို နဂါးကိုယ်ခန္ဓာအတ္တဘောကို စွန့်ပယ်၍ (ပကတိရဟန်းအသွင် ဖြင့်) ထိုနန္ဓောပနန္ဒနဂါးမင်း၏ လက်ျာနားဖက်မှ ဝင်၍ လက်ဝဲ နားဖက်မှ ထွက်တော်မူ၏၊ တစန် လက်ဝဲနားဖက်မှ ဝင်၍ လက်ျာ

နားဖက်မှ ထွက်တော်မူ၏။ ထိုအတူပင်လက်ျာနှာခေါင်းပေါက်မှ ဝင်၍ လက်ဝဲနှာခေါင်းပေါက်မှ ထွက်တော်မူ၏၊ တဖန် လက်ဝဲ နှာခေါင်းပေါက်မှ ဝင်၍ လက်ျာနှာခေါင်းပေါက်မှ ထွက်တော် မူ၏။

ထိုခုနာက် နုန္ဓောပနန္ဓနဂါးမင်းသည် ခံတွင်းကို ဖွင့်ကပေး လေသည်။ မဘေႏြထ်သည် ခံတ္မင်းမှပင် ဝင်၍ ဝမ်းတွင်း၌ အရွှေအနောက် လူးလာတုံ့ခေါက် စကြီလျောက်ကော်မူလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်----

"ချစ်သားမောဂ္ဂလာန်····သင်ချစ်သားသည် ကြပ်ကြပ် တင်းတင်း နှလုံးသွင်းလော့၊ ဤနုန္ဓောပနန္ဓနဂါးမင်းသည် အလွန်တန်ခိုးကြီးသူဖြစ်လေသည်"—–

ဟု သတိပေးစကား မိန့်ကြားတော်မူ၏။ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန် မထေရိမြတ်သည်—–

> "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား … အကျွန်ုပ် သည် ဗုဒ္ဓိပါဒ်လေးပါးတို့ကို ဝသီဘော်ငါးသင်းဖြင့် နိုင် နင်းအောင်ပွါးများအပ်ပြီး ဖြစ်ပါကုန်သည်၊ ဘုန်းတော် ကြီးသောမြတ်စွာဘုရား…နန္ဒောပနန္ဌနဂါးတကောင်ကို မဆိုထားဘိ၊ အကျွန်ုပ်သည် နန္ဒောပနန္ဌ နဂါးမင်းနှင့် အလားတူကြသည့် နတ်နဂါးမင်းပေါင်း အရာအထောင် အသိန်းကိုသော်လည်း ဆုံးမနှိုင်ပါသည်ဘုရာ"—

ဟု ပြန်ကြား လျောက်ထားလေ၏။ နန္ဒောပနန္ဒ နဂါးမင်းသည် "ငါသည် အရှင် မောဂ္ဂလာန် မထေရ် ခံတွင်းမှ ဝင်သွားလိုက်သည်ကို ရှိစေဦး၊ ယခု ထွက်လာ သောအခါ ထိုမထေရ်ကို အစွယ်ကြား၌ ထည့်ထားပြီးလျှင် ကျွတ်ကျွတ်ဝါး၍ စားပေအံ့" ဟု ကြံ၍ "အရှင်ဘုရား----အပြင် သို့ ထွက်ပါလော့၊ ဝမ်းတွင်း၌နေကာ လူးလာတံု့ခေါက် စကြံ ရှောက်လျက် အကျွန်ုပ်ကို မနှိပ်စက်ပါလင့်" ဟု ပြောဆိုလျောက် ထားလေ၏၊ မထေရ်မြတ်သည် ထွက်၍ အပ၌ ရပ်တည်တော်မူ ရတနာ] နန္ဓောပနန္ခ နဂါးမင်းကို ဆုံးမစေတော်မူခြင်း ၄၃၉

လေ၏၊ နဂါးမင်းသည် "ဤသူကား ထိုအရှင်မောဂ္ဂလာန်မတေရ် တည်း"ဟု မြင်လျင်မြင်ခြင်း ပြင်းစွာသော နှာခေါင်းလေကို မှတ်လွှတ်လေ၏၊ မထေရ်သည် စတုတ္ထစျာန်ကို ဝင်စား၍ ထို လေကို ကာကွယ်လိုက်လေသည်၊ (သို့ရကား) နဂါးမင်း လွှတ် သော နှာခေါင်းလေသည် မထေရ်မြတ်၏ မွေးညှှင်းတွင်းကိုမျှ သော်လည်း မတုန်လျှပ်စေနိုင်။

> (အထူးမှတ်ရန်မှာ---အခြားရဟန်းတော်များသည် အစမှစ၍ အလုံး စုံသော တန်ခိုးပြာဋိယာတို့ကို ပြုစွမ်းနိုင်ကြမည်ဖြစ်သော်လည်း ဤ နှာခေါင်းလေဖြင့် မှုတ်လိုက်သော အခဏ်းသို့ ရောက်လျှင် ဤ အရှင် မောဂ္ဂလာန်မထေရ်မြတ်ကဲ့သို့ အလွန်လျင်မြန်သော အဘိညာဏ် အသိ ဉာဏ်ရှိသူ(==ခိပ္ပနိသန္တိပုဂ္ဂိုလ်)များဖြစ်ကြကာ သမာပတ်ကို လျင်လျင် မြန်မြန် ဝင်စားနိုင်ကြံလိမ့်မည် မဟုတ်ကုန်၊ ထို့ကြောင့်ပင် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် ထိုအခြားရဟန်းတော်တို့အား နဂါးမင်းကို ဆုံးမရန် ခွင့်ပြုတော်မမူခြင်းဖြစ်သည်)။

ထိုအခါ နန္ဒောပနန္ဒ နဂါးမင်းသည် "ငါကား ဤနှာခေါင်း လေဖြင့် ဤရဟန်း၏ မွေးညှင်းတွင်းကလေး တတွင်းကိုသော် လည်း တုန်လှုပ်စေခြင်းငှါ မတတ်နိုင်ခဲ့ချေ၊ ရဟန်းကား အလွန် တန်ခိုးကြီးမားသူ ဖြစ်လေသည်"ဟု ကြံစည် စဉ်းစားမိလေ၏၊ ထေရ်မြတ်သည် ပကတိကိုယ်တော်ကို စွန့်ပယ်၍ ဂဋ္ဌုန်ငှက်မင်း အသွင်ကို ဖန်ဆင်းပြီးလျှင် ဂဋ္ဌုန် ငှက်မင်း၏ လေ အဟုန်ကို ဖော်ပြလျက် နဂါးမင်းကို အစဉ်တစိုက် လိုက်လေ၏၊ နဂါးမင်း သည် (ပြေး၍မလွတ်နိုင်သည့်အဆုံး၌) မိမိ၏ပင်ကိုယ်ပကတ် နဂါး ကိုယ်ခန္ဓာ အတ္တဘောကို စွန့်ပယ်၍ ပုလင်ငယ်အသွင် ဖန်ဆင်း ပြီးလျှင်"အရှင်ဘုရား...အကျွန်ုပ်သည် အရှင်ဘုရားကိုကို ကိုးကွယ် ရာဟူ၍ ဆည်းကပ်သိရှိပါ၏" ဟု ပြောဆိုလျက် မထေရ်မြတ်၏ ခြေတော်အစုံတို့ကို ရှိသေစွာ ရှိခုံးလေ၏။

အရှင်မဟာ မောဂ္ဂလာန် မထေရ်မြတ်သည် ''နန္ဒ----မြတ်စွာ ဘုရားရှင် ကြွလာတော်မူပြီ၊ လာလော့ (မြတ်စွာဘုရားထံသို့) သွားကြစို့"ဟု မိန့်ဆိုကာ နဂါးမင်းကို ဆုံးမ၍ မာန်မာန အဆိပ်

ုရိနီ

အတောက်ကင်းပျောက်အောင်ပြုပြီးမှ နဂါးမင်းကို ခေါ် ဆောင်၍ မြတ်စွာဘုရားရှင် အထံတော်သို့ သွားရောက်လေ၏။ နဂါးမင်း သည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ရိုသေမြတ်နိုး ရှိခိုး၍ "ဘုန်းတော်ကြီး သော မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ရိုသေမြတ်နိုး ရှိခိုး၍ "ဘုန်းတော်ကြီး သော မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို လျောက်ထားကာ သရဏဂုံခံယူ လေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "နဂါးမင်း…သင်သည် ကာယ စိတ္တ သုခနှစ်ပါးနှင့် ပြည့်စုံသူ ဖြစ်စေသတည်း"ဟု မိန့်တော်မူ ပြီးလျှင် ရဟန်းအပေါင်း ခြံရံလျက် အနာထပ်က် သူဌေးအိမ်သို့ ကြွတော်မူလေ၏။

အနာထပိဏ် သူဌေးသည် "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရား····အဘယ့်ကြောင့် အလွန်ကြီး နေမြင့်မှ ကြွလာတော်မူကြ ပါသနည်း"ဟု လျောက်ထား မေးမြန်းလေသော် မြတ်စွာဘုရား ရှင်က "ဒါယကာသူဌေး ···· ယနေ့ မောဂ္ဂလာန်နှင့် နန္ဒောပနန္ဒ နဂါးမင်းတို့၏ သူရှုံး ငါနိုင် အပြင်ဆင်နွှဲ စစ်တိုက်ပွဲကြီး ဖြစ်ခဲ့ လေသည်၊ (ထိုကြောင့် နေမြင့်မှ ငါဘုရားတို့ ကြွလာကြကုန်၏)" ဟူ၍ မိန့်တော်မူ၏။ "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား···· အဘယ်သူ၏ အောင်ခြင်းဖြစ်၍ အဘယ်သူ၏ ရှုံးခြင်း ဖြစ်ပါ သနည်း ( = အဘယ်သူက အောင်နိုင်၍ အဘယ်သူ၏ ရှုံးခြင်း ဖြစ်ပါ သနည်းဘုရား)"ဟု အနာထပိဏ်သူဌေးက လျောက်ထားသော အခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ဒါယကာသူဌေး...မောဂ္ဂလာန်၏ အောင်ခြင်းဖြစ်၍ နန္ဒ၏ ရှုံးခြင်းဖြစ်လေသည် ( = မောဂ္ဂလာန်က အောင်ခြင်းဖြစ်၍ နန္ဒ၏ ရှုံးခြင်းဖြစ်လေသည် ( = မောဂ္ဂလာန်က အောင်နိုင်၍ နန္ဒေတနန္ဒက ရှုံးနိုခဲ့လေသည်)"ဟု မိန့်ဆိုတော် မူလေ၏။

အနာထပိဏ် သူဌေးသည် အလွန်နှစ်သက်အားရမ်း ဝမ်း မြောက်လှရကား "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား····ရှင်ပင် ဘုရားသည် နေ့စဉ်ရက်ဆက် ခုနစ်ရက်ပတ်လုံး တပည့်တော်၏ ဆွမ်းကို ရဟန်းအပေါင်းနှင့်တကွ လက်ခံတော်မူပါ၊ ခုနစ်ရက် ပတ်လုံး မထေရ်မြတ်အား ပူဇော်သက္ကာရမှုကို ပြုလုပ်ပါအံ့"ဟု လျှောက်ထားပြီးလျှင် ခုနှစ်ရက်ပတ်လုံး ဘုရားအမှူးရှိသော

အခါတပါး၌ ဖြတ်စွာဘုရားရှင်သည် သာဝတ္ထိပြည်မွန် ဇေတ ဝန်ရွှေကျောင်း၌ ကိန်းအောင်းမွေ့လျော် နေတော်မူစဉ် ရဟန်း

ဗကဗြဟ္မာကြီးကို နှိမ့်နင်းဆုံးမတော်မူခြင်း (မြတ်စွာဘုရားရှင် ဗကဗြဟ္မာကြီးကို ချေချွတ်ဆုံးမတော်မူသည့် ဤအကြောင်းအရာများကား— သတ္တကနိပါတ် ဗကဇာတ်နှင့် စတုက္က နိပါတ် ကေသငောတ်ပါဠိ ဆဋ္ဌကထာတို့၌၎င်း သံယုတ်ပါဠိတော် ဗြဟ္မ သံယုတ် ဗကဗြဟ္မသုတ် ပါဠိအဋ္ဌကထာတို့၌၎င်း လာရှိ၏။ မူလပဏ္ဏာသ ဗြဟ္မနိမန္တနိုကသုတ် ပါဠိအဋ္ဌကထာဖွင့်ပြချက်သည် ထိုငာတ်နှင့် သံယုတ် ပါဠိအဋ္ဌကထာ ဖွင့်ပြချက်တို့ကိုပါ ငံမိသောကြောင့် ဤမဟာဗုဒ္ဓဝင် ကျမ်း၌ မူသပဏ္ဏာသ ဗြဟ္မနိမန္တနိုကသုတ် ပါဠိအဋ္ဌကထာဖွင့်ပြချက်ကို ဦးတည်ရေးသား ဖော်ပြပေးတဲ့)—

ဂါထာ အဖွင့်မှ ယုတ်သောင်ဖော်ပြစာပံပါသည်)။ ရာရှင်မောဂ္ဂလာန်အား နည်းညွှန်းပေး၍ နုန္ဓောပနန္ဓနဂါးမင်းကို ဆုံးမစေကော်မူခြင်းအကြောင်း ပြီး၏။

(ဤ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလာန်မယေရ်က နန္ဒောပနန္ဒ နဂါးမင်းကို ဆုံးမတော်မူသော အကြောင်းအရာများကို ဝိသုဒ္ဂိမဂ် စာဋ္ဌကထာ ဒုတိယအုပ် ၁၂-တူဒ္ဓိဝိခနိဝဒ္ဒသ၊ ၈၀မျက်နှာ ၂၇-နှင့် ထေရဂါတာ အဋ္ဌကထာ ဒုတိယအုပ် ၈ဂမျက်နာ ၅၀၁-မဟာမောဂ္ဂလ္လာနတ္တေရ-ဂါထာ အဖွင့်မှ ဟုတ်ဆောင်ဖော်ပြစာပ်ပါသည်)။

ရဟန်းငါးရာတို့အား ကြီးစွာသော ပူဇော်သက္ကာရမှုတည်းဟူ သော အောင်ပွဲသဘင်ကို ဆင်ယင်ကျင်းပ ပြုလုပ်လေ၏။

ရတနာ ၂ ဗကဗြဟ္မာကြီးကို နှိစ်နင်းဆုံးမတော်မူခြင်း ၄၄၁

မဟာ၃ဗုဒ္ဓဝင်

143

တည်နေသောအားဖြင့်) ကပ်ရောက်သောသူဟူ၍ မရှိ၊ ဤကိုယ်နှင့်တကွသော ဗြဟ္မလောကမှတပါး အခြား လွန် မြတ်သော ထွက်မြောက်ရာလည်း မရှိ"—

ဟု ဤသို့သဘောရှိသော အလွန်အားကောင်းသည့် သဿတ မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိအယူ ဖြစ်ပေါ်နေ၏။

(အထူးအားဖြင့် ဤသို့ ပြောဆိုယူလေ့ရှိသော ထိုဗကဗြဟ္မာကြီး သည် (မိမိက ပဌမဈာန်ဘုံသို့ ကပ်ရောက်နေသူဖြစ်ရကား ထို၏အထက် ဖြစ်သော)ဒုတိယစျာန်ဗြဟ္မာ့ဘုံ့ တတိယစျာန်ဗြဟ္မာ့ဘုံ့ (အရူပ ၄-ဘုံ နှင့်တကွသော) စတုတ္ထစျာန်ဗြဟ္မာ့ဘုံတို့နှင့်တကွ်မဂ်္ဂဖိုလ် နိဗ္ဗာန် တည်းဟူသော အထက်အထက်တရားမျှားကို တားမြစ်ပယ်ရှားသည် မည်၏)။

ရဟန်းတို့----ထိုအခါ ငါဘုရားသည် ဗကဗြဟ္မာ၏ စိတ်အကြီ ကို (ငါဘုရား၏)စိတ်ဖြင့် သိ၍ ခွန်အားရှိသော ယောက်ျားသည် ကွေးထားသောလက်ကို ဆန့်သကွဲသို့၎င်း, ဆန့်ထားသော လက် မောင်းကို ကွေးသကဲ့သို့၎င်း ဤအတူပင် ဥက္ကဋ္ဌမြို့ သုဘ**ဂ** တော အုပ် အင်ကြင်းပင်မင်းအရင်း၌ ကွယ်ခဲ့၍ ထို (ငဌမဈာန်) ဗြဟ္မာ့ ပြည်၌ ထင်ရှားဖြစ်လေ၏။

ရဟန်းက္ခိ…- ဗကဗြဟ္မာသည် ငါဘုရား လာ လတ်သည် ကို အဝေးမှပင် မြင်၍----

"အရှင်မြတ် …လာပါလော့၊ အရှင်မြတ်… (အရှင် မြတ်၏) လာခြင်းသည် ကောင်းသော လာခြင်း ဖြစ်ပါ သည်၊ အရှင်မြတ် ... အရှင်မြတ်သည် ဤ ဗြဟ္မာ့ပြည်သို့ လာရောက်ရန် အလှည့်အကြိမ်ကို ကြာမြင့်မှပင် ပြုံဘိ၏၊ အရှင်မြတ်....ဤကိုယ်နှင့် တက္ကသော ဗြဟ္မာ့လောကသည် မြဲ၏၊ ခိုင်ခံ့၏၊ တည်တံ့၏၊ သီးသန့်ဖြစ်၏၊ ရွှေလျောခြ**င်း** သဘောမရှိ၊ ဤဗြဟ္မာ့လောက၌ ပဋိသန္ဓေနေသူ, အိုသူ, သေသူ, ရွှေလျောသူ(ရွှေလျောပြီးနောက် တဖန် ပဋိသန္ဓေ တည်နေသောအားဖြင့်)ကပ်ရောက်သောသူ ဟူ၍ မရှိ၊

ရတနာ ] ဗကဗြဟ္မာကြီးကို နှိမ်နင်းဆုံးမတော်မူခြင်း ၄၄၃

ဤကိုယ်နှင့် တကွသော ဗြဟ္မာ့လောကမှတပါး အခြား လွန်မြတ်သော ထွက်မြောက်ရာလည်းမရှိ"—–

ဟူ၍ ပြောဆိုလေသည်၊ ရဟန်းတို့....ဤသို့ ဆိုလေသော် ငါဘုရား သည် ဗကဗြဟ္မာကို-----

> "အချင်းတို....ဗကဗြဟ္မာသည် မိုက်မဲလေစ္စာ့တကား....၊ အချင်းတို့····ဗကဗြဟ္မာသည် မိုက်မဲလေစွာ့ တကား····၊ ယင်းသည့် ဗကဗြဟ္မာသည် မမြဲသည်သာလျှင် ဖြစ်သော တရားကို 'မြဲ၏' ဟု ဆိုတုံဘိ၏၊ မခိုင်ခံ့သည်, မတည်တံ့ သည်, သီးသန့်မဟုတ်သည်, ရွှေလျောခြင်း သဘော ရှိသည်သာလျှင်ဖြစ်သောတရားကို 'နိုင်ခံ့၏' 'သီးသန့်ဖြစ် ၏' 'ရွှေ့လျောခြင်းသဘောမရှိ' ဟု ဆိုတုံဘိ၏၊ အကြင် (ပဌမဈာန်) ဗြဟ္မာ့ဘုံ၌ ပဋိသန္ဓေနေသူ, အိုသူ, သေသူ, ွှေလျောသူ, တဖန် ကပ်ရောက်သောသူ ရှိပါလျက် ထို (ပဋ္ဌမဈာန်) ဗြဟ္မာ့ဘုံကို 'ဤ ဗြဟ္မာ့လောက၌ ပဋိသန္ဓေ နေသူ,အိုသူ,သေသူ, ွှေ့လျောသူ, တဖန်ကပ်ရောက်သော သူဟူ၍ မြရှိ'ဟု ပြောဆိုတုံဘိ၏၊ ဤ (ပဌမဈာန်) ဗြဟ္မာ့ လောကမှတပါး အခြား ဒုတိယဈာန် ဗြဟ္မာ့လောက္ တတိယစ်ျာန် ဗြဟ္မာ့လောက်, စတုတ္ထစ်ျာန် ဗြဟ္မာ့လောက်, မဂ်, ဖိုလ်, နိဗ္ဗာန် တည်းဟူသော လွန်မြတ်သော ထွက် မြောက်ရာတရား ထင်ရှားရှိပါလျက် 'ဤကိုယ် နှင့် တကွ

အလု§အရွေးဗြဟ္မာတဦးကို မာရ်နတ်မူးစ§ခြန်း ရဟန်းတို့ .... ထိုအခါ မာရ်နတ်ယုတ်သည် အလု၆အကျွေး ဗြဟ္မပါရိသဇ္ဇ ဗြဟ္မာဝယ်တဦးကို ပူးဝန်ပြီးသော် ငါဘုရားကို ဤသို့ ထိပါး ပြောဆိုလာလေသည်-----

ဟူ၍ မိန့်ဆို၏။

သော ဗြဟ္မာ့လောကမှတပါး အခြားလွန်မြတ်သော ထွက် မြောက်ရာလည်း မရှိ'ဟု ဆိုတုံဘိ၏" —– မကၥမ်ဒီ၀၇

ççç

"ရဟန်း····ရဟန်း····ဤ ဗကဗြဟ္မာကို မထိခိုက်လင့်၊ ဤ ဗကဗြဟ္မာကို မထိခိုက်လင့်၊ ရဟန်း····ဤ ဗကဗြဟ္မာ သည် ဗြဟ္မာကြီးလည်း ဖြစ်သည်၊ လွှမ်းမိုးနိုင်သူလည်း ဖြစ်သည်၊ မည်သူကမျှ မလွှမ်းမိုးနိုင်သူလည်း ဖြစ်သည်၊ စင်စစ်ဧကန်ပင် အလုံးစုံကို မြင်တတ်သူလည်း ဖြစ်သည်၊ သတ္တဝါအားလုံးကို မိမိအလိုသို့ လိုက်ပါစေနိုင်သူလည်း ဖြစ်သည်၊ လောက၌ အစိုးရသူလည်း ဖြစ်သည်၊ လောက ကို ပြုလုပ်ဖန်ဆင်းတတ်သူလည်း ဖြစ်သည်၊ လောက၏ အကြီးအမြတ်လည်း ဖြစ်သည်၊ (သင်သည် မင်းဖြစ်ရမည်၊ ပုဏ္ဏားဖြစ်ရမည်၊ ကုန်သည် လယ်လုပ်ဖြစ်ရမည်၊ သူဆင်းရဲ ဖြစ်ရမည်၊ သင်သည် လူ ဖြစ်ရမည်၊ ရဟန်း ဖြစ်ရမည်၊ (အယုတ်သဖြင့်) သင်သည် ကုလားအုδ်ဖြစ်ရမည်၊ သင် သည် နွှားဖြစ်ရမည်ဟု) သတ္တဝါတို့ကို စိမံတတ်သူလည်း ဖြစ်သည်၊ ဈာန်၌ လေ့လာပြီးသူလည်း ဖြစ်သည်၊ ဖြစ်ပြီး သော သတ္တဝါ, ဖြစ်ဆဲသော သတ္တဝါတို့၏\* အဖလည်း ဖြစ်သည်။

ရဟန်း ···· လောက၌ ပထဝီဓာတ်ကို (သင်ကဲ့သို့ပင် အနိစ္စ ဒုက္ခ အနတ္တဟူ၍) ကဲ့ရဲ့တတ် စက်ဆုပ်တတ်ကုန် သော အာပေါဓာတ်ကို,တေဇောဓာတ်ကို,ဝါယောဓာတ်

်ဖြစ်ပြီးသောသတ္တဝါ ဖြစ်ဆဲသောသတ္တဝါ ဟူရာ၌ ဥ၌ဖြစ်သော သတ္တဝါ သားအိမ်၌ဖြစ်သော သတ္တဝါတို့သည် ဥတွင်း သားအိမ်တွင်း၌

သတ္တဝါ သားအမဒ္ဓဖြစသော သတ္တဝါတူသည် ဥတွင်း သားအမတွင်း၌ တည်နေကြစဉ် ဖြစ်၏သတ္တဝါမည်ကြ၍ ထိုဥ ထိုသားအိမ်မှ အပြင်သို့ • ထွက်သောအခါမှ အစပြု၍ ဖြစ်ပြီးသော သတ္တဝါမည်ကြလေသည်။ အညှိ၌ဖြစ်သော (ဆာံသေဒဗ) သတ္တဝါတို့သည် ပဋိသန္ဓေစိတ် ခဏ၌ ဖြစ်ဆဲသတ္တဝါမည်ကြ၍ ထိုမှနောက်၌ ဖြစ်ပြီးသတ္တဝါမည်ကြ လေသည်။ ဥပပတ်သတ္တဝါတို့သည် ပဌမက္ကရိယာပုထ်အခိုက်၌ ဖြစ်ဆဲသတ္တဝါ

ဥပပတ်သတ္တဝါတို့သည် ပဌမဣရိယာပုထ်အခိုက်၌ ဖြစ်ဆဲသတ္တဝါ မည်ကြ၍ ခုတိယဣရိယာပုထ်မှစ၍ နောက်၌ ဖြစ်ပြီးသတ္တဝါတို့မည်ကြ သည်။ ။မဋ္ဌ၊ ၂၊၃၀၃-မျက်နှာမှ။

ရဟန်း....ထိုကြောင့် သင့်ကို ငါ ဤသို့ ဆို၏၊ အချင်း... သင့်ကို ငါ ထိုက်တွန်းလိုသည်မှာ--ဗြဟ္မာ ပြောဆိုသော စကားကိုသာလျှင် သင်လိုက်နာလော့၊သင်သည် ဗြဟ္မာ၏ စကားကို မလွန်ဆန်လင့်၊ ရဟန်း····သင်သည် ဗြဟ္မာ၏ စကားကို အကယ်၍ လွန်ဆန်ပါမှု ယောက်ျားသည် မိမိ ထိမှောက် ရောက်လာသော ကြက်သရေကို(လေးတောင်

ရဟန်း ···· လောက၌ ပသင်ဓာတ်ဂဒို (မြိ၏၊ ခိုင်ခံ့၏၊ တည်တံံ့၏၊ မပြတ်နိုင်၊ မကွဲနိုင်၊ မကုန်နိုင်ဟူ၍) ချီးမွှမ်း တတ် အလွန်နှစ်သက်တတ်ကုန်သော အာပေါဓာတ်ကို, တေဇောဓာတ်ကို, ဝါယောဓာတ်ကို, သက္ကဝါကို, နတ်ကို, မာရ်နတ်ကို, ဗြဟ္မာကို (မြိ၏၊ ခိုင်ခံ့၏၊တည်တံံ့၏၊မပြတ်န်ုင်၊ မကွဲနိုင်၊ မကုန်နိုင်ဟူ၍)ချီးမွှမ်းတတ် အလွန်နှစ်သက်တတ် ကုန်သော သင့်ထက် ရှေးကျသည့် သမဏဗြာဟ္မဏတို့ သည် ကိုယ်ခန္ဓာပျက်စီး၍ သေပြီးသည်မှ နောက်အခါဝယ် မြတ်သော (ဗြဟ္မာ့)ဘုံဘဝ၌ ဖြစ်ကြကုန်၏။

**ကို, သတ္တဝါကို, န**တ်ကို, မာရ်နတ်ကို, ဗြဟ္မာကို (သင်ကဲ့သို့ ပင် အနိစ္စ ဒုက္ခ အနတ္တဟု၍) ကဲ့ရဲ့တတ် စက်ဆုပ်တတ် ကုန်သော သင့်ထက် ရှေးကျသည့် သမဏဗြာဟ္မဏတ္ရိ သည် ကိုယ်ခန္ဓာပျက်စီး၍ သေပြီးသည်မှ နောက်အခါဝယ် ယုတ်ညံ့သော (အပါယ်) ဘိုဘဝ၌ ဖြစ်ကြကုန်၏။

ရတနာ ] ဗကဗြဟ္မာကြီးကို နှိမ်နင်းဆုံးမတော်မူခြင်း ၄၄၅

ရှိသော) တုတ်ရှည်ကြီးဖြင့် ရိုက်နှက် ပုတ်ခတ်ကာ မောင်းနှင်ထုတ်သကဲ့သို့၎င်း, ယောက်ျားသည် ချောက်. ကမ်းပါးပြတ်၌ ကျသည်ရှိသော် မြေကို လက်တို့ဖြင့်၎င်း ခြေတို့ဖြင့်၎င်း မကိုင်ဖွဲ့မိ မထောက်တည်မိသကဲ့သို့၎င်း ဤအတူပင် သင့်အတွက် ဤဥပမာနှင့် ပြည့်စုံခြင်းသည့် ဖြစ်ပါလိမ့်မည်။ အချင်း ---- ( ထိုကြောင့် ) သင့်ကို ငါတိုက်တွန်းလိုသည်မှာ----ဗြဟ္မာပြောဆိုသော စကား ကိုသာလျှင် သင်လိုက်နာလော့၊ သင်သည် ဗြဟ္မာ၏

စကားကို မလွန်ဆန်လင့်၊ ရဟန်း----သင်သည် စု**ေး**နေ သော ဗြဟ္မာပရိသတ်ကို မြင်သည်မဟုတ်လော"----

ု ရဒီ

ဟု ထို့ပါးပြောဆိုလာလေသည်။ ရဟန်းတို့----ဤသို့လျှင် မာရ် နတ်ယုတ်သည် ငါဘုရားကို ဗြဟ္မာ၏ပရိသတ်ဖြစ်အောင် ဆွဲ ဆောင်လာ၏။

> (ဤ၌။ ။မာရ်နတ်သည် မြတ်စွာဘုရားကို အဘယ်သို့ မြင်သနည်း ဟု မေးဖွယ်ရှိ၏။ အဖြေကား—မာရ်နတ်သည် မိမိ၏ ဘုံဗိမာန်၌ နေ ရင်းပင် မကြာမကြာ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို "ယခုအခါ ရဟန်းဂေါတမ သည် အဘယ်ရွှာနိဂုံး၌ နေသနည်း"ဟု ဆင်ခြင်လေ့ရှိ၏၊ ယခုအကြိမ် ဆင်ခြင်လတ်သော်ကား "ဥက္ကဋ္ဌမြို့ သုဘဂတောအုပ်၌ နေ၏"ဟု သိပြီး လျင် ''ရဟန်းဂေါတမသည် အဘယ်အရပ်သို့ သွားသနည်း"ဟု ဆက်၍ ကြည့်ရှုပြန်သည်တွင် ဗြဟ္မာ့ပြည်သို့ ကြွသွားသော မြတ်စွာဘု**ရားကို** မြင်လတ်၍ "ရဟန်းဂေါတမသည် ယခု ဗြဟ္မာ့ပြည်သို့ ကြွသွား၏။ ထိုဗြဟ္မာ့ပြည်၌ တရားဟော၍ ဗြဟ္မာအပေါင်းကို ငါ၏ နယ်ပယ်မှ မလွန် မြောက်စေသေးမီ ငါသွားရောက်ကာ တရားဟောခြင်း၌ ဆန္ဒကင်းပြတ် အောင် ပြုပေအံ့"ဟု ကြံစည်ကာ မြတ်စွာဘုရားနောက်သို့ မျက်ခြေ မပျောက် လိုက်ပါလျက် ဗြဟ္မာပရိသတ်၏ အလယ်၌ မထင်ရှားသော ကိုယ်ဖြင့် ရပ်တည်နေလေသည်။ သူသည် မြတ်စွာဘုရားက ဗကဗြဟုာ ကြီးကို ''အချင်းတို့....ဗကဗြဟ္မာသည် မိုက်မဲလေစွာ့ဘကား'' – စသည် ဖြင့် မောင်းမဲအပ်လေပြီဟု သိရှိ၍ ဗကဗြဟ္မာ၊ က်က အထောက်အဟူ ဖြစ်ကာ ရပ်တည်လာလေသည်။

ထိုမာရ်နတ်သည် မဟာဗြဟ္မာကြီးနှင့် ဗြဟ္မပုရောဟိတဗြဟ္မာတို့ကို ကား မပူးဝပ်နိုင်၊ ထို့ကြောင့် အလုပ်အကျွေး ဗြဟ္မပါရိသဇ္ဇဗြ(ာာငယ် တဦး၏ ကို စ်တွင်းသို့ ပူးဝင်လေသည်)။

ရကန်းကို----မာရ်နတ်ယုတ်က ဤသို့(ပူးဝင်ကာ)ပြောဆိုအံပ် လေသော် ငါဘုရားသည် မာရ်နတ်ယုတ်ကို----

> "ဟယ်မာရ်ယုတ်----သင့်ကို ငါဘုရားသိ၏။ ်င္ပါလို ရဟန်းဂေါတမသည်မသိ'ဟူ၍များသင်အထင်မမှားလင့်၊ ဟယ်မာရ်ယုတ်----သင်ကား မာရ်နတ်ဖြစ်၏။ ဟယ်မာရိ

"အရှင်မြတ်....ငါသည် မြဲသောတရားကိုသာလျှင် 'မြဲ၏' ဟု ဆို၏၊ ခိုင်ခံ့သောတရား,တည်တံ့သောတရား, သီးသန့် ဖြစ်သောတရား, ရွှေလျောခြင်း သဘောမရှိသော တရား ကိုသာလျှင် 'ခိုင်ခံ့၏' 'တည်တံ့၏' 'သီးသန့်ဇြစ်၏' 'ရွှေ လျောခြင်းသဘောမရှိ' ဟု ဆို၏။ အကြင် ဗြဟ္မာ့ဘုံ၌ ပဋိသန္ဓေနေသူ, အိုသူ, သေသူ, ရွှေလျောသူ, တဖန်ကပ်

ရဟန်းတို့ ···· ဤသို့ ငါဘုရားက မာရ်နတ်ကို ပြောဆိုအပ်ပြီး လတ်သော် ဗကဗြဟ္မာကြီးသည် ငါဘုရားကို ဤသို့ ပြောဆို၏၊ ပြောဆိုပုံမှာ----

ဟု ပြန်လည်ချေပ ပြောဆိုခဲ့လေပြီ။

ဟုတ်…မဟာဗြဟ္မာကြီးသည်၎င်း, ဗြဟ္မာပရိသတ်သည် ၎င်း, အလုပ်အကျွေး ဗြဟ္မာအပေါင်းသည်၎င်း အလုံးစုံ သောသူတို့ပင် လင့်လက်တွင်းသို့ သက်ဆင်းကျရောက်ရ ကုန်၏၊ အလုံးစုံသော သူတို့ပင် သင့်အလိုသို့ လိုက်ပါကြရ ကုန်၏။ တယ် မာရ်ယုတ်…သင်၏ စိဘ်သန္တာန်ဝယ် 'ဤ ရဟန်းသည်လည်း ငါ့လက်တွင်းသို့ သက်ဆင်း ကျရောက် သူဖြစ်လေရာ၏၊ ဤရဟန်းသည်လည်း ငါ့အလိုသို့ လိုက်ပါ ရသူ ဖြစ်လေရာ၏၊ ဤရဟန်းသည်လည်း ငါ့အလိုသို့ လိုက်ပါ ရသူ ဖြစ်လေရာ၏၊ ဤရဟန်းသည်လည်း ငါ့အလိုသို့ လိုက်ပါ ရသူ ဖြစ်လေရာ၏၊ ဤရဟန်းသည်လည်း ငါ့အလိုသို့ လိုက်ပါ သင့်စလိုသို့ လိုက်ပါရသူလည်း ကျရောက်သူလည်း မဟုတ်၊ သင့်အလိုသို့ လိုက်ပါရသူလည်း မဟုတ်ချေ"—

ရတနာ ] ဗကဗြဟ္မာကြီးကို နှိမ်နှင်းဆုံးမတော်မူခြင်း ၄၄၇

ရောက်သောသူ မရှိ၊ထိုဗြဟ္မာ့ဘုံကိုပင် 'ဤဗြဟ္မာ့လောက၌ ပဋိသန္ဓေနေသူ, အိုသူ, သေသူ, ရွှေလျောသူ, တဖန်ကပ် ရောက်သောသူ မရှိ' ဟူ၍ ငါသည် ပြောဆို၏။ ဤကိုယ် နှင့် တက္ခသော ဗြဟ္မာ့လေး ကမ္မတပါး အခြားလွန်မြတ် သော ထွက်မြောက်ရာတရား မရှိသည်ကိုပင် ( = မရှိ၍ ပင်) 'ဤ ကိုယ်နှင့် တက္ကသော ဗြဟ္မာ့လောကမ္မတပါး အခြား လွန်မြတ်သော ထွက်မြောက်ရာ ဘရားလည်းမရှိ' ဟု ငါဆို၏။

မယာဒုဒ္ဓဝင်

្រុងនិ

990

ရဟန်း----လောက၌ သင့်ထက် ရှေးကျသည့် သမဏ မြာဟ္မဏတို့၏ ကျင့်ကြံမှုကား သင်၏ အသက်နှင့်အမျှပင် ဖြစ်ပေ၏၊ ထိုသမဏဗြာဟ္မဏတို့သည် (ဤကိုယ်နှင့် တကွ သော ဗြဟ္မာ့လောကမှ) တပါး အခြားလွန်မြတ်သော ထွက်မြောက်ရာရှိသည်ကိုလည်း '(ဤ ကိုယ်နှင့်တကွသော ဗြဟ္မာ့လောကမှ) တပါး အခြားလွန်မြတ်သော ထွက် မြောက်ရာ ရှိ၏'ဟူ၍၎င်း (ဤကိုယ်နှင့်တကွသော ဗြဟ္မာ့ လောကမှ)တပါး အခြားလွန်မြတ်သော ထွက်မြောက်ရာ မရှိသည်ကိုလည်း '(ဤကိုယ်နှင့်တကွသော ဗြဟ္မာ့လောက မှ) တပါး အခြားလွန်မြတ်သော ထွက်မြောက်ရာ မရှိ' ဟူရွှ်၎င်း သိကုန်ရာ၏။

ရဟန်း…တို့ကြောင့် သင့်ကို ငါသည် ဤသို့ဆို၏— (ဤဆိုလတ္တံ့သောအတိုင်း အခိုင်အမာ ရဲရဲကြီး ပြောဆို ၏ဟု ဆိုလိုသည်) 'သင်သည် (ဤကိုယ်နှင့်တကွသော ဗြဟ္မာ့လောကမှ တပါး) အခြား လွန်မြတ်သော ထွက် မြောက်ရာကိုလည်း တွေလိမ့်မည်မဟုတ်၊ပင်ပန်းရံ့ ဆင်းရဲ ရုံသာ သင်ဖြစ်ပေလိမ့်မည်။

ရဟန်း...သင်သည် အကယ်၍ ပထဝီဓာတ်ကို စွဲလမ်းမူ ငါ၏ အနီး၌နေရသူ, ငါ၏ တည်ရာ၌နေရသူ, ငါအလို ရှိတိုင်း ပြုပိုင်သည့် ငါ့လက်အောက်လူ ဖြစ်ပေလိမ့်မည်။ သင်သည် အကယ်၍ အာပေါဓာတ်ကို,တေဇောဓာတ်ကို, ဝါယောဓာတ်ကို, သတ္တဝါတို့ကို, နတ်တို့ကို, မာရ်နတ်ကို, အကယ်၍ ဗြဟ္မာကို စွဲလမ်းမူ ငါ၏ အနီး၌နေရသူ, ငါ၏ တည်ရာ၌နေရသူ, ငါအလိုရှိတိုင်း ပြုပိုင်သည့် ငါ့လက် အောက်လူ ဖြစ်ပေလိမ့်မည်"—-ဟု ဤကဲ့သို့ ပြောဆို၏။ (မြတ်စွာဘုရားရှင်က ထုံ့ပြန်၍ မိန့်တော် မူသည်မှာ)—-"ဗြဟ္မာ....ငါဘုရားသည်လည်း ဤသို့သိ၏— 'အကယ် ၍ ငါသည် ပထဝီဓာတ်ကို စွဲလမ်းမူ သင်၏အနီး၌ နေရသူ, လျှောက်ထား မေးမြန်းသည်မှာ----**''အရှင်မြတ် ··'ဗကဗြဟ္မ**ာသည် ဤသို့ကြီးသောတန်နိုး ရှိ၏၊ ဤသို့ ကြီးသောအာနုဘော်ရှိ၏၊ ဤသို့ များသော အကျော်အစော အခြံအရံရှိ၏'ဟု အဘယ်သို့ ငါ၏ဖြစ်ပုံကို သင်သိသနည်း၊ အစွမ်းသတ္တိကိုလည်း သင်သိသနည်း"—– **ဟူ၍ မေးမြန်းလေ၏။** ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်က မြေကြား

**ဟူ၍ မိန့်တော်မူ၏၊ ထိုအခါ ဗကဗြတ္စာက က**ဇန်ပြန်ကြား

ဗြဟ္မာ····စင်စစ်သော်ကား 'ဗကဗြဟ္မာသည် ဤသို့ ကြီးသော တန်ခိုးရှိ၏၊ ဤသို့ ကြီးသောအာနုဘော်ရှိ၏၊ ဤသို့ များသောအကျော်အစော အခြံအရံရှိ၏'ဟု သင်၏ ဖြ**စ်ပုံကိုလည်း ငါဘုရားသိ၏၊ အ**စ္စမ်ိဳးသတ္တိကိုလည်း ငါ ဘုရား်သိ၏"–

**သင်၏တည်ရာ၌နေရသူ, သင်အလိုရှ်တိုင်း**ပြုံပိုင်သည့် သ**င့်** လက်အောက်လူ ဖြစ်ပေလိမ့်မည်၊ အာပ်ပေါ်စာတက် တွေ **ောဓာတ်ကို, ဝါ**ယောဓာတ်ကို, သက္တဝါတို့ကို, နတ် **တို့ကို,မာ**ရ်နတ်ကို, အကယ်၍ ငါလည် ဗြဟ္မာကို စွဲလမ်းမူ **သင်၏အနီး၌နေရသူ, သ**င်၏ တည်ရာ၌နေရသူ, သင်အလို **ရှိတိုင်း**ပြုပိုင်သည့် သင့်လက်အောက်လူ ဖြစ်ပေလိမ့်မည်'— ဟု ငါဘုရားသည်လည်း သိပေ၏။

**ရတနာ] ဗကဗြဟ္မာကြီးကို နှိမ်နင်း**ဆုံးမတော်မူခြင်း 990

တော်မူသည်မှာ-----

"အရပ်ိမျက်နှာတို့၌ တင့်တယ်တွန်းလင်းစေလျက် လ္ နေတို့ လှည့်လည်ရာ ( = လောကဓာတ်စကြဝဋ္ဌာ တခု · 3 ပြခင်၌ ၀ ကြစလိုင်ကေလာခဲ့ ဒို မူးအောင်မပ် ( နလ တထောင်၌ သင်၏ အာဏာဘာည် ဖြစ်၏။ 🦳 ။ (အမိပ္ပါယ် ကား----လှနေအစုံတို့ အရပ်မျက်နှင်္ဂတို၌ တင့်တယ်ထွန်း လင်းစေလျက် လှည့်လည်ရာ အရပ်ခေသ အဝန်းအဝိုင်း တခုကို လောကဓာတ်စကြဝဋ္ဌာတခုဟူ၍ခေါ်သည်၊ ထိုသို့

[43

မဟ

0

သော လောကဓာတ်စကြ၀ဋ္ဌာတိုက်ပေါင်း တထောင်၌ သင်၏ အာဏာတန်ခိုး ပြန့်နွှံသည် – ဟု ဆိုလိုသည်)။ ဤလောကဓာတ်စကြ၀ဋ္ဌာပေါင်း တထောင်အတွင်း၌ သာ မြတ်သောသတ္တဝါ, ယုတ်သောသတ္တဝါအပေါင်းကို ၎င်း,တပ်မက်မှုရှိသူ,တပ်မက်မှုကင်းသူကို၎င်း, ဤစကြ၀ဋ္ဌာ ကို၎င်း, ကျန်သော(၉၉၉) ကိုးရာကိုးဆယ့်ကိုးခုကို၎င်း, ဤအတွင်း၌ သတ္တဝါတို့၏ ပဋိသန္ဓေတည်နေမှု သေမှုကို ၎င်း အသင်ဗကဗြဟ္မာသည် သိ၏။

ဗကဗြဟ္မာ····'ဤသို့လျင် ဗကဗြဟ္မာသည် တန်ခိုးကြီး သူအာနုဘော်ကြီးသူ များသောအခြံအရံအကျော်အစော ရှိသူဖြစ်သည်'ဟု သင်၏ ဖြစ်ပုံကိုလည်း ငါဘုရားသိ၏၊ အစွမ်းသတ္တိကိုလည်း ငါဘုရားသိ၏။ (မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ . မိန့်ကြားချက်မဆုံးသေးပါ။ ကြားညှှပ်၍ မှတ်ဖွယ်ကို ပြပါ ဦးမည်)—–

(ဤကဲ့သို့ မိန့်တော်မူသော မြတ်စွာဘုရားရှင်သည့် "ဗကဗြဟ္မာ.... သင်ကား စကြဝဠာ တိုက်ပေါင်း တထောင်အတွင်း၌သာ တန်ခိုး အာဏာ ပြန့်နှံ့သူ ဖြစ်၏၊ သို့စေကာမူ 'ငါသည် အလွန်ကြီးသော ဗြဟ္မာကြီးတဦးဖြစ်သည်'ဟု သင်ထင်မှတ်၍ နေ၏၊ သင်ကား စကြ-ဝဋ္ဌာတိုက် တထောင်ကိုသာ မြင်နိုင်သည့် သဟဿီဗြဟ္မာသာ ဖြစ်သည်၊ စင်စစ်သော်မူ သင်မှတပါး သင်ထက်သာလွန်ကြသည့် စကြဝဠာတိုက် နှစ်ထောင်ကို မြင်နိုင် စိုးအုပ်နိုင်ကြသည့် စို့သဟဿီ ဗြဟ္မာကြီးများ စကြဝဠာတိုက် သုံးထောင်ကို လေးထောင်ကို ငါးထောင်ကို တသောင်း ကိုစကြဝဠာ တိုက်ပေါင်း တသိန်းကိုမြင်နိုင်စိုးအုပ်နိုင်ကြသည့် သတ သဟဿီ ဗြဟ္မာကြီးများကား မရေတွက်နိုင်အောင်ပင် များစွာရှိကြ ကုန်၏၊ သို့စေကာမူ သင်သည် လေးထောင်မျှသော လုံကွင်းဖြင့် အတောင်များစွာ ရှည်လျားသည့် တောင်ရှည်ပုဆိုးကို နှိုင်းပြိုင်မှုပြုလုပ် ရန် အားထုတ်သော သူကဲ့သို့၎င်း (အဋ္ဌကထာလာ ဥပမာ) ဖမျက်နစ်ရုံ သောရေ၌ ငုပ်လျှိုးလိုသော သူကဲ့သို့၎င်း (ဋီကာလာ ဥပမာ) နွှား ခြေရာက္ခက်ကို ရေနက်ကြီးထင်မှတ်သောဖားငယ်ကဲ့သို့၎င်း (ပညာရှိမျိုား သုံးသည့် ဥပမာ) 'ငါသည် အလွန်ကြီးသော ဗြဟ္မာကြီးတဦး ဖြစ် သည်' ဟု အထင်ကြီးနေသူ ဖြစ်၏''ဟူ၍ နှိပ်ကွပ်တော်မူလေသည်)။ ဲ

ဗကဗြဟ္မာ....ဤပဌမဈာန်ဘုံမှ တပါးသော ဘုံဘဝ သည် ရှိသေးသည်သာတည်း၊ ထိုတုံဘဝကို သင်မသို့ မမြင်၊ ငါဘုရား သိ၏, မြင်၏၊ ဗကဗြဟ္မာ.... အာဘသာရ မည်သော ဘုံဘဝသည် ရှိသေးသည်သာတည်း၊ ယင်း အာဘဿရ ဘိုဘဝမှ စုတေခဲ့၍ ဤပဌမဈာန်ဘို၌ သင် ဖြစ်လာရ၏။ သင့်အဖို့ရာ (ဤပဌမဈာန်ဘို၌) အနေကြာ သွားခြင်းကြောင့် ထိုအောက်မေ့မှု = သတိသည် မေ့ ပျောက်၍ နေ၏၊ ထိုကြောင့် ထို (အာဘဿရ)ဘုံဘဝဂ<sup>9</sup> သင်မသိ, မမြင်၊ ထို (အာဘဿရ) ဘုံဘဝကို ငါဘုရား သိ၏, မြင်၏၊ ဗကဗြဟ္မာ....ငါဘုရားသည် ဤသို့(သင်မသိ သည့် အာဘဿရ ဘိုဘဝကို) သိသော ကြောင့်လည်း သင်နှင့် ဥာဏ်ပညာအားဖြင့် တူညီသူမဟုတ်ချေးအသယ် မှာ သင့်အောက် နိမ့်ကျပေအံ့နည်း၊ စပ်စစ်မှာမူ ငါသာ လျှင် သင့်ထက် ဉာဏ်ပညာအားဖြင့် သာလွန်သူဖြစ်၏၊ (၁) (မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ မိန့်ကြားချက် မဆုံးသေးပါး ကြားညှပ်၍ မှတ်ဖွယ်ကို ပြဆိုပါဦးမည်)

( ဤ ဗကဗြဟ္မာကြီးကား အထက်အထက် ဗြဟ္မာ့ပြည်မှ စုတေ ခဲ့၍ အောက်အောက် ဗြဟ္မာ့ပြည်၌ ပဋိသန္ဓ တည်နေသူ ဖြစ်လေ သည်၊ ချဲဦးအံ့—ထို ဗကဗြဟ္မာကြီးသည် လွန်ခဲ့သည့် ဘုရား မပွင့်သော ကပ်ကမ္ဘာတခုက ရသေ့ ရဟန်းပြု၍ ကသိုဏ်းရှုမှု= ပရိကံကို ပြုပြီးလျှင် သမာပတ်တို့ကို ဖြစ်စေခဲ့၍ စျာန် မလျှော ကျပဲ ထိုဘဝမှ စုတေလတ်သော် မဟာကပ်ငါးရာ အသက်ရှည်သည့် စတုတ္ထ စျာန်ဘုံ ဝေဟပ္ဖိုလ်ဘုံ၌ ဖြစ်၍ ထိုဝေဟပ္ဖိုလ်ဘုံ၌ အသက်တမ်း ပြည့် = မဟာကပ်ငါးရာ တည်နေပြီးလျှင် အောက်ဘုံ၌ ပဋိသန္ဓေကို တောင့်တ၍ အထက်တန်းစား ရူပါဝစရ တတိယစျာန်ကို ပွါးများပြီး လျှင် ထို (ဝေဟပ္ဖိုလ်ဘုံမှ စုတေလတ်သော်) မဟာကပ်ပေါင်း (၆၄) ခြောက်ဆယ့်လေးကပ် အသက်ရှည်သည့် တတိယစျာန်တုံ ဆုဘကိဏှ ဗြဟ္မာ့ဘုံ၌ ဖြစ်လေသည်။ အထူးမှတ်ရန်မှာ—တစုံတယောက်သောသူသည် အမိ သတ်ခြင်း စသော အာနန္တရိယကံပေါင်း များစွာတို့ကို ပြုအပ်ခဲ့သော် ထိုဇာဒနန္တ-ရိယကံပေါင်း များစွာတို့အနက်မှ အားအကြီးဆုံး အလေးဆုံး အာဒနန္တ

ရတနာ] ဗကဗြဟ္မာကြီးကို နှိမ်နင်းဆုံးမတော်မူခြင်း ၄၅၁

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

မြဦ

ရိယကံက သာလျှင် မဟာအဝီစိ အပါယ်ဘုံ၌ ပဋိသန္ဓေကျိုးပေး၍ ကျန် သော အာနန္တရိယကံများကမူ ပဋိသန္ဓေကျိုး မပေးကြပဲ ထိုပဋိသန္ဓေ ကျိုးပေးသည့် အာနန္တရိယကံအား အားအထောက်အကူသာ ပေးကြ သကဲ့သို့၊ ထိုအတူပင် ရူပဈာန်လေးပါးလုံးတို့ကို ပွါးများအပ်သည် ရှိသော် ထိုဈာန်လေးပါးတို့အနက်မှ အဓိပတိလေးပါးဖြင့် အထူးပြု၍ ပွါးအပ်သော ဈာန်ကသာလျှင် မိမိဆိုင်ရာ ရူပါဝစရငြဟ္မာ့ဘုံ၌ ပဋိ-သန္ဓေကျိုး ပေး၍ ကျန်သောရူပဈာန်တို့ကမူ မိမိတို့ ကိုယ်တိုင်က ပဋိသန္ဓေအကျိုးပေးခွင့် မရကြသောကြောင့် ပဋိသန္ဓေကျိုးကို မပေး ကြတော့ပဲ ထိုပဋိသန္ဓေကျိုးပေးသည့် ရူပဈာန်အားသာ အသက်တမ်း ပြည့် အကျိုးပေးနိုင်ရန် အားအထောက်အကူသာ ပေးကြလေကုန် သည်။ (ဋီကာမှ)

ဗကဗြဟ္မာကြီးသည် ထို သုဘကိဏ္ဍဗြဟ္မာ့ဘုံ၌ အသက်တမ်းပြည့် မဟာကပ်ပေါင်း (၆၄) ခြောက်ဆယ့်လေးကပ် တည်နေပြီးလျှင် ရှေး နည်းအတူ အထက်တန်းစား ရူပါဝစရ ဒုတိယစျာန်ကို ပွါးများ၍ (ထိုသုဘကိဏ္ဍဘုံမှ စုတေလတ်သော်) မဟာကပ်ပေါင်း (ဂ) ရှစ်ကပ် အသက်ရှည်သည့် ဒုတိယစျာန်ဘုံ = အာဘဿရဗြဟ္မာ့ဘုံ၌ ဖြစ်လေ သည်။ ထိုဘုံ၌ အသက်တမ်းပြည့် မဟာကပ်ပေါင်း(ဂ)ရှစ်ကပ် တည်နေ ပြီးလျှင် ရှေးနည်းအတူ အထက်တန်းစား ရူပါဝစရ ပဋ္ဌမစျာန်ကို ပွါး -များ၍ (ထို အာဘဿရဘုံမှ စုတေလတ်သော်) အန္တရကပ်အနေအား ဖြင့် ခြောက်ဆယ့်လေးကပ်=အသင်္ချေယျကပ် အနေအားဖြင့် တကပ် သာ အသက်ရှည်သည့် ပဋ္ဌမစျာန်ဘုံ=မဟာဗြဟ္မာဘုံ၌ ဖြစ်လေ၏။

ထိုဗကဗြဟ္မာကြီးသည် မိမိယခုရောက်နေဆဲ ပဌမစျာန်မဟာဗြဟ္မာ ဘုံ၌ ပဌမရွှေပိုင်း အချိန်ကာလကမူ မိမိပြုခဲ့သည့် စျာန်ကုသိုလ်ကံကို ၎င်း မိမိဖြစ်ခဲ့ရသည့် အတိတ်ဘဝဘုံဌာနကို၎င်း သိသေး၏၊ အချိန် ကာလ ကြာလွန်လတ်သော်ကား ထို နှစ်ပါးစုံကိုပင် မေ့လျော့၍ သဿတအယူမှားကို ယူမှားလေတော့၏။ ထို့ကြောင့် ထို ဗကဗြဟ္မာ ကြီးကို မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ထိုအောက်မေ့မှုသတိ မေ့ပျောက်၍ နေသောကြောင့် ထို အာဘဿရဘုံဘဂကို သင် မသိ မမြင်" စသည် မိန့်ဆိုတော်မူလေသည်။

်မကဗြဟ္မာကြီး၏ အတိတ်ဖြစ်ရစ်စာတ် ထိုသို့ မြတ်စွာဘုရားရှင်က မိန့်ကြားတော်မူလတ်သောအခါ ဗက-ဗြဟ္မာကြီးသည် ''ရဟန်းဂေါတမသည် ငါ၏ ဘဝအဆက်ဆက် အသက် ရတနာ] ဗကဗြဟ္မာကြီးကို နှိမ်နင်းဆုံးမတော်မူခြင်း ၄၅၃

တမ်းကို၎င်း ဖြစ်ခဲ့ဘူးသည့် ဘုံဘဝဌာနများကို၎င်း ရှေးကပြုခဲ့ဘူးသည့် စျာန်ကုသိုလ်ကံများကို၎င်း သိ၏၊ ယခုအခါ င၊သည် ရဟန်းဂေါတမကို ရှေးကပြုခဲ့ဘူးသည့် (ငါ၏)ကုသိုလ်ကံကို မေးတော့အံ့''ဟု ကြံစည်စဉ်း စားပြီးနောက် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို မိမိ၏ ရှေးကပြုခဲ့ဘူးသော ကောင်း မှုကုသိုလ်ကံကို မေးလေ၏၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဖြေကြားဟောဆို တော်မှု၏။

ခွဲ့ျဉီးအံ့ — ဤဗကဗြဟ္မာကြီးသည် ရှေးအတိတ်အခါဝယ် အမျိုး ကောင်းသားတဦးဖြစ်၍ ကာမတရားတို့၌ အပြစ်ကို မြင်ပြီးလျှင် "ပဋိ-သန္ဓေနေခြင်း, အိုခြင်း, နာခြင်း, သေခြင်း၏ အဆုံးကို ငါပြုအံ့"ဟု ကြံစည်ကာ တောထွက်၍ ရသေ့ ရဟန်းပြုပြီးလျှင် လောကီသမာပတ် စျာန်များကို ဖြစ်စေ၍ အဘိညာဏ်၏အခြေပါဒ စျာန်ကိုရရှိလျက် ဂင်္ဂါမြစ်ကမ်းအနီး၌ သစ်ရွက်မိုး ကျောင်းကလေး ဆောက်လုပ်ကာ စျာန်တရား၌.မွေ့လျော်ခြင်းဖြင့် အချိန်ကို ကုန်လွန်စေ၏။

အထူးအားဖြင့် ထိုသို့နေစဉ်အခါ မကြာမကြာ လ<mark>ှည်းကုန်သည်</mark> တို့သည် လှည်းအစီး ငါးရာတို့ဖြင့် သဲကန္တာရကို ဖြတ်သန်းသွားလာ ကြကုန်၏။ သဲကန္တာရ၌ကား နေ့အခါ၌ မသူားနိုင်ပဲ ညဉ့်အခါ၌သာ သွားရခြင်း ဖြစ်လေသည်။ ထိုသို့ လှည်းကုန်သည်များ သဲကန္ထာဂုခရီး ကို ဖြတ်သန်း၍ ညဉ့်အခါ၌ သွားကြသောအခါ ရွှေဆုံးလှည်း၏ ရွှေ ဆုံးထမ်းပိုး၌ ကႋအမ်(ကောက်အပ်)သော နွှားတို့သည် သွားကြရင်း ပင် (မျက်စီလည်ကာ) နောက်သို့ ပြန်လှည့်၍ လာရင်းလမ်းသို့သာ ရှေးရှုသွားကြလေကုန်၏၊ ကျန်သောလှည်းများလည်း ထိုနည်းအတူပင် လာလမ်းသို့ ပြန်လှည့်ကြ၍ အရက်တက်သောအခါကျမှ ကုန်သည် များသည် ပြန်လှည့်လာကြောင်းကို သိရှိကြလေ၏။ ထိုလှည်းကုန်သည်တို့အဖို့ ထိုနေ့ကား သဲကန္တာရကို လွန်မြောက် ရမည့်နေ့ဖြစ်၏၊ အလုံးစုံသော ထင်း ရေများကား ကုန်ခဲ့လေပြီ၊ သို့ ရကား ''ယခုအခါ ငါတို့အသက် မရှိတော့ပြီ''ဟု ကြံစည်ကြ၍ လှည်း များကို ချွတ်ကြကာ နွှားများကို လှည်းဘီးတို့၌ ဖွဲ့ချည်ကြ၍ လူများ သည် လှည်းနောက်မြီးအရိပ်သို့ဝင်၍ အိပ်ကြကုန်၏။ ဗကဗြဟ္မာအလောင်း ဈာန်ရ ရသေ့ သည်လည်း နံနက်စောစော ပင် သစ်ရွက်မိုးကျောင်းကလေးမှ ထွက်၍ ကျောင်းတံခါး၌ ထိုင်လျက် ဂင်္ဂါမြန်ကို ကြည့်ရှိလတ်သော် ကျောက်စိမ်းတုံးကြီး လိမ့်၍ လိမ့်၍ လာသကဲ့သို့ ဂင်္ဂါမြစ်တပြင်လုံး ကြီးစွာသောရေအယဉ်ဖြင့် လွှမ်းဖုံး

[ရီဦ

စီးဆင်း၍လာသည်ကို မြင်ရ၍ "ဤလောက၌ ဤသို့သဘောရှိသည့် ချိမြိန်သောရေကို မရသည့်အတွက် ပင်ပန်းနွမ်းနယ် နေကြသော သတ္တဝါများရှိကြလေသလော"ဟု ကြံစည်ဆင်ခြင်လတ်သော် သဲကန္တာ ရ အတွင်း၌ ဒုက္ခရောက်နေသော ထိုလှည်းကုန်သည်အပေါင်းကို မြင်၍ "ဤသတ္တဝါတို့သည် မပျက်စီးကြပါစေကုန်လင့်"ဟု စိတ်သန်တောင့်တ ပြီးလျှင် "ဤဂင်္ဂါမြစ်မှ ကြီးစွာသော ရေအစုသည် ပြတ်၍ သဲကန္တာရ၌ လှည်းကုန်သည်များသို့ ရှေးရှူ စီးသွားစေသတည်း"ဟုအဘိညာဏ်စိတ် ဖြင့် အဓိဋ္ဌာန်လေ၏။

အဘိညာဏ်စိတ် ဖြစ်သည်နှင့် တပြိုင်နက်ပင် မြောင်းတွင်းသို့ စီးဆင်းသည့်အလား ကြီးစွာသော ရေအစုသည် ထို သဲကန္တာရသို့ စီးသွားလေ၏၊လူများသည် ရေသံဖြင့် နေရာမှထကြ၍ ရေကို မြင်ကြရ လေလျှင် အလွန်ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ ဖြစ်ရှိကြလျက် ရေမိုးချိုးကြ သောက်ကြပြီးလျှင်နွှားများကိုလည်း ရေတိုက်ကြ၍ ချမ်းချမ်းသာသာ မိမိတို့ အလိုရှိရာဌာနသို့ ရောက်ဆိုက်ကြလေကုန်၏။

မြတ်စ္စာဘုရားရှင်သ<mark>ည် ဗက</mark> ဗြဟ္မာ**ကြီး**၏ ထို ရှေးကုသိုလ် **ကံ**ကို ပြတော်မူလိုသည်ဖြစ်၍——

> ယံ တွံ အပါယေသိ ဗဟူ မနုဿေ၊ ပိပါသိတေ ဆမ္မနိ သမ္မရေတေ။ တံ တေ ပုရာဏံ ဝတသီလဝတ္ထံ၊ သုတ္တပ္ပဗုဓ္ဓေါဝ အနုဿရာမိ။

(ဗြဟ္မေ≕ဗကသညာ အိုဗြဟ္မာ....)။တဲ့≕သင်သည် (ပုဗ္ဗေ≕အတိတ် ဝေးစွာ စျာန်ရ ရသေ့ဖြစ်သည့် ရှေးအခါ၌)။ ဃမ္မနိ သမ္မရေတေ≕ သဲကန္တာရအတွင်းဝယ် နေပူဖြင် နှိပ်စက်အပ်ကုန်သော။ ပိပါသိတေ≕

သဲကန္တာရအတွင်းဝယ် နေပူဖြင့် နှိပ်စက်အပ်ကုန်သော။ ပိပါသိတေ= ရေသိပ် (ရေငတ်)၍ နေကုန်သော။ ဗဟူ မနုဿေ=များလှဘိတောင်း လှည်းကုန်သည် လူအပေါင်းတို့ကို။ယံ အပါယေသိ=အဘိညာဏ်ဈာန် တန်ခိုးဖြင့် အကြင်ရေမိုး သောက်ချိုး သုံးဆောင်စေခဲ့လေပြီ။ တေ= သင်၏။ ပုရာဏံ=ရှေး၌ဖြစ်သော။ တံ ဝတသီလဝတ္တံ – ထိုဆောက်တည် အပ် လေ့လာကျင့်သုံးအပ်သည့် အကျင့်သီလဝတ်ကို။အဟံ=လူသုံးပါး တို့၏ဆရာ ဘုရားငါသည်။ သုတ္တပ္ပဗုဒ္ဓေါဝ=အိပ်သည့် ယောက်ျား နိုးသောလားသို့။ အနုဿရာမိ=မုဗ္ဗေနိဝါသာနံ့ဿတိဉာဏ်ဖြင့် ဖန်ဖန် စေ့စေ့ အောက်မေ့သိမြင်ပေ၏။—– ဟူသော ဤဂါထားကို ဟောကြားတော်မူလေ၏။ (က) ရတနာ] ဗကဗြဟ္မာကြီးကို နှိမ်နင်းဆုံးမတော်မူခြင်း ၄၅၅

နောက်တချိန်၌ ထိုရသေ့သည် ဂင်္ဂါမြစ်ကမ်းတခုဝယ် သစ်ရွက်မိုး ကျောင်းကလေး ဆောက်လုပ်ကာ တောရွာကလေးတခုကို အမှီဂေါစရ ဂါမ်ပြူကာ နေထိုင်လေ၏။ ထိုအခါ ခိုးသားဓားပြများသည် ထိုရွာ ကလေးကို ရိုက်နှက်ပုတ်ခတ်လုယက်၍ ရွှေငွေအနှစ်များကို လုယူကြကာ ကွဲခြွားတိုက်ပြင်း သံု့ပန်းလူများကို၎င်း ခေါ် ဆောင်၍ သွားကြလေး ကုန်၏။ ကွဲများ နွှားများ ခေးများ လူများသည် ဆူဆူညံညံ ကျယ်စွာ သောအသံဖြင့် ဟစ်အော်ကြလေး။. ရသေ့သူမြတ်သည် ထိုအသံကို ကြားရ၍ "ဤသို့ဖြစ်ခြင်းသည် အသို့နည်း"ဟု ဆင်ခြင်သည်ရှိသော် 'ရွာနေ လူတို့အား ဘေးဖြစ်လေပြီ" ဟု သိ၍ ''ပါမြင်စဉ် ဤသတ္တဝါ တို့သည် မပျက်စီးကြပါစေကုန်သတည်း ''ဟု စိတ်သန်တောင့်တလျက် အဘိညာဏ်၏အခြေပါဒဖြစ်သော ဈာန်ကို ဝင်စား၍ ထိုဈာန်မှ ထပြီး သော် အဘိညာဏ်ဈာန်စိတ်ဖြင့် ခိုးသားဓားပြတို့၏ ခရီးရင်ဆိုင်၌ မိခိတ္ခိုဆိုင်ရာ ပစ်ခတ်တီးမှုတ်ဟစ်ကြွေးမှုပြုလုပ်ကာ ချီတက်လာသော (ဆင်, မြင်း, ရထား, ခြေလျင် အားဖြင့် ) အင်္ဂါလေးရပ် ပါရှိ သည့် စစ်တပ်ကြီးကို ဖန်ဆင်းလေသည်။

ခိုးသား ဓားပြတ္ခိုသည် ထိုစစ်တပ်ကြီးကို မြင်ကြရ၍ ''ပြည့်ရှင် မင်းကြီး ထွက်ကြွလာပြီ''ဟု ထင်မှတ်ကြကာ လုယက်ထားသမျှသော ပစ္စည်းများအားလုံးကို စွန့်ပစ်ထွက်ပြေးကြလေကုန်၏။ ရသေ့သူမြတ် သည် ''အကြင်ပစ္စည်းသည် အကြင်သူ၏ ဥစ္စာဖြစ်၏၊ ထိုပစ္စည်းသည် ထိုသူ၏ ဥစ္စာသာ ''ဖြစ်စေသတည်း''ဟု အဓိဋ္ဌာန်၏၊ ထို ရှင်ရသေ့ အဓိဋ္ဌာန်ချက်အဘိုင်းပင် ဖြစ်လေသည်၊ လူများအပေါင်းသည် ချမ်း သာခြင်းသို့ ရောက်ရှိကြလေသည်။

ြ မြ**တ်စွ**ာဘု<mark>ထုး</mark>ရှင်သည် ဗကဗြဟ္မာကြီး၏ ဤရှေးကုသိုလ်ကံကိုလည်း

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

[ ဗုဒ္ဓ

လာသော။ ဇနံ = ရွှာ၌နေသူ လူအပေါင်းကို၎င်း။ ဂဟီတံ = ခိုးသူတို ယူငင်အပ်သည့် ဥစ္စာစုကို၎င်း။ ယံ အမောစယီ = အင်္ဂါလေးရပ် စစ်တပ် ကို ဖန်ဆင်း၍ ခိုးသူတို့လက်တွင်းမှ ရှင်းရှင်းလွတ်မြောက်စေခဲ့လေပြီ။ - တေ = သင်၏။ ပုရာဏံ = ရှေး၌ဖြစ်သော။ တံ ဝတသီလဝတ္တံ = ထို ဆောက်တည်အပ် လေ့လာ ကျင့်သုံးအပ်သည့် အကျင့်သီလဝတ်ကို။ အဟံ = လူသုံးပါးတို့၏ဆရာ ဘုရားငါသည်။ သုတ္တပ္ပဗုဒ္ဓေါဝ = အိပ်သည့် ယောက်ျား နိုးသောလားလျင်။ အနုဿရာမိ = ပုဗ္ဗေနီဝါသာနုဿတိ ဉာဏ်ဖြင့် ဖန်ဖန်စေ့စေ့ အောက်မေ့သိမြင်ပေ၏။ — ဟူသော ဤဂါထာကို ဟောကြားတော်မူလေ၏။ (ခ)

တဖန် နောက်တချိန်၌ ဂင်္ဂါမြစ်အထက် ( = အညာ) နေ အိမ်တအိမ် သည် ဂင်္ဂါမြစ်အောက် ( = အကြေ) နေ အိမ်တအိမ်နှင့် သမီးပေးခြင်း သမီးဆောင်ခြင်း = ထိမ်းမြားမင်္ဂလာသတင် ဆင်ယင်ကျင်းပ မိတ်ဖွဲ့ ကြ၍ လှေချင်းပေါင်းစပ်ကာ ဖောင်ပမာပြုလုပ်ကြပြီးလျှင် ထိုအပေါ်၌ များစွာသောခဲဖွယ် စားဖွယ်များ နံ့သာပန်းမာလ် စသည်များကို တင်ဆောင်ကြ၍ ဂင်္ဂါမြစ်ရေအယဉ်ဖြင့် လာရောက်လေ၏။ လှေပေါ် ပါ လူအများတို့သည် ခဲကြ,စားကြ,ကခုန်ကြ,သီဆိုကြလျက် နတ်ဗိမာန် ကြီးဖြင့် သွားကြရသကဲ့သို့ လွန်စွာ မြူးထူးပျော်ပါး အားရဝမ်းသာ ဖြစ်ရှိကြကုန်၏။

ထိုအခါ ဂင်္ဂါမြစ်၌ စိုးအုပ်နေထိုင်သော နဂါးမင်းသည် ထိုလူများကို မြင်၍ အမျက်ထွက်ကာ ''ဤလူများသည် 'ငါတို့ ဤကဲ့သို့ မြူးထူး ပျော်ပါး ကစားလွန်းကြလျင် ဂင်္ဂါမြစ်နေနဂါးမင်း အမျက်ထွက်လိမ့် မည်'ဟု ငါ့အပေါ်၌ အမှတ်မပြုကြကုန်၊ ယခုအခါ ထိုလူများကို သမုဒြာ တွင်းသို့သာလျှင် ရောက်စေအံ့''ဟု ကြံစည်၍ ကြီးစွာသော ကိုယ်ခန္ဓာ အတ္တဘောကို ဖန်ဆင်းပြီးလျှင် ရေကို နှစ်ခြမ်းခွဲ၍ ဖွားကန်ပေါ် တက် လာကာ ကြီးစွာသောပါးပျဉ်းကို ထောင်လျက် တရှူးရှူးအသံကို ပြုံလျက် ပေါက်သတ်တော့မည့်အဟန်ဖြင့် တည်နေလေ၏။ လူများအပေါင်းသည် နဂါးမင်းကို မြင်ရ၍ ကြောက်လန့်ရကား ဟစ်အော်ဖောက်ပြန် ကျယ်လောင်သောအသံကို ပြုကြလေ၏၊ ရသေ့ သူမြတ်သည် သစ်ရွက်မိုးကျောင်း၌ ထိုင်နေရင်းကပင် ထိုအသံကို ကြားရ၍ ''ဤလူများသည် စောစောပိုင်းက က-ခုန်ကြ, သီဆိုကြကာ အလွန်ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ လာကြကုန်၏၊ ယခုအခါ၌ကား ဘေးတွေ၍ ကြောက်လန့်သောအသံကို ဟစ်အော်မြည်တမ်းကြကုန်၏၊ အကြောင်း ရတနာ] ဗကဗြဟ္မာကြီးကို နှိမ်နင်းဆုံးမတော်မူခြင်း ၄၅၇

အသို့နည်း "ဟု ဆင်ခြင်တော်မူလေလျှင် နဂါးမင်းကို မြင်ရ၍''ငါမြင်စဉ် ဤလူများသည် မပျက်စီးကြပါစေလင့် "ဟု ကြံစည်အောက်မေ့ကာ အဘိညာဏ်၏အခြေပါဒဈာန်ကို ဝင်စား၍ မိမိ၏ ပကတိအတ္တဘောကို စွန့်ပယ်ကာ ဂဋ္ဌုန်ငှက်မင်းအသွင် ဖန်ဆင်းပြီးလျှင် နဂါးမင်းအား သုတ်ချီတော့မည့်အဟန် ပြလေ၏။

နဂါးမင်းသည် အလွန်ကြောက်လန့်ကာ ပါးပျဉ်းကို ရုပ်သိမ်း၍ ရေတွင်းသို့ ဝင်လေ၏၊ လူမျှားအပေါင်းသည် ချမ်းသာခြင်းသို့ ရောက် ကြလေ၏။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဗကဗြဟ္မာကြီး၏ ဤရှေးကောင်းမှုကုသိုလ် ကံကိုလည်း ပြတော်မူလိုသည်ဖြစ်၍— ဂင်္ဂါယ သောတသွိ ဂတီတနာဝံ၊ လူဒ္ဒေန နာဂေန မနုဿကပ္ပါ၊ အမောစယိတ္ထ ဗလသာ ပသယ္။ တံ တေ ပုရာဏံ ဝတသီလဝတ္ထံ၊ သုတ္တပ္ပဗုဒ္ဓေါဝ အနုဿရာမိ။ (ဗြဟ္မေ=ဗကသညာ အိုဗြဟ္မာ....။ တွိ =သင်သည်။ ပုဗ္ဗေ=ဓာတိတ် ဝေးစွာ ရသေ့ ဖြစ်သည့်ရှေးအခါ၌)။ လုဒ္ဒေန=ကြမ်းကြုတ်ခက်ထန် သော။ နာဂေန=ဓေနတ်နဂါးသည်။ ဂင်္ဂါယ=ဂင်္ဂါမြစ်၏။ သော-တသ္မိ =ရေအယဉ်၌။ မနုဿကပ္ပါ=နှစ်ရွာနေငြား လူအများကို ပျက် ပြားႏိုးရှုံးစေလိုသောကြောင့်။ ဂတီတနာဝံ=ခြောက်လှန့်နှိပ်စက်အပ် သော လှေကို။ ဗလသာ=ဝိကုဗ္ဗနိဒ္ဓိ မည်ရှိထင်ရှား အဘိညာဏ်စွမ်း

အားဖြင့်။ ပသယ္=းလွှမ်းမိုး၍။ အမောစယိတ္ထ=နီဂါးတေးမှ ကင်းဝေး လွတ်မြောက်စေခဲ့ပြီ။ တေ=သင်၏။ ပုရာဏံ=ရှေး၌ဖြစ်သော။ တံ ဝတသီလဝတ္တံ=ထိုသောက်တည်အပ် လေ့လာကျင့်သုံးအပ်သည့်အကျင့် သီလဝတ်ကို။ အဟံ =လူသုံးပါးတို့၏ ဆရာ ဘုရားငါသည်။ သုတ္တပ္ပ-ဗုဒ္ဓေါဝ=အိပ်သည့်ယောက်ျား နိုးသောလားလျင်။ အနုဿရာမိ= ပုဗ္ဗေနိဝါသာနုဿတိဉာဏ်ဖြင့် ဖန်ဖန်စေ့စေ့ အောက်မေ့ သိမြင် ပေ၏။—

ဟူသောဤဂါထာကို ဟောကြားတော်မူလေ၏။ (ဂ)

နောက်တချိန် တခုသောဘဝဝယ် ဤဗကဗြဟ္မာကြီး အလောင်းသည် ကေယဝ-မည်သော ရသေ့ သူမြတ် ဖြစ်လေသည်၊ထိုအှာခါ၌ အကျွန်ုပ်တို့ မလာ၁မ်ဒီ၀၄

ဗုဒ္ဓ

ဘုရားအလောင်းတော်သည် ကပ္ပ – မည်သော လုလင်ဖြစ်ကာ ကေသဝ ရသေ့ ဆရာကြီး၏ အနီးထံပါး အမြဲစစား ပြုစုလုပ်ကျွေးသည့် အန္တေ-ဝါသိက တပည့်ဖြစ်လျက် ဆရာကြီး၏ အဘယ်အမှုကို ပြုရမည်နည်း**ဟူ** အမြဲအမိန့်ကို နာခံသူ, ဆရာကြီးနှစ်သက်သည်ကိုသာ ပြုလုပ်လေ့ရှိသူ, အဖြဲအမိန့်ကို နာခံသူ, ဆရာကြီးနှစ်သက်သည်ကိုသာ ပြုလုပ်လေ့ရှိသူ, ဘဏ်ပညာနှင့်ပြည့်စုံသူ, အကျိုးရှိအောင် ကျင့်ကြံသူ ဖြစ်ခဲ့လေသည်။ ကေသဝရသေ့ဆရာကြီးသည် ထိုတပည့်ရင်း ကပ္ပရသေ့ကို ကင်းကွာ၍ သွားလာ နေထိုင် စားသောက်မှု အစရှိသည်ကို ပြုခြင်းငှါ မစွမ်းနိုင်။ ဗာရာဏသီမင်းက ပြုစုလုပ်ကျွေးအပ်ပါသော်လည်း မင်းကို စွန့်ခဲ့၍ တပည့်ရင်းကြီး ကပ္ပရသေ့ကိုသာ အမှီပြု၍ အသက်မွေးမှုကို ပြုလေ သည်။ (ဝတ္ထုကြောင်း အကျယ်ကို စတုက္ကနိပါတ် ကေသဝ ဇာတ်၌ ကြည့်ရှုရာ၏)။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဗကဗြဟ္မာကြီး၏ ဤရှေးကောင်းမှု ကုသိုလ် ကံကိုလည်း ပြတော်မူလိုသည်ဖြစ်၍—–

> ကပ္ပေါ စ တေ ဗဒ္ဓစရော အဟော**သိ၊** သမ္ဗုဒ္ဓိမန္တံ ဝတိနံ အမည်။ တံ တေ ပုရာဏံ ဝတသီလဝတ္တံ၊ သုတ္တပ္ပဗုဒ္ဓေါဝ အနုဿရာမိ။

(ဗြဟ္မေ=ဗကသညာ အိုဗြဟ္မာ...။ အဟံ=လူသုံးပါးတို့၏ ဆရာ ဘုရား ငါသည်။ အတီတေ ကေသ္မိ ဘဝေ=အတိတ်ကာလ တခုသော ဘဝတုန်းက) ။ တေ=ကေသဝဟု နာမမည်တွင် သူတော်စင်ရသေ့ဖြစ်ခဲ့ သော သင်၏။ဗခ္ဓစရော=ထံပါးနီးရပ် ဆည်းကပ်မြဲထွေ အန္တေဝါသိက တပည့် ဖြစ်သော။ ကပ္ပေါ=ကပ္ပ မည်တွင် ရသေ့ သူတော်စင်သည်။ အဟောသိ=ဖြစ်ခဲ့လေပြီ။ ( တံ့= သင်သည်။ မံ=ငါ့ကို။ တဒါ= တိုစဉ် အခါ၌) ။သမ္မုဒ္ဓိမန္တံ=ကောင်းမြတ်ထူးချွန် ပညာဉာဏ် ရှိသူဟူ၍ ၎င်း။ ဝတိနံ=ကိုယ်ကျင့်သီလ လောက်ငကုံလုံ ပြည့်စုံသူဟူ၍၎င်း။ အမည်=မြတ်နိုးအားရမ်း ချီးမွမ်းခဲ့လေပြီ။ တေ=သင်၏။ ပုရာဏံ= ရှေး၌ ဖြစ်သော။ တံ ဝတသီလဝတ္တံ=ထိုဆောက်တည်အပ် လေ့လာ ကျင့်သုံးအပ်သည့် အကျင့်သီလဝတ်ကို။ အဟံ=လူသုံးပါးတို့၏ဆရာ ဘုရား ငါသည်။ သုတ္တပ္ပဗုဒ္ဓေါဝ=အိပ်သည့်ယောက်ခြား နိုးသောလား လျင်။ အနုဿရာမိ=ပုဗ္ဗေနိဝါသာနုဿတိဉာဏ်ဖြင့် ဖန်ဖန် စေ့စေ့ အောက်မေ့သိမြင်ပေ၏။–– ဟူသော ဤဂါထာကို ဟောကြားတော်မူလေ၏။ (ဃ)

၄၅၀

ဩဘာသယံ တိဋ္ဌတိ ဗြဟ္မလောကံ။ (မာရိသ = ဒုက္ခခပ်သိမ်း ငြိမ်းတော်မူပြီးသော မြတ်စွာဘုရား....။ တွံ = အရှင်ဘုရားသည်)။ အဒ္ဓါ = မချွတ်ဧကန် အမှန်ပင်။ မမ= အကျွန်ုပ်၏။ ဧတံ အာယုံဆထိုအတိတ်ဘဝက ဖြစ်ခဲ့သမျှ အသက်တမ်း ကို။ ပဇာနာသိ = ပိုင်းခြားထင်ထင် သိမြင်တော်မူပါပေ၏။ အညမ္ပိ= (အကျွန်ုပ်၏ အသက်မှတပါး) ဉေယျတရားအားလုံးကိုလည်း။ ဇာ-နာသိ = ပိုင်းခြားထင်ထင် သိမြင်တော်မူပါပေ၏။ တထာ ဟိ == ထို့ကြောင့်ပင်လျှင်။ ဗုဒ္ဓေါ = သဗ္ဗညူဗုဒ္ဓ မှန်လှပါပေ၏။ တထာ ဟိ= ထိုသို့ သဗ္ဗညူဗုဒ္ဓ မှန်လှသောကြောင့်ပင်လျှင်။ တေ = အရှင်ဘုရား၏။ အယံ ဧလိတာနုဘာဝေါ = ဤထွန်းလင်းတောက်ပြောင် ကိုယ်တော် ရောင် အာနုဘော်သည်။ ဗြဟ္မလောကံ=ဗြဟ္မာ့ပြည် အလုံးကို။ ဩဘာ-သယံ – ဩဘာသယန္အော = နေ့လရာထောင် မကအောင်ပင် တောက် ပြောင်ထွန်းပလျက်။ တိဋ္ဌတိ=တည်ပါပေ၏။— ဟူသော ဤဂါထာကို လျှောက်ဆိုလေသည်)။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ကြားညှှပ်အနေဖြင့် ဗကဗြဟ္မာကြီး မေးမြန်း လျှောက်ထားချက်အရ ဤအတိတ်ဇာတ် ဖြစ်ရပ်များကို ဟောကြားတော်မူပြီးလျင် တဖန် မူလ အနုသန္ဓေစကားရဲပ်နှင့် ဆက်စပ်၍ ဤသို့ ဟောတော်မူအပ်လေသည်— ဗကဗြဟ္မာ····သုဘကိဏ္မမည်သော ဘုံဘဝသည်၎င်း, ဝေဟပ္ဖိုလ်မည်သော ဘုံဘဝသည်၎င်း,အဘိဘူမည်သော

စာခွါ ပဇာနာသိ မမေတမာယံ၊ အညမွိ ဇာနာသိ တထာ ဟိ ဗုဒ္ဓေါ။ တထာ ဟိ တျာယံ ဇလိတာနုဘာဝေါ၊ ဩဘာသယံ တိဋ္ဌတိ ဗြဟ္မလောကံ။

ဤသို့လျှင် မြက်စွာဘုရားရှင်သည် ဗကဗြဟ္မာကြီး၏ အမျိုးမျိုး သော ကိုယ်အဖြစ်တို့က ပြုလုပ်ခဲ့သော ကောင်းမှု ကုသိုလ်ကံကို ဟောကြားညွှန်ပြတော်မူ၏၊ မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားတော်မူစဉ်ပင် ဗကဗြဟ္မာကြီးသည် မိမိ၏ အတိတ်ဖြစ်ရပ် ဇာတ်များကို ပြန်၍ အမှတ်ရရှိလေသည်၊ ထိုဗကဗြဟ္မာကြီး၏ ဉာဏ်ဝ၌ ဆီမီးအထောင် ထွန်းညှိသောအခါ အဆင်းအမျိုးမျိုး ထင်ရှားသကဲ့သို့ အလုံးစုံသော အတိတ်ကံများ ထင်ရှား၍ ထင်ရှား၍ လာလေကုန်၏။ ဗကဗြဟ္မာကြီး သည် သဒ္ဓါရွှန်းစို ကြည်ညှိသောစိတ် တရိပ်ရိပ် ဖြစ်ရှိလတ်ရကား—

ရတနာ] ဗကဗြဟ္မာကြီးကို နှိမ်နင်းဆုံးမတော်မူခြင်း ၄၅၉

ဘုံဘလည်၎င်း ရှိသေးသည်သာတည်း၊ ထို ဘုံဘဝကို သင် မသိ မမြင်၊ ထိုဘုံဘဝကို ငါဘုရား သိ၏, မြင်၏။ 'ဗကဗြဟ္မာ ···· ငါ ဘုရားသည် ဤသို့ (သင် မသသည့် အဘိဘူဘုံဘဝကို) သိသောကြောင့်လည်း သင်နှင့် ဥဏ် ပညာအားဖြင့် တူညီသူ မဟုတ်ချေ၊ အဘယ်မှာ သင့် အောက် နိမ့်ကျပေအံ့နည်း၊ စင်စစ်မှာမူ ငါဘုရားသာ လျှင် ஐဏ်ပညာအားဖြင့် သင့်ထက် သာလွန်သူဖြစ်၏။ ထိုနောင်မှ မြတ်ဖွာဘုရားရှင်သည် ဗကဗြဟ္မာကြီးအားတဆင့် တက်၍ ကိုယ်တော်မြတ်သည် ဗြဟ္မာကြီးနှင့် အလိဥာဏ်ပညာ အားဖြင့် တူညီမျှသူမဟုတ်သည်၏ အဖြစ်ကို၎င်း,ကိုယ်တော်မြတ် ကသာ အသိညဏ်ပညာအားဖြင့် ဗကဗြဟ္မာကြီးထက် သာလွန်

မြင့်မြတ်သူဖြစ်သည်ကို၎င်း ထင်စွာဖော်ပြတော်မူလို၍ ဤဆိုလ**တ္တံ့** 

သောအတိုင်း ဆက်၍ ဟောတော်မူ၏—–

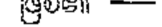
"ဗကဗြဟ္မာ····ငါဘုရားသည် ပထဝီဓာတ်ကို ပထဝီ ဓာတ်သဘောအားဖြင့် အနိစ္စ,ဒုက္ခ,အနုတ္တဟု ထူးသော ဘွဏ်ဖြင့် သိရှိပြီးလျှင် ပထဝီဓာတ်ဟူသမျှ၏ပထဝီသဘော အားဖြင့် မရောက်ရာဖြစ်သောနိဗ္ဗာန်ကိုမျက်မှောက်ပြုကာ သိရှိ၍ ပထဝီဓာတ်ကို (တဏှာ,မာန, ဒိဋ္ဌိတို့ဖြင့်) မစွဲယူ၊ ပထဝီဓာတ်၌ (အတ္တ-စသည် တည်သောအနေဖြင့်လည်း) မစွဲယူ၊ ပထဝီဓာတ်မှ (အတ္တ–စသည် ဖြစ်ပွါးထွက်ပေါ် လာသောအနေဖြင့်လည်း) မစွဲယူ၊ပထဝီဓာတ်ကို ငါ့ဥစ္စာ

[မိုဒ္ဓ

ဟူ၍ မစွဲယူ။ ပထ၀ီဓာတ်ကို(ငါ,ငါ့ဥစ္စာ,ငါ့လိ၀်ပြာဟူ၍) မစွဲဆို။ ဗကဗြဟ္မာ…ငါဘုရားသည် ဤသို့(သင်မသိသည့် နိဗ္ဗာန်ကို) သိသောကြောင့်လည်း သင်နှင့် ဥာဏ်ပညာ အားဖြင့် တူညီသူမဟုတ်ချေ၊ အဘယ်မှာ သင့်အောက် နိမ့်ကျပေအံ့နည်း၊ စင်စစ်မှာမူ ငါဘုရားကသာလျင် ဥဏ် ပညာအားဖြင့် သင့်ထက် သာလွန်သူ ဖြစ်၏။ ဗကဗြဟ္မာ····ငါဘုရားသည် အာပေါဓာတ်ကို၊ (ပ)၊ တေစောဓာတ်ကို၊ (ပ)၊ ၀ါယောဓာတ်ကို၊ (ပ)၊ သတ္တဝါ

တ္ခိုကို၊(ပ)၊ နတ်တို့ကို၊(ပ)၊ မာရ်နတ်ကို၊(ပ)၊ ဗြဟ္မာကို၊ (ပ)၊ အာဘဿရဗြဟ္မာတို့ကိုး(ပ)၊ သုဘက်ိဏုဗြဟ္မာတို့ ကို၊ (ပ)၊ ဝေဟပ္ဖိုလ်ဗြဟ္မာတို့ကို၊ (ပ)၊ အဘိဘူဗြဟ္မာကို၊ (ပ)၊ အလုံးစုံ(တေဘူမက သက္ကာယတရား)ကို အလုံးစုံ (တေဘူမက သက္တာယတရား) သဘောအားဖြင့် အနိစ္စ ခုက္ခ,အနတ္တဟု ထူးသောဉာဏ်ဖြင့် သိရှိပြီးလျှင် အလုံးစုံ (တေဘူမက သက္တာယတရား)ဟူသမျှ၏အလုံးစုံ(တေဘူ မက သက္တာယတရား) သဘောအားဖြင့် မရောက်ရာဖြစ် သော နိဗ္ဗာန်ကို မျက်မှောက်ပြုကာ သိ**ရှိ၍ အလုံးစုံ ==** တေဘူမကသက္ကာယတရားကို (တဏ္ခာ,မာန္, ဒိဋ္ဌိတို့ဖြင့်) မစွဲယူ၊ အလုံးစုံ == တေဘူမက သက္တာယတရား၌ (အက္က-စသည် တည်သောအနေဖြင့်လည်း) မစ္တယူ၊ အလုံးစုံ 💳 ခတဘူမက သက္ကာယတရားမှ (အ<mark>တ္တ-စသ</mark>ည် ဖြစ်ပွါး ထွက်ပေါ် လာသောအနေဖြင့်လည်း) မစ္တယူ၊ အလုံးစုံ 🛲 တေဘူမက သက္ကာယတရားကို ငါ့ဥစ္စာဟူ၍ မစ္တဲယူ၊ အလုံး စုံ == တေဘူမက သက္တာယတရားကို (ငါ, ငါ့ဥစ္စာ, ငါ့ လိပ်ပြာဟူ၍)မစ္တဲ့ဆို။ ဗကဗြဟ္မာ…ငါဘုရားသည် ဤသို့ (သင်မသိသည့်နိဗ္ဗာန်ကို)သိသောကြောင့်လည်း သင်နှင့် ဘုဏ်ပညာအားဖြင့် တူညီသူမဟု**တ်ချေ၊ အဘယ်မှာ သင့်** အောက်နိမ့်ကျပေအံ့နည်း၊ စင်စစ်မှာမူ ငါဘုရားကသာ လျှင် ဖြစ်၏'' ည္ပဏ်ပညာအားဖြင့် **သင့်ထက် သာလွန်သူ** 

ရတနာ ] ဗကဗြဟ္မာကြီးကို နှိမ်နင်းဆုံးမတော်မှုခြင်း ၄၆၁



## ဟူ၍ မိန့်တော်မူ၏။ (ထိုအခါ ဗကဗြဟ္မာကြီးသည် မြ**တ်စွာဘုရား** ရှင်ကို မုသာဝါဒဖြင့် နှိပ်လိုရကား) —

"အရှင်ဘုရား····အကယ်၍ အလုံးစုံ၏ အလုံးစုံသော သဘောအားဖြင့် မရောက်ရာတရားဖြစ်ခဲ့မူ **ယင်းမရောက်** ရာတရားကို သိ၍ (ဟူသော) အရှင်၏ စကားသည် (ဆိတ်သုဉ်းသောစကားဖြစ်သွားပါလိမ့်မည်၊**ယင်းကဲ့သို့**) ဆိတ်သုဉ်းသော စကားမဖြစ်ပါစေလ**င့်၊ အရှင်၏ စကား** 

գՅյ

[ ដុរឹ

သည် ( အချည်း နှီးသော စကား ဖြစ်သွားပါလိမ့်မည်၊ ထိုကဲ့သို့) အချည်းနှီးသောစကား မဖြစ်ပါစေလင့်''—– ဟူ၍ ပြောဆိုလေ၏။

(ဤ၌။ ။ဗုဒ္ဓဝင်စာဖတ် သူတော်စင်ပရိသတ်တွဲ နားမရှုပ်အောင် အနည်းဂယ် ရှင်းလင်းဖော်ပြဦးအံ့—–

အလုံးစုံဟူသော မြန်မာစကားနှင့် သဗ္ဗဟူသော ပါဠိစကားသည် အနက်အဓိပ္ပါယ်တူမျှ၏။ ထိုသဗ္ဗ=အလုံးစုံ ဟူသော ပါဠိစကား မြန်မာ စကားကို လောကီတရားအားလုံး (=သက္ကာယတရားအားလုံး) ကို ရည်ရွယ်၍လည်း ခေါ် ဆိုသုံးစွဲ၏၊ ထိုသို့ လောကီတက္းအားလုံးကို ရည်ရွယ်၍ ခေါ် ဆိုသုံးစွဲအပ်သည့် ''သဗ္ဗ=အလုံးစုံ'' ဟူသော ပါဠိ စကား မြန်မာစကားကို ''သက္ကာယသဗ္ဗ=သက္ကာယ တရားအားလုံး'' ဟူ၍ ခေါ် သည်၊ ယင်း သက္ကာယသဗ္ဗ=သက္ကာယ တရားအားလုံး လောကီတရားအားလုံးကို ရည်ရွယ်၍ အာဒိတ္တပရိယာယသုတ်၌ ''သဗ္ဗံ ဘိက္ခဝေ အာဒိတ္တံ'' ဟူ၍ ဟောတော်မူအပ်သည်။

ဤပါဠိတော်၌ "ရဟန်းတို့.... အလုံးစုံသော တရားကို ရာဂအစ ရှိသောမီးတို့သည် လောင်အပ်၏'' ဟူရာဝယ် လောကုတ္တရာတရားများ ကို ရာဂ ဒေါ်သို့ မောဟ စသော အကုသိုလ်တရားတို့က လုံးဝအာရုံ မပြုနိုင်သောကြောင့် ထိုလောကုတ္တရာ တရားများကို ရာဂ အစရှိသော မီးတို့သည် လောင်အပ်၏ဟု မဆိုရချေ၊ လောက်တရားများ=သက္ကာယ တရား=ဥပါဒါနက္ခန္မွာတရားများကိုသာ လောဘ္ ဒေါသ္ မောဟ စသော အကုသိုလ် တရားတို့က အာရုံပြုနိုင်သောကြောင့် ထိုလောကီ တရားများကိုသာ ရာဂ အစရှိသော မီးတို့သည် တောက်လောင်အပ်၏ ဟု ဆိုရသည်၊ ထို့ကြောင့် 'သဗ္ဗံ=အလုံးစုံသော တရားကို'' ဟူသော စကားအရ၌ လောကုတ္တရာ တရားများကို **လွှ**တ်၍ လောကီတ**ရား** အားလုံး = သက္ကာယတရားအားလုံး = ဥပါဒါနုက္ခန္ဓာတ**ရားအားလုံးကို** သာ ကောက်ယူရသည်၊ ထို့ကြောင့် ထို အာဒိတ္တပရိယာယသုတ်လာ "သဗ္ဗ"ကို "သက္ကာယသဗ္ဗ≕သက္ကာယတရားအားလုံး" ဟူ၍ ေခါ်ဆို သည်။ "သဗ္ဗညုတဉာဏ=အလုံးစုံကို သိသောဉာဏ်<sup>#</sup>ဟူရာ၌ **ထို**-သဗ္ဗညုတ ဉာဏ်ဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် လောကီတရား အားလုံး ့လောကုတ္တရာ အားလုံး, ပညတ်တရားအားလုံးကို သိတော်မူသောကြောင့် ထို "သဗ္မ- ရတနာ ] ဗကဗြဟ္မာကြီးကို နှိမ်နင်းဆုံးမတော်မူခြင်း ၄၆၃

ည္ပတဉာဏ = အလုံးစုံကို လိသောဉာဏ်" ဟူသော စကား၌ ပါရှိသည့် "သဗ္ဗ*=*အလုံးစုံ" ဟူသော စကားအရ လောက်ိဳ့လောကုတ္တရာ, ပညတ် ရှိရှိသမျှ တရားအားလုံးကို ကောက်ယူရသည်၊ ထို့ကြောင့် ထို "သဗ္ဗ-ညုတဉာဏ"ပုစ်ပါ သဗ္ဗကို "သဗ္ဗသဗ္ဗ= ရှိရှိသမျှ တရားအားလုံး" ဟူ၍ ခေါ် ဆိုသည်။

ဤမျှဆိုလျှင် တရားစာပေနယ်၌ "သဗ္ဗ = အလုံးစုံ" ဟူ၍ ခေါ် ဆို သုံးစွဲဟောပြောမှုသည် (၁) သက္ကာယသဗ္ဗ = သက္ကာယတရားအားလုံး =လောကီတရားအားလုံးကိုသာ ရည်ရွယ်၍ ခေါ် ဆိုသုံးစွဲ ဟောပြောမှု လည်းရှိသည်၊ (၂) သဗ္ဗသဗ္ဗ = လောကီ, လောကုတ္တရာ, ပညတ် ရှိရှိ သမျှ တရားအားလုံးကို ရည်ရွယ်၍ ခေါ်ဆိုသုံးစွဲ ဟောပြောမှုလည်း ရှိသည်၊ (အချုပ်အားဖြင့်) (၁) သက္ကာယသဗ္ဗ, (၂) သဗ္ဗသဗ္ဗဟူ၍ သဗ္ဗ = အလုံးစုံ နှစ်မျိုးရှိသည်ဟူ၍ ဗုဒ္ဓဝင်စာဖတ် ပရိသတ်သူတော်စင်တို့ နားလည်လောက်ပြီ။ ယခုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်နှင့် ဗကဗြဟ္မာကြီး တို့၏ သဗ္ဗ-အရကို စိစစ်ကြစို့ —--

မြတ်စွာဘုရားရှင်က ကိုယ်တော်မြတ်သည် ဗကဗြဟ္မာကြီးထက် အသိဉာဏ် ပညာအားဖြင့် သာလွန် မြင့်မြတ်သူဖြစ်ကြော<mark>င်း ဖော်ပြ</mark> ရာ၌——

(၁) ငါဘုရားသည် (သင်သိသည့်) ပထဝီဓာတ်ကိုလည်း သိသည်၊ (သင် မသိသည့်) ပထဝီဓာတ် သဘောအားဖြင့် မရောက်ရာ နိဗ္ဗာန် တရားကိုလည်း သိသည်။ (၂) ငါဘုရားသည် (သင်သိသည့်) အာပေါ ဓာတ်ကိုလည်း သိသည်။ (၂) ငါဘုရားသည် (သင်သိသည့်) အာပေါ ဓာတ်ကိုလည်း သိသည်။ (သင် မသိသည့်) အာပေါဓာတ် သဘော အားဖြင့် မရောက်ရာ နိဗ္ဗာန်တရားကိုလည်း သိသည် ... (ဤသို့ အစ ရှိသည်ဖြင့်) (၃) တေဇောဓာတ်၊ (၄) ဝါယောဓာတ်၊ (၅) သတ္တဝါ၊ (၆) နတ်၊ (၇) မာရ်နတ်၊ (ဂ) ဗြဟ္မာ၊ (၉) အာဘဿရဗြဟ္မာ၊ (၁၀) သုဘကိဏ္ဍဗြဟ္မာ၊ (၁၁) ဝေဟပို့(လ်ဗြဟ္မာ၊ (၁၂) အဘိတူ ဗြဟ္မာ = အသညသတ်ဗြဟ္မာကို ဆိုလိုသည်၊.... (၁၃) ငါဘုရားသည် (သင် သိသည့်) အလုံးစုံသော တရားကိုလည်း သိသည် = သက္ကာယ သဗ္ဗကို ရည်ရွယ်တော်မူသည်၊ (သင် မသိသည့်)အလုံးစုံတရား သဘော အားဖြင့် မရောက်ရာ (နိဗ္ဗာန်) တရားကိုလည်း သိသည်၊----ဟူ၍ အချက်ပေါင်း (၁၃) တဆယ့်သုံးချက် ဖော်ပြတော်မူခဲ့ရာ ဗက-ဗြဟ္မာကြီးသည် ရွှေ (၁၂) တဆယ့်နှစ်ချက် အပေါ်၌ အပြစ်တင်ရန် çGq

မယၥမုဒ္မဝင်

အချက်ကို လုံးဝရှာ၍ မတ္စေချေ။ နောက်ဆုံး (၁<mark>၃) တဆယ့်သုံးခု</mark> မြောက်အချက်၌မူ—

(မြတ်စွာဘုရားရှင်က) သက္ကာယသဗ္ဗ≕သက္ကာယတရားအားလုံး= လောက်တရားအားလုံးကို ရည်ညွှန်းတော်မူ၍ – "ဗကဗြဟ္မာ....ငါဘုရား သည် အလုံးစုံ (သက္ကာယ≕လောကီတရားများ) ကို အလုံးစုံသဘော အားဖြင့် အနိစ္စ, ဒုက္ခ, အနတ္တဟု ထူးသော ဉာဏ်ဖြင့်လည်း သိသည်၊ ယင်းသို့ သိပြီးနောက် (ထို ဝိပဿနာဉာဏ် အထူး၏ ကျေးဇူးပြုပေး ချက်ကြောင့် မဂ်ဉာဏ်ဖြင့်) အလုံးစုံ (သက္ကာယ=လောကီတရားစု)၏ အလုံးစုံ သဘောအားဖြင့် မရောက်ရာ ( နိဗ္ဗာန် ) တရားကိုလည်း သိသည်'' ဟု မိန့်တော်မူခဲ့သည်။ ထိုအနက်အဓိပ္ပါယ်ကို "ငါသည် အလုံးစုံကို အလုံးစုံသဘောအားဖြင့် အထူး သိပြီးလျှင် အလုံးစုံ၏ အလုံးစုံကို အလုံးစုံသဘောအားဖြင့် အထူး သိပြီးလျှင် အလုံးစုံ၏ အလုံးစုံသဘာအားဖြင့် မရောက်ရာတရားကိုလည်း သိ၍'' ဟု အသိ

ထိုမိန့်ကြားချက်တွင် 'ငါသည် **အလုံးစုံကို အလုံးစုံသဘောအားဖြင့်** အတူးသိပြီးလျှင်''ဟူသည်မှာ – ''ငါဘုရားသည် အလုံးစုံသော တေဘူ-မကသက္ကာယတရား လောကီခန္မာငါးပါးကို ချင်းတို့၏ အနိစ္စသဘော ခုက္ခသဘော,အနတ္တသဘောအားဖြင့် (ဝိပ**ဿနာဉာဏ်ဖြင့်) ပိုင်းပိုင်း** ခြားခြား သိပြီးလျှင်''ဟု ဆိုလိုသည်။ ဤ၌ မြ**တ်စွာဘုရားရှင်က** သက္ကာဟဘဗ္ဗကိုသာ ရည်ညွှန်း၍ "အလုံးစုံကို အလုံးစုံသဘောအား ဖြင့်''ဟု မိန့်ဆိုတော်မူခြင်းဖြစ်သည်။ ။"အလုံးစုံ၏ အလုံးစုံသဘော အားဖြင့် မရောက်ရာတရားကို သိ၍"ဟူသည်မှ**ာ – "အလုံးစုံသော** တေဘူမက သက္ကာယတရား လောကီခန္ဓာငါးပါး၏ ချင်းတို့၏ သင်္ခတ သဘောအားဖြင့်မရောက်ရာ နိဗ္ဗာန်တရားကို <mark>မဂ်ဉာဏ်ဖြင့် မျက်မှောက</mark>် ပြုကာ သိရှိ၍ ်ပို ဆိုလိုသည်။ ်။ (သင်္ခတာတရားမျိုးဖြစ်သည့် ပထဝီ ဓာတ် အာပေါင်္ဘေတ် အစရှိသော ရုပ်တရားများ၏ ခက်မာမှု ဖွဲ့စေးမှု – အစရှိသော သင်္ခတသဘော၊ ဖဿ္နဝေဒနာ –– **အ၈ရှိသော သင်္ခတမျိုး** နာမ်တရားတို့၏ တွေ့ထိမှု, ခံစားမှု --- အစရှိသော | သင်္ခ**ာဘာေဘာများ** ်သည် အသင်္ခတတရားဖြစ်သည့် နိဗ္ဗာန်၌ <mark>လုံးဝမရှိ၊ ထိုနိဗ္ဗာန်တည်း</mark>ဟူ သော အသင်္ခတကရား၌ကား သင်္ခတသဘောများမှ ဆန့်ကျင်ဖကဲဖြစ် သည့် သန္တိသဘော=ငြိမ်း<mark>အေးခြင်းသဘောသာရှိသည်၊ ထိုအချက်ကို</mark> ပင် ရည်ရွယ်၍ ''ပထဝီဓာတ်၏ ပ**ထဝီသဘောအားဖြင့် မရောက်ရာ** နိဗ္ဗာန်၊ အာပေါဘေတ်၏ အာပေါသဘောအားဖြင့် မရောက်ရာနိဗ္ဗာန်၊ (ပ) အလုံးစုံသော သက္ကာယတရား၏ **သက္ကာယ သဘောအားဖြင့်** 

ရတနာ ] ဗကဗြဟ္မာကြီးကို နှိမ်နင်းဆုံးမတော်မူခြင်း ၄၆၅

မရောက်ရာနိဗ္ဗာန်"ဟူ၍ ဟောတော်မူသည်ကိုလည်း အထူးသိမ္မတ် ရာ၏)။

ဤမျှ<mark>ဆိုလျှင် ဗုဒ္ဓဝင်စာဖတ်</mark> သူတော်စင်ပရိသတ်တို့အဖို့ မြတ်စွာ <mark>ဘုရားရှင်က ဗကဗြဟ္မာကြီးအား----</mark>

**''ငါဘုရားသည် (သင်သိနိုင်မည့်) အ**လုံးစုံသော သက္ကာယတရား လောကီခန္ဓာငါးပါးကိုလည်း ပိုင်းပိုင်းခြားခြား သိ၏၊ (သင်မသိနိုင် သည့်)အလုံးစုံသောသက္ကာယတရားသဘောအားဖြင့် မရောက်ရာနိဗ္ဗာန် ကိုလည်းသိ၏''----

ဟု မိန့်ဆိုတော်မူလိုရင်းဖြစ်ကြောင်းနှင့် ထိုစကားဝယ် ''အလုံးစုံ'' အရ လောကီခန္ဓာငါးပါး = သက္ကာယသဗ္ဗတရားကိုသာ ကောက်ယူ၍ ''အလုံးစုံသဘောအားဖြင့် မရောက်ရာတရား''အရ နိဗ္ဗာန်ကိုကောက်ယူ ရမည်ဖြစ်ကြောင်း ကောင်းစွာသိနိုင်ပေပြီ။

(ဗကဗြဟ္မာကြီးကမူ) အပြစ်တင်ယူတတ်သည့် ဝါဒရှင်ပုဂ္ဂိုလ် တ ယောက်ဖြစ်သည့်အလျောက် (မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ သက္ကာယသဗ္ဗကို ရည်ညွှန်းမိန့်ဆိုခြင်းကိုအလျှင်းပင် မသိပဲ)''အလုံးစုံ''အရ ''သဗ္ဗသဗ္ဗ*=* ရှိရှိသမျှလောကီတရား လောကုတ္တရာတရား ပညတ်တရား အားလုံး''ဟု အကောက်အယူ လွဲမှားကာ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို—–

"အရှင်ဘုရား....အကယ်၍ အလုံးစုံ၏ အလုံးစုံ သဘောအားဖြင့် မရောက်ရာတရား ဖြစ်ခဲ့မူ ယင်းမရောက်ရာ တရားကို သိ၍ (ဟူသော) အရှင်ဘုရား၏ စကားသည် (အနက်အဓိပ္ပါယ်မှ ဆိုတ်သုဉ်းသောစကား ဖြစ်သွားပါလိမ့်မည်၊ယင်းကဲ့သို့)ဆိတ်သုဉ်းသောစကားမဖြစ်ပါစေလင့်၊ အရှင်ဘုရား၏ စကားသည်(အချည်းနှီးသော စကား ဖြစ်သွားပါလိမ့်

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်ကား ထို ဗကဗြဟ္မာကြီးထက် အပြန် အရာ, အပြန်အထောင်, အပြန်အသိန်းအားဖြင့် လွန်ကဲ မြင့်မြတ် သည့် ဝါဒရှင် (ဝါဒီပုဂ္ဂိုလ်မြတ်ကြီး) ဖြစ်တော်မူသောကြောင့် "ငါဘုရားသည် အလုံးစုံကိုလည်း ဟောဆိုအံ့သည်သာ၊အလုံးစုံ၏ အလုံးစုံ သဘောအားဖြင့် မရောက်ရာ နိဗ္ဗာန်တရားကိုလည်း ဟောဆိုအံ့သည်သာဖြစ်သည်၊ သင်သည် နားထောင်လော့" ဟု ထိုဗကဗြဟ္မာ၏ အလွဲလွှဲ အမှားမှား မုသာဝါဒဖြင့် အပြစ်တင် ရက်ကို ပယ်ဖျက် ချိုးနှိမ်တော်မူရန် အကြောင်းကို ထုတ်ဆောင် ဟောပြလိုသည်ဖြစ်၍— "ဗကဗြဟ္မာ....မဂ်ဉာဏ်,ဖိုလ်ဉာဏ်, ပစ္စပေက္ခဏာဉာဏ် တို့ဖြင့် အထူးအားဖြင့် ခပ်သိမ်းသော သင်္ခတ တရားတို့ ထက် ထူးကဲလွန်မြတ်သော တရားအနေဖြင့် သိအဝ်သော,

(၂) အမှတ်ပြ "ထိုအလုံးစုံ၏ အလုံးစုံသဘောအားဖြင့် မရောက် ရာတရား "အသီးအခြား ရှိပါသည် ဆိုလျှင်လည်း(၁)အမှတ်ပြ "အလုံးစုံ သောတရား "အရ၌ ထိုတရားမပါဝင်ရကား ထို (၁) အမှတ်ပြ တရား သည် အလုံးစုံပင် မဖြစ်နိုင် မဖြစ်ထိုက်၊ ထိုသို့ အလုံးစုံ မဟုတ်ပါပဲ လျက် "အလုံးစုံကို ငါသိ၏ "ဟု ဆိုသော အရှင်ဘုရား၏ စကားသည် ချွတ်လွဲသော မုသားစကား ဖြစ်ပါလိမ့်မည်၊ ဤကဲ့သို့ မြတ်စွာဘုရား ရှင်ကို မုသာဝါဒဖြင့် နှိပ်လိုရင်းဖြစ်သည်။ ။(ဤ၌ မြတ်စွာဘုရားက သက္ကာယသဗ္ဗကို ရည်၍ ဟောတော်မူသဖြင့် တရား နှစ်မျိုး လုံးပ**င်** ရှိသည်၊ ဗကဗြဟ္မာကမူ သဗ္ဗ သဗ္ဗ အနေအားဖြင့် အဟူမှားသော ကြောင့် အနှိပ်မှားလေသည်ဟု အချုပ်မှတ်ယူရာ၏)။

(၁) ''အလုံးစုံကို ငါသိ၏''ဟူသော စကား၌ ''အလုံးစုံ'' ဟူသော စကားဖြင့်ပင် ရှိရှိသမျှ တရားအားလုံး ပါဝင်နေပြီး ယူပြီး ဖြစ်သော ကြောင့် (တရားအားလုံး ပဌမစကားထဲ၌ပင် ကုန်နေပြီ ဖြစ်ရကား) (၂) အမှတ်ပြ ''ထိုအလုံးစုံသော တရား၏ အလုံးစုံ သဘောအားဖြင့် မရောက်ရာတရား'' ဟူ၍ မရှိနိုင်တော့ပြီ၊ မရှိပါပဲလျက် ထိုတရားရှိသည့် အနေ ထိုတရားကို ငါသိ၏ဟု ပြောဆိုပါမူ အရှင်ဘုရား၏ ထို (၂) အမှတ်ပြတရားသည် ကောင်းကင်ပန်း ယုန်ချို လိပ်မွေး ပုဇွန်သွေး ဟူသောစကားများကဲ့သို့ စကားအဆိုသာရှိ၍ အနက်ခြဗ်ဝတ္ထု လုံးဝ မရှိသောစကား ဖြစ်ပါလိမ့်မည်။

**ç**66

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

[43

ထိုနိုဗ္ဗာန်တရားကို (၁)ပထဝီဓာတ်၏ ပထဝီသဘော အားဖြင့် မရောက်အပ်၊ (၂) အာပေါဓာတ်၏ အာပေါ ဓာတ်သဘောအားဖြင့် မရောက်အပ်၊ (၃) တေဇော ဓာတ်၏၊ (၄) ဝါယောဓာတ်၏၊ (၅) သတ္တဝါတို့၏ သတ္တဝါသဘောအားဖြင့် မရောက်အပ်၊ (၆) နတ်တို့၏၊ (၇) မာရ်နတ်၏၊ (ဂ) ဗြဟ္မာတို့၏ ဗြဟ္မာသဘောအား ဖြင့် မရောက်အပ်၊ (၉) အာဘဿရဗြဟ္မာတို့၏၊ (၁၀) သုဘကိဏ္ဍဗြဟ္မာတို့၏၊ (၁၁) ဝေဟပ္ဖိုလ် ဗြဟ္မာတို့၏ ဝေဟပ္ဖိုလ်ဗြဟ္မာသဘောအားဖြင့် မရောက်အပ်၊ (၁၂) အဘိတ္ဍဗြဟ္မာ( = အသညသတ်ဗြဟ္မာ)၏ အဘိဘူဗြဟ္မာ သဘောအားဖြင့် မရောက်အပ်၊ (၁၃) အလုံးစုံ (သက္ကာ-

ပကတိမံသစက္ခုဖြင့် မမြင်အပ် မမြင်ကောင်းသော (ဝါ) အတူပြုကာ ညွှန်ပြဖွယ်ရာ တရားတပါးမရှိသော ဖြစ်မှု = ဥပါဒ်စွန်း, ပျက်ဆုံးမှု = ဘင်စွန်း အလျင်း မရှိသော အလုံးစုံ (တရား)ထက် ပြိုးပြက်ထွန်းပြောင် အလင်းရောင် ရှိသော (ဝါ)အခါခင်သိမ်းပင် အမှောင်ဟူ၍မရှိ ပကတိ ပြိုးပြက် တလက်လက် ထွန်းပြောင်နေသော နိဗ္ဗာန်တရား သည် ရှိ၏။ (ဤစကားရပ်ဖြင့် အလုံးစုံသော တေဘူမက သက္ကာယတရားစု၏ သက္ကာယတရား သဘောအနေဖြင့် မရောက်ရာ နိဗ္ဗာန်တရား ဧကန်ရှိကြောင်း ရဲရဲတောက် မိန့်တော်မှုခြင်း ဖော်ပြတော်မူခြင်း ဖြစ်သည်)။

ရတနာ ] ဗကဗြဟ္မာကြီးကို နှိမ်နင်းဆုံးမတော်မူခြင်း ၄၆၇

ဤသို့လျှင် သင်ဗကဗြဟ္မာကဲ့သို့သော ပုဂ္ဂိုလ်များ၏ သိမ္ဒီရာ နယ်ပယ်ဖြစ်သော အလုံးစုံသော တေဘူမက <del>==</del> သက္ကာယ တရားအစုသည် ရှိ၏၊ထိုအလုံးစုံသော တေဘူ-မက == သက္ကာယ တရားအစု၏ သက္ကာယတရားသဘော

ယတရားအစု)၏ အလုံးစုံ (သက္ကာယ) သဘော**အားဖြင့်** မရောက်အပ်။ (ဤ စကားရပ်ဖြင့် အလုံးစုံကိုလည်း ကိုယ်တော်မြတ်ဟောဆိုကြောင်း ထင်ရှားစေသည်)။

"ဗကဗြဟ္မာ····ထိုသို့ဖြစ်က (တကယ်တော့ သင်စွမ်း ·နိုင်မည်မဟုတ်ပါ)အကယ်၍ သင်စွမ်းနိုင်ခဲ့လျှင် သင်သည် ငါ၏ ဖျက်မှောက်၌ ယခုပင် ကွယ်လိုက်လော့"—–

ဟု ပြောဆိုလေ၏။ ထိုအခါမြတ်စွာဘုရားရှင်က ဗကပြဟ္မာကို----

္ "အရှင်မြတ်…ထိုသို့ဖြစ်လျင်( = ဒီလိုဆိုလျှင်) ငါသည် သင်၏ မျက်မှောက်၌ ယခုပင် ကွယ်လိုက်မည်( = သင် ငါ့ကို မမြင်နိုင်သည့်တန်ခိုးပြာဋိဟာကို ငါပြုမည်)၊ အရှင် မြတ်သည် ရှုလော့"-----

မြစ်နွာဗူးနှင့်ဗကမြတ္မာတို့ ဖုန်းကွယ်ရောက်ရှူးတန်နိုးမြိုင်ကြခြင်း ထိုနောင်မှ ဗကဗြတ္မာသည် မိမိယူတိုင်း ယူတိုင်း ပြောတိုင်း ပြောတိုင်းသော "ဤကိုယ်နှင့်တကွသော ဗြတ္မာ့ဘုံဌာနသည် မြိ ၏, ခိုင်ခံ့၏,တည်တံ့၏"-အစရှိသော စွဲယူချက်အားလုံးကို ထိုထို အချက်တိုင်းမှာပင် မြတ်စွာဘုရားရှင်က အပြစ်ကိုပြကာ နှစ်ကွစ် အစ် စွန့်ပယ်စေအစ်ရကား အခြား တစုံတရာ ယူဖွယ် ပြောဖွယ် ကိုးစားဖွယ်ကို မတွေ့မမြင်၍ မိမိ၏အရှုံးကို ဖုံးလွှမ်းခြင်းငှါ ဝါဒ စကား ယှဉ်ပြိုင်ပြောကြားခြင်းကို ပယ်ရှား၍ ပုန်းကွယ်ပျောက်လျှိုး တန်ခိုးပြာဋိဟာချင်း ပြိုင်ဆိုင်လိုရကား----

အနေမားဖြင့် ထို (ရှေးဆိုအပ်ပြီး ဂုဏ် ၄-ချက်နှင့်ပြည့်စုံ သည့်) နိဗ္ဗာန်တရားကို မရောက်အပ် မရောက်နိုင်ချေ''— ဟူ၍ မိန့်တော်မူကာ ကိုယ်တော်မြတ်၏ ဝါဒကို ကြံ့ကြံ့ခိုင်ကျည် တည်စေတော်မူလေ၏။

မတၥမုဒ္ဓဝင်

៍ ដែន

960

ဗြဟ္မာတို့မှာ (၁)ပကတိအတ္တဘော (၂)ပြုပြင်ဖန်ဆင်းထား သော အတ္တဘောဟူ၍ == အတ္တဘော နှစ်မျိုးရှိသည်၊ ထိုနှစ်မျိုး တို့တွင် (၁)ပကတိအတ္တဘော == အဦးအစပဋိသန္ဓေ တည်နေ စဉ်ကဖြစ်သောအတ္တဘောသည် သိခ်မွေ့၏၊ အခြားဗြဟ္မာတို့အဖို့

ဟူ၍ ခွင့်ပြစကား မိန့်ကြားတော်မူလေ၏။

ရတနာ ] ဗကဗြဟ္မာကြီးကို နှိမ်နင်းဆုံးမတော်မူခြင်း ၄၆၉

(သိမ်မွေ့လွန်းသောကြောင့်) မထင်မမြင်နိုင်၊ ထိုကြောင့် အခြား သူများ မြင်နိုင်ရန် (၂) ပြုပြင်ဖန်ဆင်းထားသော အတ္တဘော = ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသောကိုယ်ဖြင့်သာလျှင် တည်နေကြလေသည်။ ထိုကြောင့် ဗကဗြဟ္မာကြီးသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်က ခွင့်ပြုစကား မိန့်ကြားတော်မူလိုက်သောအခါ----

လက်ရှိ ပြုပြင်ဖန်ဆင်းထားသော ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသည့် အတ္တဘောကို ရုပ်သိမ်း၍ သိမ်မွေ့နူးညံ့သော ပကတိအတ္တဘောသို့ ပြောင်းလိုက်ရန် စိတ်ညွှတ်လေ၏။ ထိုအကြောင်းကို သိတော်မူ သဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်က "ဤဗကဗြဟ္မာသည် သိမ်မွေ့သော ပကတိအတ္တဘောဖြင့် မတည်ပဲ ယခုလက်ရှိ ပြုပြင်ဖန်ဆင်းထား သည့် ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်းသော အတ္တဘောဖြင့်သာ တည်စေ သတည်း"ဟု အဓိဋ္ဌာန်တော်မူ၏၊ ထိုကြောင့် ဗကဗြဟ္မာကြီးသည် ပကတိအတ္တဘောသို့လည်း မပြောင်းနိုင်ပဲရှိလေသည်။ ထို့ကြောင့် သူ၏ ကိုယ်ကာယကား မပျောက်ကွယ်ပဲရှိလေသည်။

တဖန် ဗကဗြဟ္ခာကြီးသည် ပကတိအတ္တဘောသို့ မပြောင်း နိုင်သဖြင့် လက်ရှိအတ္တဘောကို ဖုံးလွှန်းမည့် အမိုက်မှောင်ကြီးကို ဖန်ဆင်းရန် အားထုတ်ပြန်လေသည်။ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကလည်း ကိုယ်တော်၏တန်ခိုးဖြင့် ဗကဗြဟ္မာကြီး ဖန်ဆင်းသည့်**အမိုက်** မှောင်ကို ပယ်ဖျောက်ပစ်လိုက်ပြန်လေသည်၊ ထိုကြောင့် **ပုန်းကွယ်** ခြင်းငှါမတတ်နိုင်ပဲ ရှိပြန်လေသည်။

ဗကဗြဟ္မာကြီးသည် ပကတိအတ္တဘောသို့လည်း မပြောင်းနိုင်၊ အခိုက်မှောင်ကိုလည်း မဖန်ဆင်းနိုင်သဖြင့် ပုန်းကွယ်ခြင်းငှါ မတတ်နိုင်ရကား ပြမိပြုရာပြုလုပ်သောအားဖြင့် ဘုံဗိမာန်အတွင်း သို့ဝင်၍ ပုန်းပြန်၏၊ ပဒေသာပင်၌ ပုန်းပြန်၏၊ ဆောင့်ကြောင့် ကုပ်ကုပ်ကလေး ထိုင်နေပြန်၏၊ထိုအခါ ပရိသတ်ဗြဟ္မာအပေါင်း သည်"ဤဗကဗြဟ္မာကြီးသည် ဗိမာန်၌ ပုန်းအောင်းနေ၏၊ ပဒေ-သာပင်၌· ပုန်းအောင်းနေ၏၊ ဆောင့်ကြောင့် ကုပ်ကုပ်ကလေး ထိုင်နေ၏၊ အိုဗကဗြဟ္မာ....သင်သည် "ငါပုန်းလျှိုး ကွယ်မျောက်

្រក់ខ្ល

နေ၏" ဟူသော အမှတ်သညာကို ဖြစ်မှဖြစ်စေဘိပလေ" ဟူ၍ ပြက်ရယ်ပြောင်လှောင်မှုကို ပြုကြလေသည်၊ ဗကဗြဟ္မာကြီးသည် ဗြဟ္မာအပေါင်းက ပြက်ရယ် ပြောင်လှောင်အစ်ရဲကား မျက်နှာ မသာမယာဖြစ်ရှိလေ၏။ ။ဤအကြောင်းအရာများကို အကျဉ်း ချုပ်၍ ပါဠိတော််၌—-

"ရဟန်းတို့....ထိုအခါ ဗကဗြဟ္မာသည် 'ရဟန်း <mark>ဂေါ-</mark> တမ၏ မျက်မှောက်၌ ငါကွယ်လိုက်မည်၊ ရဟန်းဂေါတမ ၏ မျက်မှောက်၌ ငါ့ကွယ်လိုက်မည်' ဟု ဆိုသော်လည်း ငါဘုရား၏ မျက်မှောက်၌ ကွယ်ခြင်းငှါ မစ္စမ်းနိုင်"—

ဟူ၍ ဟောတော်မူအပ်လေသည်။

ဤကဲ့သို့ ဗကဗြဟ္မာကြီး မပုန်းကွယ်နို**င်သောအခါ မြတ်စွာ** ဘုရားရှင်သည် ဗကဗြဟ္မာကြီးကို—-

> "ဗကဗြဟ္မာ....ထိုသို့ သင်မပုန်းကွယ်နိုင်လျှင် ငါသည် သင်၏ မျက်မှောက်၌ ယခုပင် ပုန်းကွယ်လိုက်မည် 🗕 သင် ငါ့ကိုမမြင်နိုင်သည့် တန်ခိုးပြာဋီဟာကို ငါပြုတော့ అమ్ర"—

ဟူ၍ မိန့်တော်မူ၏၊ ထိုအခါ ဗကဗြဟ္မာကြီးသည်လည်း မြ**တ်စွာ** ဘုရားရှင်ကို—-

''အရှင်မြတ်....ထိုသို့ဖြစ်လျှင် အကယ်၍ စွမ်းနိုင်ပါက အရှင်မြတ်သည် ငါ၏ မျက်မှောက်၌ ယခုပင် ကွယ်လိုက် റോ"~

ဟူ၍ ပြန်ကြားပြောဆိုလေ၏၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် (ပါဒကဈာန်၊ အဓိဋ္ဌာန်နှင့်၊ တဖန်ပါဒက၊ စတုတ္ထ၊ ကျ**တုံ** အဘညာ-ဟူသောအတိုင်း) (၁) ရှေးဦးစွာ အဓိဋ္ဌာန်၏ အခြေ ပါဒဖြစ်သော ရူပါ၀စရက်ရှိယာ စတုတ္ထစျာန်ကို ၀င်ဓားတော် မူလေ၏၊ (၂) ထိုနောင်မှ ထိုဈာန်မှထ၍ "မဟာဗြဟ္မာကြီးသည် ၎ိုင်း ဗြဟ္မာပိရိသတ်သည်၎င်း အလုပ်အကျွေး ဗြဟ္မာငယ်များ

သည်၎င်း ငါဘုရား၏ အသံကိုသာ ကြားကြ၍ ငါဘုရားကိုကား မမြင်ကြစေကုန်သတည်း"ဟု မဟာဂကိရိယာဥာဏသမ္မယုတ်ဇော စီထိဖြင့် အဓိဋ္ဌာန်တော်မူလေသည်၊ အဓိဋ္ဌာန်စီထိ ဖြစ်လေသည် ဟု ဆိုလိုသည်၊ (၃) ထို့နောင်မှ အဘိညာဏ်၏ အခြေပါဒဖြစ် သော ရူပါဝစရက်ရိယာ စတုတ္ထစျာန်ကို ဝင်စားတော်မူလေ၏၊ (၄)ထိုစျာန်မှ ထတော်မူပြီးသော် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ စိတ်အစဉ် ၌ ဗြန္မိစိအေဘိညာဏ်စီထိစိတ်အစဉ် ဖြစ်လာလေသည်။ ဘိုစီထိ စိတ်အစဉ်ဝယ် ဗုဒ္ဓိဝိအေဘိညာဏ် ဈာန်ဇော တကြိမ်စောလိုက် သည်နှင့်တပြိုင်နက် ကိုယ်တော်မြတ်၏ ရူပကာယကြီးပျောက်ကွယ် သွားလေတော့သည်၊ တဦးတယောက်သော ဗြဟ္မာကမျှ မမြင်ရ တော့ချေ။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ပျောက်ကွယ်တော် မူရင်းကပ်င် ကိုယ်တော်မြတ် ဤနေရာ၌ ရှိနေသည်ကို သိသာရန်---"ဘဝေဝါဟံ ဘယံ ဗိသ္ဂာ၊ ဘဝဥ္မ ၀ိဘဝေသိနံ။ တဝံ နာဘိဝဒိိက်ဥ္စိ၊ နန္ဒိဥ္စ န ဥပါဒိယ်ိဳ။ (ဘောန္တော == စည်းဝေးညီညာ အိုဗြဟ္မာတို့ ····)။ အဟံ = လူသုံးပါးတို့၏ဆရာ ဘုရားငါသည်။ ဘဝေ = ကာမ, ရူပ, အရူပဟု == ဘဝသုံးပါး ဝဋ်ရထား၌။ ဘယဉ္စ == ပဋိသန္ဓေ အိုနာသေရေး ကြောက်ဖွယ်ဘေးကို၎င်း။ ဝိဘဝေသိနံ = ဘဝကင်းရာ နိဗ္ဗတြာကို ဖွေရှာလမ်းမှား (ဗကဗြဟ္မာကဲ့သို့သော) သတ္တ၀ါများ၏။ ဘ၀ဥ္ = ဘ၀ သုံးထပ် တိုသုံးရပ်ဝယ် မရပ်မနား ဖြစ်ပွားခြင်းကို၎င်း။ ဒိသ္သာ ဧဝ == ဉာဏ်မျက်စိဖြင့် တိကျဘင်ထင် တွေ့မြင်ရ သောကြောင့်ပင်လျှင်။ ကိ၌ ဘဝံ = တစုံတခုသော ဘဝ ကိုမျှ။ နာဘဝဒိ = တဏၟာဒိဋ္ဌိတို့၏ အစွမ်းဖြင့် နိစ္စ, ဓဝ, သဿတ-က စသည်ဖောက်ပြား အထင်မမှားတော့ပြီ။ နန္ခ်ဥ္ = ဘဝတဏ္ခာကိုလည်း။ န ဥပါဒိယိ် = လေးမဂ် လျှံရှိန် ဉာဏ်ပုဆိန်ဖြင့် လေးကြိမ်ဖြတ်တောက် အမြစ်ပါ ပျောက်သဖြင့် မကပ်ရောက် မစွဲယူတော့ပြီ။"— ဟူသော ဤဂါထာကို ရွတ်ဆို ဟောကြားတော်မူ၏။

ရတနာ ] ဗကဗြဟ္မာကြီးကို နှိမ်နင်းဆုံးမတော်မူခြင်း ၄၇၁

"ရဟန်းတို့....ထိုအခါ ဗြဟ္မာသည်၎င်း, ဗြဟ္မာပရိသတ် သည်၎င်း, ဗြဟ္မာ့အလုဝ်အကျွေးတို့သည်၎င်း 'အချင်းတို့.... ရဟန်းဂေါတမ၏ ကြီးသော တန်ခိုးရှိသည့်အဖြစ်, ကြီး သောအာနုဘော်ရှိသည့် အဖြစ်သည် အံ့လြဖွယ်ဖြစ်ပေစွာ့၊ မဖြစ်စဘူး အထူးဖြစ်ပေစွာ့၊ သာကီဝင် မင်းသားဖြစ်၍ သာကီဝင်မင်းမျိုးမှ ရဟန်းပြသော ဤ ရဟန်းဂေါတမ ကဲ့သို့ ဤသို့ ကြီးသောတန်ခိုးရှိသူ, ဤသို့ ကြီးသောအာနု ဘော်ရှိသူ အခြား တပါးသော သမဏာကိုသော်၎င်း, ဗြဘ္မဏာကိုသော်၎င်း ရှေးယခင်အခါက ငါတို့မြင်လည်း မမြင်ခဲ့စဘူး၊ ကြားလည်း မကြားခဲ့စဘူး။ အချင်းတို့…. သာကီဂင်မင်းသားဖြစ်၍ သာကီဝင်မင်းမျိုးမှ ရဟန်းပြု သော ဤ ရဟန်းဂေါတမသည် ဘဝ၌မွေ့လျော် ဘဝ၌

ဥပါဒီလိ - ဟူသော ပါဠဲဖြင့် မဂ္ဂသစ္စာကို ပြတော်မူသည်။ ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် စည်းဝေးရောက်ရှိလာကြ သော ထိုဗြဟ္မာတို့၏ အဏ္ဏာသယအားလျော်စွာ သစ္စာလေးပါး တို့ကို အကျယ်တဝင့် ဖွင့်ပြတော်မူလျက် ပိပဿနာ ဥာဏ်ပညာသို ရောက်စေပြီးလျှင် အဆုံး၌ အရဟတ္တဖိုလ်ဖြင့် ဒေသနာ၏ အထွတ် တစ်ဆင်ယူတော်မူလေသည်။ ဒေသနာနိဂုံး ဆုံးလတ်သောအခါ တရားဒေသနာတော်နောက် ဉာဏ်အစဉ်လျောက်သဖြင့် ပိပဿ-နာ ဉာဏ်တရားသားကို ယူစေကြ၍ ဗြဟ္မာပေါင်း တသောင်းတို့ သည် အ၍ျကား သောတာပတ္တိဖိုလ်၌, အ၍ျကား သကဒါဂါမီ-ဖိုလ်၌, အ၍ျကား အနာဂါမိဖိုလ်၌, အ၍ျကား အရဟတ္တဖိုလ်၌ တည်ကြလေကုန်၏။ ထိုအခါ ဗြဟ္မာအပေါင်းသည် အလွှန်နှစ် သက်အားရမ်း ဝမ်းမြောက်အံ့သြ ချီးမွှမ်းစကား ပြောကြားကြ လေသည်၊ ထို့ကြောင့် ပါဠိတော်၌—–

္သြဂါထာ၌။ ။ဘဝံ-ဟူသောပါဠိဖြင့် ဒုက္ခသစ္စာကို ပြတော် မူသည်။ နန္ဒိ-ဟူသောပါဠိဖြင့် သမုဒယသစ္စာကို ပြတော်မူသည်။ ၀ဘဝ - သဠါဖြင့် နိရောဓသစ္စာကို ပြတော်မူသည်၊ နန္ဒိဥ္ န ဥပါဒိယိ -ဟူသော ပါဠိဖြင့် မဂ္ဂသစ္စာကို ပြတော်မူသည်။

ဗြဟ္မာတသောင်း အရိယာဖြစ်ခြင်း

မဟၥမုဒ္မဝင်

[មុទ្ធ

(ဤ၌။ ။မာရ်နတ်သည် ဗြဟ္မာတသောင်း အရိယာဖြစ်ကြောင်း ကို အဘယ်သို့ သိသနည်း ဟူမူ—နယဂ္ဂါဟ မှန်းဆသောအနုမာနဉာဏ် ဖြင့် သိ၏၊ သိပံမှာ—"ရဟန်းဂေါတမသည် တရားဟောလျှင် သံသရာမ အပြစ် နိုဗ္ဗာန်၌အကျိုးကို ဖော်ပြလျက် တရားနာ ဝေနေယျသတ္တဝါ အပေါင်းကို နိဗ္ဗာန်ကိုမြင်အောင် ဟောပြလေ့ ရှိသည်၊ သူဟောသမျ တရားဒေသနာသည်လည်း သိကြားပစ်လွှတ်လိုက်သော ဝဇိရစိန်လက် နက်ကဲ့သို့ အကျိုးရသည်ချည်းဖြစ်သည်၊သူ၏အဆုံးအမ ဩဝါဒအာဏာ ၌ တည်ကြသော နတ်လူတို့သည် သံသရာ၌ မထင်ရ မမြင်ရကုန်သည် ချည်းဖြစ်သည်"ဟု နယဂ္ဂါဟမ္နန်းဆသောအနုမာနဉာဏ်ဖြင့် သိ၏)။

မာနိနတ် အနှောက်အမွက် ပေးလာမြန်ခြင်း ထိုအခါ မာရ်နတ်သည် အမျက်ထွက်ကာ "ငါ လှည့်လည် ကျက်စားသွားလာနေစဉ်ပင် ရဟန်းဂေါတမသည် တရားစကား ဟောကြားပြီးလျှင် ဗြဟ္မာပေါင်းတသောင်းတို့ကို ငါ၏ အလို နိုင်ငံကို လွန်မြောက်စေအဝ်ကုန်ပြီ"ဟု စဉ်းစားဆင်ခြင်သိရှိကာ အမျက်ကောဓ ပြင်းထန်စွာ နှိပ်စက်အဝ်ရကား အလုပ်အကျွေး ဗြဟ္မာငယ်တယောက်၏ ကိုယ်၌ ပူးဝင်ပြန်လေ၏။

ဟူ၍ ဟောတော်မူလေသည်။

ပျော်ဝိုက် ဘဝ၌ဖြစ်ပွါးသော သတ္တဝါအပေါင်း၏ဘဝကို (အဝိဇ္ဇာတဏာဘတည်းဟူသော) အမြစ်နှင့်တကွ နုတ်နိုင် ပါပေစွာ့'ဟု အံ့သြနြင်း မဖြစ်ဝဘူးစိတ်ဖြစ်ခြင်း ရှိကြလေ ကုန်၏"—–

. ရတနာ ] ဗကဗြဟ္မာကြီးကို နွှိမ်နင်းဆုံးမစောာ်မူခြင်း ၄၇၃

ရဟန်းတို့ ···· ထိုအခါ မာရ်နတ်ယုတ်သည် အလုပ် အကျွေးဗြဟ္မာငယ်တဦးကို ပူးဝင်၍ ငါဘုရားကို ဤသို့ ပြောဆိုလာ၏၊ ပြောဆိုပုံမှာ—— မလာခုနီဝင္

929

အရှင်မြတ်··· အကယ်၍ အရှင်မြတ်သည် ဤသို့ (သစ္စာ လေးပါး တရားကို) နွဲခြား၍သိပါမူ ဤသို့ သယမ္ဘူကွက် ဖြင့် သစ္စာလေးပါးကို သိပါမူ တပည့်သာဝကတို့သို့ ထို တရားကို မပို့ဆောင်ပါလင့်၊ ရသေ့ပရိဗိုဇ်ရဟန်းတို့သို့ ထိုတရားကို မပို့ဆောင်ပါလင့်။ တပည့်သာဝကတို့အား တရားမဟောပါလင့်၊ ရသေ့ပရိဗိုဇ်ရဟန်းတို့အား တရား မဟောပါလင့်၊ တပည့်သာဝကတို၌ တပ်မက်မှေ့ခုခြင်း ကို မပြုပါလင့်၊ ရသေ့ပရိဗိုဇ်ရဟန်းတို့၌ တပ်မက်မှေ့ခုခြင်း ခြင်းကို မပြုပါလင့်။

ရဟန်း----လောက၌ ကိုလေသာရန်သူကို သတ်တုတ် သူ = အရဟ<sub>န္တာ,</sub> တရားအားလုံးကို ကိုယ်တိုင်သိသူ = သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓတိုဟူ၍ ၀န်ခံကြသော သင့်ထက်ရှေးကျသည့် သမဏ, ဗြာဟ္မဏတ္ရွိသည် ရှိကြကုန်၏၊ ထို သမဏ, ဗြာဟ္မဏတို့သည် တပည့်သာဝကနှင့် ရသေ့ပရိဗို<mark>ဇ်ရဟန်း</mark> တို့သို့ တရားကို ၀ို့ဆောင်ကြကုန်၏။ တပည့်သ**ာဝက** တ္ရိနှင့် ရသေ့ပရိဗိုဇ်ရဟန်းတို့အား တရားဟောကြကုန်၏။ တပည့်သာစကတိုနှင့် ရသေ့ပရိဗိုဇ် ရဟန်းတို့၌ မက်မော ခြင်းကို ပြုကြကုန်၏။ ထိုသမဏ,ဗြာဟ္မဏတ္ဒိသည် တပည့် သာ၀ကတ္ရွိနှင့် ရသေ့ပရိဗိုဇ် ရဟန်းတို့သို့ တရားကို ပို့ဆောင်ကြ၍ တပည့်သာဝကတိုနှင့် ရသေ့ပရိဗိုဇ်ရဟန်း တ္ရွိအား ကရားဟောကြားကြ၍ တပည့်သာဝကတ္ရွိနှ**င့်** ရသေ့ပရိဗိုဇ်ရဟန်းတို့၌ တပ်မက်မောသောစိတ် ရှိကြကုန် ၍ ကိုယ်ခန္ဓာပျက်စီး သေပြီးသည်မှနောက်ဝယ် ယုတ်ညံ့ သော် အပါယီဘိုဘဝ၌ ဖြစ်ကြကုန်၏။ (က) ရဟန်း----လောက၌ ကိလေသာရန်သူကို သတ်<mark>တတ်</mark> သူ 😑 အရဟန္တ, တရားအားလုံးကို ကိုယ်တိုင်သိသူ 😑 သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓတိုဟူ၍ ၀န်ခံကြသော သင့်ထက်ရှေးကျသည့် သမဏ,ဗြာဟ္မဏတို့သည် ရှိကြကုန်၏၊ ထိုသမဏ,ဗြာဟ္မ-ဏတို့သည် တပည့်သာဝကတို့နှင့် ရသေ့ပရိမိုဇ် ရဟန်း

ရဟန်းတို့ ---- ဤသို့ ပြောဆိုသော် ငါဘုရားသည် မာရ်နတ်ယုတ်ကို ဤသို့ မိန့်ဆို၏၊ မိန့်ဆိုပုံမှာ-----''မာရ်ယုတ်...သင့်ကို ငါဘုရား သိ၏၊ သင်သည် 'ငါ့ကို

ရဟန်း····ထိုကြောင့် သင့်ကို ငါသည် ဤသို့ ပြောဆို လို၏—– "အရှင်မြတ်····သင့်ကို ကျွန်ုဝ်တိုက်တွန်းပါ၏၊ မျက်မှောက်ဘဝ၌ ချမ်းသာစွာနေခြင်းကို အားထုတ်လျက် ကြောင့်ကြမဲ့ နေပါလော့။ အရှင်မြတ်....တရားမဟောခြင်း သည် ကောင်းမြတ်၏။ သူတပါးကို မဆုံးမပါလင့်–ဟု သင့်ကို ငါသည် ဤသို့ပြောဆိုလို၏"ဟု ပြောဆိုလာ၏။

တို့သို့ တရားကို မပ္စိဆောင်ကြကုန်။ တပည့်သာဝကတို နှင့် ရသေ့ပရိဗိုဇ် ရဟန်းတို့အား တရားမဟောကြကုန်။ တပည့်သာဝကတွိနှင့် ရသေ့ပရိဗိုဇ် ရဟန်းတို့၌ မက်မော ခြင်းကို မပြုကြကုန်။ ထိုသမဏ, ဗြာဟ္မဏတို့သည် တပည့် သာဝကတိုနှင့် ရသေ့ပရိဗိုဇ် ရဟန်းတို့သို့ တရားကို မပို ကြကုန်၍ တပည့်သာဝကတိုနှင့် ရသေ့ပရိဗိုဇ် ရဟန်းတို့ အား တရားမဟောကြကုန်၍ တပည့်သာဝကတို့နှင့် ရသေ့ ပရိဗိုဇ် ရဟန်းတို့၌ တပ်မက်မောသောစိတ် မရှိကြကုန်၍ ကိုယ်ခန္ဓာပျက်စီး သေပြီးသည်မှနောက်ဝယ် မြတ်သော ဗြဟ္မာ့ဘုံဘဝ၌ ဖြစ်ကြကုန်၏။ (၁)

ရတနာ ] ဗဘဗြဟ္မာကြီးကို နှိန်နင်းဆုံးမတော်မူခြင်း ၄၇၅

ရဟန်းဂေါ်တမသည် မသိ'ဟု မမှတ်ထင်လင့်။ မာရ်ယုတ် …သင်သည် မာရ်နတ်ဖြစ်၏။ တယ်မာရ်ယုတ်…cl ဘုရားကို သင်သည် အကျိုးစီးပွါးကို လိုလားခြင်းရှိ၍ ဤသို့ ဆိုလာသည်မဟုတ်၊ ဟယ်မာရ်ယုတ်…clဘုရားကို သင်သည် အကျိုးမဲ့ စီးပွါးမဲ့ကို လိုလားခြင်းရှိ၍ ဤသို့ ဆိုလာ၏။ ဟယ်မာရ်ယုတ်…သင်၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် 'ရဟန်းဂေါတမ ဟောပြမည့်တရားကို နာယူကြသူတို့ သည် ငါ၏ နယ်ပယ်ဖြစ်သည့် ဘဝသုံးပါးကို လွှန်မြောက် ကုန်ကြလိမ့်မည်' ဤကဲ့သို့ အကြံအစည် ဖြစ်၏။

ဟယ်မာရ်ယုတ်-----မြတ်စွာဘုရားသည် ပူပန်ညစ်ညူး စေတတ်ကုန်, တစန်ဘဝအသစ်ဖြစ်ခြင်းကို ပြုတတ်ကုန်၍ ပူလောင်ခြင်းနှင့်တကွ ဆင်းရဲခြင်း အကျိုးရှိကြလျက် နောက်အခါဝယ် ပဋိသန္ဓေတည်နေဖြစ်ပွါးခြင်း အိုခြင်း သေခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်ကြသည့် အာသဝေါတရားတို့ကို ပယ်အဝ်ပြီးကုန်ပြီ၊ အနုသယအမြစ်ပါ အကြွင်းမဲ့ဖြတ်အဝ် ပြီးကုန်ပြီ၊ နုတ်ပြီးသောထန်းပင်ရာကဲ့သို့ ပြုအဝ်ပြီးကုန်ပြီ၊ တဖန်မဖြစ်အောင် ပြုအဝ်ပြီးကုန်ပြီ၊ (သို့ရကား မြတ်စွာ ဘုရား၏အဖို့မှာ ထိုအာသဝေါတရားတို့သည်) နောက် အခါ ဖြစ်ခြင်းသဘော လုံးဝမရှိကြတော့ချေ။ ဟယ်မာရ်ယုတ်....ထန်းပင်သည် လည်ဆစ်ပြတ်ခဲ့သော် နောက်ထပ် စည်ပင်ခြင်းငှါ မထိုက်သကဲ့သို့ ဤအတူပင် ခြတ်စွာဘုရားသည် ပူပန်ညစ်ညူးစေတတ်ကုန်, တဖန်ဘဝ အသစ်ဖြစ်ခြင်းကို ပြုတတ်ကုန်၍ ပူလောင်ခြင်းနှင့်တကွ ဆင်းရဲခြင်းအကျိုးရှိကြလျက် နောက်အခါဝယ် ပဋိသန္ဓေ

ဟယ်မာရ်ယုတ်----မြတ်စွာဘုရားသည် တပည့်သာဝ ကတို့အား တရားကို ဟောသော်၎င်း, မဟောသော်၎င်း ချစ်,မုန်းမရှိ တာဒိဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံသည်သာတည်း။ ဟယ် မာရ်ယုတ်----မြတ်စွာဘုရားသည် တပည့်သာဝကတို့သို့ တရားကို ပို့ဆောင်သော်၎င်း, မပို့ဆောင်သော်၎င်း ချစ်, မုန်း မရှိ တာဒိဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံသည်သာတည်း။ ထိုသို့ဖြစ် ခြင်းသည် အဘယ့်ကြောင့်နည်းဟူမူ----

ဟယ်မာရ်ယုတ် ···· သင်ပြောဆိုသည့် တိုသမဏ, မြာဟ္မဏတိုသည် ကိုယ်တိုင်က သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓ မဟုတ်ကြပါ ပဲလျက် 'ငါတိုသည် သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓ ဖြစ်ကြကုန်၏'ဟု ဝန်ခံ ခဲ့ကြလေပြီ။ ဟယ်မာရ်ယုတ်····ငါဘုရားကား ကိုယ်တိုင် က တရားအားလုံးကို ကိုယ်တိုင်သိသူ == သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓသာ လျှင် ဖြစ်၍'ငါသည် သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓ ဖြစ်၏'ဟု အစစ်အမှန်ကို ဝန်ခံသူဖြစ်လေသည်။

် ရ်ဒီ

မဟာဗုဒ္ဓဝင်

ଦନ୍ତି

အနာထပိဏ်သူဌေးသမီး စူဠ့ဘုဘဒ္ဓါနှင့် ယောက္ခမ (မိစ္ဆာဒိဋ္ဌိ) ဥဂ္ဂသူဝျေးတို့ စာကြောင်း စူဠူသုဘဒ္ဓါဝတ္ထု မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် သာဝတ္တိပြည်မွန် ဇေတဝန်ကျောင်း၌ ကိန်းအောင်းမွေ့လျော် နေတော်မူစဉ် အနာထပိဏ် သူဌေး၏ သမီး စူဋ္ဌသုဘဠာကို အကြောင်းပြု၍ "ဒူရေ သန္ဟော ပကာ-သေန္တိ"—အစရှိသော တရားဒေသနာကို ဟောကြားတော်မူ သည်၊ အကြောင်းအရာ အကျယ်ကား—

**သုတ္တန်၏အမည်သည် ဖြစ်၏။** ဤတွင် ဗကဗြဟ္မာကြီးအား နှိမ်နင်းဆုံးမခြင်းအကြောင်း ပြီး၏။

ဤသို့လျင် ဤသုတ်ကို မာရိနတ်အား စကားမဆိုနိုင်စေခြင်း အားဖြင့်၎င်း, ဗြဟ္မာအား အထူးသိစေခြင်းအားဖြင့်၎င်း ဟော ကြားတော်မူအပ်သောကြောင့် 'ဗြဟ္မနိမန္တနိကသုတ္တန်"ဟူ၍ ဤ သတန်၏အမည်သည် ဖြစ်နှာ။

တည်နေဖြစ်ပွါးခြင်း အိုခြင်း လေခြင်းကို ဖြစ်စေတတ်ကြ သည့် အာသဝေါတရားတို့ကို ပယ်အဝိပြီးကုန်ပြီ၊ အနုသယ အမြစ်ပါ အကြင်းမဲ့ဖြတ်အဝိပြီးကုန်ပြီ၊ နုတ်ပြီးသော ထန်း ပင်ရာကဲ့သို့ ပြုအဝိပြီးကုန်ပြီ၊ တဖန်မဖြစ်အောင် ပြုအဝိပြီး ကုန်ပြီ၊ (သို့ရကား မြတ်စွာဘုရား၏အဖွိုမှာ ထိုအာသဝေါ တရားတို့သည်)နောက်အခါ ဖြစ်ခြင်းသဘော လုံးဝမရှိ ကြတော့ချေ"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ရတနာ ]

စိုင္မီဘုသဒ္ ၂၀ထိ၊

922

ဥဂ္ဂမ္ဘြိသား ဥဂ္ဂမည်သော သူဌေးသားသည် အနာထပိဏ် သူဌေး၏ ငယ်ရွယ်စဉ်ကာလကပင် သူငယ်ချင်း ဖြစ်ခဲ့လေသည်၊ ထိုသူငယ်ချင်းနှစ်ဦးတို့သည် ဆရာတဦးတည်း၏ အထံ၌ ပညာ သင်ကြားကြစဉ်ကပင် "ငါတို့နှစ်ယောက် အရွယ်သို့ ရောက်ကြ သောအခါ သားသမီးများ ဖြစ်ပွါးကြသည်ရှိသော် သားအတွက် သမီးကို တောင်းရမ်းလာသူအား သမီးရှင်ဖြစ်သူက သားရှင်

ကျွေးသောအခါ၌ ဥဂ္ဂသူဌေး အတွက် ချိုးရေကို စီမံစေပြီးလျှင် ဥဂ္ဂသူဌေး ရေချိုးပြီးသောအချိန်မှစ၍ သူဌေးအတွက် ပြုလုပ်ဖွယ် ကိစ္စ အ၀၀တို့ကို ရှိသေစွာ ကိုယ်တိုင် အုဝ်ချုပ် ပြုလုပ်လေ၏။ ဥဂ္ဂသူဌေးသည် စူဋ္ဌသုဘဋ္ဌါ၏ အိမ့်ရှင်မကောင်းတို့ ဆိုင်ရာ ကိုယ်ကျင့်တရားနှင့်ပြည့်စုံပုံကို မြင်ရ၍ ချစ်ခင်ကြည်ညိုသော စိတ် ရှိရကား တနေ့သ၌ အနာထပိဏ်သူဌေးနှင့် အတူတကွ ချမ်းချမ်း သာသာ စကားနှီးနှော ပြောဆိုတိုင်ပင် ထိုင်နေစဉ် ''သူငယ် ချင်း....ငါတို့သည် ငယ်စဉ်အခါက ဤသို့သော ကတ်ကဝတ်ကို ပြခဲ့ထားခဲ့ကြပြီ''ဟု အမှတ်ရစေ၍ စူဋ္ဌသုဘဋ္ဌါကို မိမိ၏ သား အတွက် တောင်းရမ်းလေ၏၊ အထူးအားဖြင့် ဥဂ္ဂသူဌေးသည် ပင်ကိုယ်ပကတိကပင် မိန္ဆာအယူရှိသူဖြစ်လေသည်း ထိုကြောင့် အနာထပိဏ်သူဌေးသည် (မိမိသဘောအတိုင်း) ဆုံးဖြတ်ချက် မချမှတ်သေးပဲ မြတ်စွာဘုရားရှင်အား ထိုအကြောင်းကို လျှောက်

စူဋသုဘဋ္ဌါသည် "ကောင်းပါပြီ" ဟု ဝန်ခံ၍ ဥဂ္ဂသူဌေး လာရောက်သော နေ့မှစ၍ မိမိလက်ဖြင့်ပင် ကိုယ်တိုင်ကိုယ်ကျ စားမဲဟင်းလျာ စသည်တွဲကို စီမံချက်ပြုတ်လေ၏၊ ပန်း,နံ့သာ, နံ့သာပျော့ ( = နံ့သာပျောင်း ) စသည်တွဲကို စီမံလေ၏၊ ထမင်း ကျွေးသောအခါ၌ ဥဂ္ဂသူဌေးအတွက် ချိုးရေကို စီမံစေပြီးလျှင် ဥဂ္ဂသူဌေး ရေချိုးပြီးသောအချိန်မှစ၍ သူဌေးအတွက် ပြုလုပ်ဖွယ် ကိစ္စ အဝဝတွဲကို ရှိသေစွာ ကိုယ်တိုင် အုပ်ချုပ် ပြုလုပ်လေ၏။

ထိုသူငယ်ချင်း နှစ်ဦးလုံးတို့ပင် အရွယ်သို့ ရောက်ကြသည် ရှိသော် မိမိ မိမိတို့၏ မြို့၌ သူဌေးကြီးရာထူး၌ တည်ရှိကြလေ သည်းထိုနောက် အခါတပါး၌ ဥဂ္ဂသူဌေးသည် ကုန်ရောင်းဝယ်မှု ပြုလုပ်ရန် လှည်းအစီး (၅ဝဝ) ငါးရာတို့ဖြင့် သာဝတ္ထိပြည် အနာထပ်ဏ်သူဌေးအိမ်သို့ ရောက်ရှိလာလေ၏၊ အနာထပ်ဏ် သူဌေးသည် မိမိ၏သမီး စူဋ္ဌသုဘဋ္ဌါကို ခေါ်ပြီးလျှင် "ချစ်သမီး.... သင်ချစ်သမီး၏ဖခင် ဥဂ္ဂမည်သောသူဌေးသည် ရောက်ရှိလာလေ ပြီ၊ ထိုသူဌေးအတွက် ဝတ်ကြီးဝတ်ငယ် ပြုဖွယ်ဥဿံု အလုံးစုံသည် သင်ချစ်သမီး၏ တာဝန်ဖြစ်သည်" ဟု တာဝန်လွှဲအပ် စေခိုင်း လေ၏။

ဖြစ်သူအား မိမိသမီးကို ပေးကြစတမ်း'' ဟူ၍ အချင်းချင်း ကတိကဝတ်ထားခဲ့ကြလေသည်။

970

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

[ దీప్రి

ယောက္ခမလင္ငံသားတို့အား မျပောကြားရဟု ဆိုလိုသည္)။ (၇) ပြန်ပေးသော သူတို့အားသာ ပေးရမည်။ ( = မိမိအိမ်က ၄ါးရမ်းသွားတဲ့ ပစ္စည်းများကို တဖန်ပြန်၍ မှန်မှန်ပေးသော သူတို့အားသာလျှင် နောက်ထပ်တဖန် ၄ါးရမ်းရမည်ဟု ဆိုလိုသည်)။

(၂) အပြင်အပ အိမ်ကမ်ိဳးကို မိမိအိမ်တွင်းသို့ မသွင်း ဆောင်ရ။ ( = အိမ်နီးနားချင်းများက ယောက္ခမ လင် သား၏ အပြစ်စကား ပြောကြားကြသော် ထိုစကားကို ယောက္ခမလင်သားတို့အားမျှေပြောကြားရဟု ဆိုလိုသည်)။

(၁) အိမ်တွင်းကမီးကို အပြင်သို့ မထုတ်ဆောင်ရ။ (=ယောက္ခမလင်သား၏ အပြစ်စကားကို အခြားအိမ် များသို့ မပြောကြားရဟု ဆိုလိုသည်)။

"ချစ်သမီး ···· ယောက္ခမအိမ်၌ နေသောချွေးမမည် သည်—–

ထား၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်က ဥဂ္ဂသူဌေး၏ သောတာပတ္တွိ မဂ်ဖိုလ် ရကြောင်း ရှေးကောင်းမှု ( = ဥပနိဿယည်း) ကို မြင်တော်မူ၍ ခွင့်ပြုတော်မူအပ်ရကား "ပုညလက္ခဏဒေဝီ" သူဌေးကတော်ကြီး နှင့် တိုင်ပင်ပြီးလျှင် ဥဂ္ဂသူဌေး၏ တောင်းရမ်းသော စကားကို လက်ခံ၍ နေ့ရက်သတ်မှတ်ပြီးသော် သမီးစူဋသုဘဋ္ဌါကို ဓနုဥ္မယ သူဌေးကြီး သမီးဝိသာခါကို ပေးအပ်၍ လွှတ်သကဲ့သို့ ကြီးစွာ သော ထိမ်းမြားမင်္ဂလာအခမ်းအနား အဆောင်အယောင်များကို ပြုလုပ်စီမံ၍ သမီးသုဘဋ္ဌါကို အနီးသို့ ခေါ်ပြီးလျင်—

ရတနာ ] စူဋ္မသုဘ်၌ဝတ္ထု ၄၇၉

(၅) ပေးသော်၎င်း, မပေးသော်၎င်း <mark>ပေးရမည်။</mark> (*=* ဆင်းရဲနွှမ်းပါးသော ဆွေမျိုးမိတ်သင်္ဂဟများ <mark>မိမိ</mark> အိမ်သို့ ရောက်လာကြလျှင် ထိုသူများက တ<mark>ဖန်ပြန်၍</mark>

ှိ (၄) ပြန်မပေးသော သူတို့အား မပေးရ။ **( == 88** အိမ်က ငှါးရမ်းသွားသော ပစ္စည်းများကို တဖန်ပြန်၍ မှန်မှန်မပေးသူတို့အား နောက်ထပ်တဖန် ငှါးရမ်းမှု မပြုရ ဟု ဆိုလိုသည်)။

## မဟၥဗုဒ္မဝင

[ ဗုဒ္ဓ

900

ပေးနိုင်သည်ဖြစ်စေ, မပေးနိုင်သည်ဖြစ်စေ ထို ဆင်းရဲ နွှမ်းပါးသောဆွေမျိုး မိတ်သင်္ဂဟများအား ဧကန်ပေးသ**င့်** ၏ဟု ဆိုလိုသည်)။

(၆) ချမ်းသာစွာ ထိုင်နေရမည်။ ( = ယောက္ခမ လင်သားတို့ကို မြင်လျှင် အလျင်ကိုယ်က ထရမည်၊ယင်းသို့ ထရမည့်နေရာ၌ ကိုယ်ကထိုင်နေရန် မသင့်လျော်ဟု ဆိုလို သည်)။

(၇) ချမ်းသ၁စွာ စားရမည်။ ( = ယောက္ခမ **လ**δ သားတို့၏ အလျင် မိမိက မစားမူ၍ ထိုသူများကို အ**လျင်** ကျွေးမွှေးပြီးလျှင် အိမ်သူအိမ်သားအားလုံး အစာထမင်း အစေ့အင် ရှိမရကို သိအောင်စိစစ်ပြီး နောက်မှ မိမိက စားရမည်ဟု ဆိုလိုသည်)။

(ဂ) ချမ်းသာစွာ အိမ်ရမည်။ ( = ယောက္ခမ လင် သားတို့၏ အလျင် မိမိက အိပ်ရာပေါ်သို့ တက်၍ မအိပ်ရ၊ ထို သူတို့အတွက် ပြုသင့်သောဝတ်ကြီး ဝတ်ငယ်များကို ပြုံပြီးနောက်မှ မိမိက အိပ်ရမည်ဟု ဆိုလိုသည်)။

(၉) မီးကို ရှိသေစွာ ပြုစုလုပ်ကျွေးရမည်။ ( ယောက္ခမလင်သားတို့ကို မီးပုံကြီးကဲ့သို့၎င်း အဆိပ်ထန် ပြင်း မြွေနဂါးမင်းကဲ့သို့၎င်း အောက်မေ့ မှတ်ထင်ကာ ရှိသေစဉ ကြည်ရရမည်၊ မျက်စောင်းထိုး မျက်မောင်ကျိုး

စူဋ္ဌသုဘဋ္ဌါသူဌေးသမီး အစဉ်သဖြင့် ဥဂ္ဂမ္ကြိသ္ရှိ ရောက်သော အခါ၌ ယောက္ခမတအိမ်လုံးနှင့်တကွ မြိုသူမြိုသား၊ လူအများသည် ခရီးဦးကြိုဆိုမှုပြုံကြလေ၏။ စူဋ္ဌသုဘဋ္ဌါသည်လည်း မိမိ၏ ဘုန်းကံ အသရေ၏တင့်တယ်ပုံကို ထင်ရှားစိမ့်သောငှါ စိသာခါသူဌေး သမီးကဲ့သို့ တမ္ဖြိုလုံးအား မိမိကိုယ်ကိုပြလျက် ရထားထက်၌ ရပ် တည်၍ မြို့တွင်းသို့ဝင်ပြီးသော်မြို့သူမြို့သားတိုက် ပို့သအပ်သော လက်ဆောင်ပဏ္ဏာများကို လက်ခံကာ ထိုထိုမြှိသူမြိုသားတို့ထံ ဂုဏ်ခြဗ်နှင့် ထပ်မိလိုက်လျောအောင် လက်ဆောင်တုံ့တဖန် ပြန် လည်ပေးပို့လျက် တမြို့လုံးကို မိမိ၏အလိမ္မာဂုဏ်တို့ဖြင့် တစ်ပ် တည်း ဖွဲ့စပ်မိအောင် ပြုလေ၏။ အထူးအဘုံးဖြင့် စိုင္မသုဘဲခ္ခါ၏ ယောက္စမ( မိစ္ညာဒိဋ္ဌိ)ဥဂ္ဂသူဌေး သည် မိမိအိမ်ဝယ် မင်္ဂလာပွဲသဘင် ဆင်ဟင်ကျင်းပသောနေ့ အစရှိသည်တို့၌ အစေ့လက 🤇 🛏 အဝတ်မလွှမ်းသည့်တက္ကတွန်း) ဆရာကြီးများအား ပူဇော်သက္တာရမှု ပြုသည်ရှိသော် "ငါ့ချွေးမ သည် လာရောက်ကာ ငါတို့၏ ဆရာရဟန်းများကို ရှိခိုးလှည့် လော့"ဟု လူလွှတ်၍ ခေါ်စေလေ၏။ စူဋ္ဌသုတ်ဒွါသည် ရှက် သဖြင့် အဝတ်မလွှမ်း == တက္ကတွန်းတို့ကို မကြည့်ဝံ့ရကား ထို ပူဇော်ရာဌာနသို့ မသွားလိုပဲ ငြင်းဆန်ပယ်ရှားခဲ့လေ၏။

ဟု ပြောဆိုမှာတမ်းကာ သူကြွယ်ပညာရှိရှစ်ယောက်တို့ကို အာမ ခံပုဂ္ဂိုလ်များအဖြစ် ထည့်လိုက်၍ သမီးစူဋသုတဋ္ဌါအား ဥဂ္ဂသူဌေး အိမ်သို့ လွှတ်လိုက်ရမည့်နေ့၌ မြတ်စွာဘုရားအမှူးပြသော ရဟန်း သံဃာအား ကြီးစွာသောအလှူဒါနကို ပေးလှူ၍ ရှေးဘဝက မိမိ သမီးပြုခဲ့သော ကောင်းမှုကုသိုလ်တို့၏ အကျိုးပေးတင့်တယ်ပုံကို လူအပေါင်းအား ထင်ရှားပြသကဲ့သို့ ကြီးစွာသော အဆောင် အယောင်အခမ်းအနားဖြင့် သမီးစူဋ္ဌသုတဒ္ဓါကို ဥဂ္ဂသူဌေးအိမ်သို့ လွှတ်လိုက်လေ၏။

"ရောက်ရာအရဝ်၌ကျွန်ုဝ်၏သင်္ခီး စုဋ္ဌသုဘဋ္ဌါ၏ အပြစ် ဖြစ်ပေါ်ခဲ့သော် အမောင်တို့ တရားလမ်းအတိုင်း သုတ် သင်ဆုံးဖြတ်ရှင်းလင်းရမည်"—–

ရတနာါ

စူဋ္မသုဘဋ္ဌါ၀က္ထု ၄ဂၥ

ကိဗိသာ သမဏာာ တုယှံ၊ ဗာဠံ ခေါ နေ ပသံသသိ။ ကိ°သီလာ ကိ°သမာစာရာ၊ တံ မေ အက္ခာဟိ ပုစ္ဆိတာ။

ဥဂ္ဂသူဌေးသည် "ရှင်မ… ဤစုဋ္ဌသုဘဋ္ဌါသည် ငါ၏ ဆရာ ရဟန်းတို့ကို 'အရှက်မရှိသူများ' ဟု ပြောဆိုကာ ရှိမ**ိုးခဲ့ချေ''ဟု** မိမိ၏ သူဌေးကတော်အား ပြောကြားလေ၏၊ သူဌေးကတော် ကြီးသည် "ဤချေးမစူဋ္ဌသုဘဋ္ဌါ၏ ဆရာရဟန်းများကား ဘယ်လို ရဟန်းများ ဖြစ်ကြသနည်း၊ ဤစူဋ္ဌသုဘဋ္ဌါသည် သူ၏ဆရာ ထို ရဟန်းများကို အလွန်အမင်း ချီးမွှမ်းပြောဆိုဘိ၏"ဟု ကြံစည်၍ စူဋ္ဌသုဘဋ္ဌါကို မိမိထံမှောက် အရောက်ခေါ် စေပြီးလျှင်—

ဥဂ္ဂသူဝွေးသည် ချွေးမစူဋူသုဘဋ္ဌါကို အဖန်ဖန် လူလွှတ်၍ခေါ် စေသော်လည်း စူဋူသုဘဋ္ဌါက ငြင်းဆန်မြံငြင်းဆန် ပယ်ရှားမြံ ပယ်ရှားအပ်ရကား အမျက်ပြင်းစွာထွက်၍ "အမောင်တို….သင် တို့သည် ထိုစူဋူသုဘဋ္ဌါကို အိမ်မှဆွဲငင် နှင်ထုတ်ကြလော့"ဟု ပြောဆိုလေ၏။ စူဋူသုဘဋ္ဌါသည် "ငါ့အပေါ်မှာ အကြောင်း မဟုတ်သဖြင့် အပြစ်တင်ခြင်းငှါ မတတ်နိုင် = အပြစ်တင်သည် ကို ငါမခံနိုင်" ဟု ကြံစည်ပြီးလျှင် အာမခံ ထည့်လိုက်သော သူကြွယ်ပညာရှိရှစ်ယောက်တို့ကို အခေါ်နိုင်း၍ ထိုအကြောင်းကို မျက်နှာစုံညံ တင်ပြပြောဆိုလေ၏၊ထိုသူကြွယ်ပညာရှိရှစ်ယောက် တို့သည် စူဋူသုဘဋ္ဌါ၏ လုံး၀ အပြစ်မရှိသည်၏အဖြစ်ကို သိရှိကြ ပြီးသော ဥဂ္ဂသူဌေးကို စူဋူသုဘဋ္ဌါမှာ တစုံတရာ အပြစ်မရှိ ကြောင်းကို ပြောကြားသိစေကြကုန်၏။

၄၀၂

(သုဘဒ္ဒေ = ငါတို့ချွေးမ စူဠူသုဘဋ္ဌါ····)။တုယှံ = သင်၏။ သမဏာ = ကိုးကွယ်ရာပြဋ္ဌာန်း ဆရာရ**ဟန်း** တို့သည်။ ကိဒ်သာ = ဘယ်သိုရှုအဂ် အကျင့်မြတ်ဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံကြသနည်း။ (တွံ = သင်သည်)။ နေ = ထိုရ**ဟန်း** ဂေါတမနှင့်တကွ တပည့်သာဝကရဟန်းတို့ကို။ ဗာဋံ =

သန္တိန္ထြယာ သန္တမာနသာ၊ သန္တံ တေသံ ဂတံ င္မိတံ။ ဩက္ခိတ္တစက္သူ မိတဘာဏီ၊ တာဒိသာ သမဏာ မမ။ (၁) (အယေျ = ယောက္ခမတွင်ခေါ် သူဌေးကတော်...)။ မမ = ကျွန်တော်မ၏။ (အာစရိယာ = ဆရာသခင် ကျေးဇူးရှင် ဖြစ်တော်မူကြသည့် မြတ်စွာဘုရားနှင့်တက္မ တပည့်သာဝက ရဟန်းတော်တို့သည်)။ သန္တိန္ဖြီယာ = သူဌေးကတော်ကြီးတို့၏ ကိုးကွယ်ရာ ဆရာတက္ကတွန်းများ ကဲ့သို့ ဖောက်ပြားလျှပ်ပေါ်ခြင်း အလျှင်းမရှိ ပကတိတည် ငြိမ်သော ဗူန္ဓြေနှင့် ပြည့်စုံတော်မူကြကုန်၏။ သန္တမာနသာ =ကိလေသာဟူ အပူမလိမ်း အေးငြိမ်းသော စိတ်ရှိတော် မူကြကုန်၏။ (တေန = ထိုကြောင့်)။ တေသံ = ထို အကျွန်ုပ်၏ဆရာ မြတ်စွာဘုရားနှင့်တကွ တပည့်သာတော ရဟန်းတော်တို့၏။ ဂတံ = ပခုံစက်ပန်း ကြွနေျမြန်းခြင်း

ထိုအခါ စူဋသုဘဋ္ဌါသည် သူဌေး ကတော်ကြီးအား မြတ်စွာ ဘုရားနှင့်တကွ တပည့်သာဝက ရဟန်းတို့၏ ဂုဏ်ကျေး**ဇူးတို့ကို** ထင်ရှားစွာ ဖော်ပြလိုသည်ဖြစ်၍ ဤဆိုလတ္တံ့သော ဂါထာတို့ကို ရွတ်ဆိုဖြေကြားလေ၏—

ဟူ၍ ပြောဆိုမေးမြန်းလေ၏။

အလွန်အမင်း အပြင်းအထန်။ ပသံသသိ = ချီးမွှမ်းစကား ပြောကြားဘိ၏။ (တေ = ထိုသင့်ဆရာ ရဟန်းဂေါ်တမ နှင့်တကွတပည့်သာဝကရဟန်းတို့သည်)။ ကိ်သီလာ = ဘယ်သို့ထူးတို အလေ့ဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံကြသနည်း။ ကိ်-သမာစာရာ = ဘယ်လိုထူးလင့် ကိုယ်အကျင့်နှင့် ပြည့်စုံ ကြသနည်း။ပုစ္ဆိတာ = ငါမေးအဝ်သောသင်သည်။တံ = ထိုအကြောင်းကို။ မေ = ငါ့အား။ အက္ခာဟိ = အဖြေ စကား အမှန်အတိုင်း ပြောကြားလော့"—

ရတနၥ၂

တာဒိသာ သမဏာ မမ။ (၂) (အယျေ = ယောက္ခမတွင်ခေါ် သူဌေးကတော်....)။ နေသံ = ထိုကျွန်တော်မ၏ဆရာ မြတ်စွာဘုရားနှင့်တကွ တပည့်သာဝကရဟန်းတော်တို့၏။ ကာယကမ္မံ = ကိုယ် ဖြင့် ပြုံဖန် ကာယကံမှု အစုစုသည်။ သုစီ = အကုသိုလ် ညစ် အပြစ်မတွယ် စင်ကြယ်သန့်ရှင်းလှပေ၏။ ဝစီကမ္မံ = နှုတ်ဖြင့်မြွက်ဖန် ဝစီကံမှု အစုစုသည်။ အနာဝဝိလံ = အကု သိုလ်ဟူ မြူအညစ်စု နောက်ကျုခြင်းမရှိ ပကတိကြည်လင် လှပေ၏။ မနောကမ္မံ = စိတ်ဖြင့်ကြံဇန် မနောကံမှု အစုစု သည်။ သုဝိသုဒ္ဒံ = ခုစရိုက်မှုလှေး အညစ်အကြေးတို့မှ ကင်းဝေးစင်ကြယ်လှပေ၏။ မမ သမဏာ = ကျွန်တော်မ ၏ ဆရာ မြတ်စွာဘုရားနှင့်တကွ တပည့်သာဝကရဟန်း ဟော်တို့သည်။ တာဒိသာ = ထိုသို့ ရှုအဝ်တုံ ကြည်ညိုစွယ် အကျင့်ဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံတော်မှုကြကုန်၏။ (၂)

ကာယကမ္မံ သုစ် နေသံ၊ ဝါစာကမ္မံ အနာဝဝိလံ။ မနောကမ္မံ သုဝိသုဒ္ဓံ၊ တာဒိသာ သမဏာ မမ။ (၂)

သည်၎င်း။ ဋိတံ == ရွှေစက်စုံညီ ရပ်တည်ခြင်းသည်၎င်း။ သန္တံ == ဖူးမြင်သူသဒ္ဓါတက်အောင် ငြိမ်သက်တည်ကြည် လှပေ၏။ (တေ == ထိုအကျွန်ုပ်၏ဆရာ မြတ်စွာဘုရားနှင့် တကွ တပည့်သာဝက ရဟန်းတော်တို့သည်)။ ဩက္ခိတ္တ-စက္ခူ == ထမ်းပိုးတပြန် မလွန်စေရ ကြည့်ရှုကြသဖြင့်ချအဝ် သော မျက်လွှာရှိတော်မူကြကုန်၏။ မိတဘာဏီ == အချိန် ကာလ ဌာနနှင့်ကိုက်ညီ အတိုင်းအရှည်နှင့် ယှဉ်သော စကားကို ပြောကြားလေ့ရှိကုန်၏။ မမ သမဏာ == ကျွန် တော်မ၏ဆရာ မြတ်စွာဘုရားနှင့်တကွ တပည့်သာဝက ရဟန်းတော်တို့သည်။ တာဒိသာ == ထိုသို့ ရှုအပ်တုံ ကြည်ညှိဖွယ်အကျင့်ဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံတော်မူကြကုန်၏။ (၁)

909

မဟာဗုဒ္ဓဝင်

[ 43

တာဗိသာ သမဏာ မမ။ (၄)

လာဘေန ဥန္ရတော လောကော၊ အလာဘေန စ ဩနတော။ လာဘာလာဘေန ဧကဋ္ဌာ၊

တာဗိသာ သမဏာ မမ။ (၃) (အယျေ == ယောက္ခမတ္လင်ခေါ် သူဌေးကတော်····၊ တေ 😑 ထို ကျွန်တော်မ၏ဆရာ မြတ်စွာဘုရားနှင့်တက္ခ တပည့်သာဝက ရဟန်းတော်တို့သည်)။ သင်္ခမုတ္တာဘာ 😑 ခရုသင်းနှယ် ပုလဲသွယ်ကဲ့သို့။ ၀ိမလာ 🛲 ကိုလေသာ အညစ်အကြေး ကင်းဝေး စင်ကြယ်တော်မူကြကုန်၏။ အန္တရဗာဟိရာ 🛲 အတွင်းအပ နှစ်ဌာနလုံးတို့ပင်။ သုဒ္ဓါ =အပြစ်ဟူ၍ မြူမရှိလျှင်း သန့်ရှင်းစင်ကြယ်တော်မူကြကုန် ၏။ သုဒ္ဓေဟိ ဓမ္မေဟိ == သန့်ရှင်းစင်ကြယ် သုံးသွယ်သော သိက္ခာတရားတို့နှင့်။ ပုဏ္ဌာဆဝန်းကျင်ကုံလုံပြည့်စုံတော် မူကြကုန်၏။ မမ သမဏာ = ကျွန်တော်မ၏ဆရာ မြတ်စွာ ဘုရားနှင့်တကွ တပည့်သာဝက ရဟန်းတော်တို့သည်။ တာဒိသာ 🗕 ထိုသို့ရှုအပ်တုံ ကြည်ညှိဖွယ်အကျင့်ဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံတော်မှုကြကုန်၏။ (၃)

၀ိမလာ သင်္ခမုတ္တာဘာ၊ သုဒ္ဓါ အန္တရဗ်ာဟိရာ။ ပုဏ္ဏာ သုဒ္ဓောတိ ဓမ္မေတိ၊

ရတနာ၂

စုဋ္ဓသုဘဋ္ဌ ါ၀တ္ထု ၄၇၅

တာဗိသာ သမဏာ မမ။ (၅) (အယျေ=ယောက္ခမတ္လင်ခေါ် အိုသူဌေးကတော်....)။ လောကော် == လောက်ရှိသူ လူအပေါ်င်းသည်။ ယသေန = ပယောဂသမ္ပတ္တိနှင့် မိမိပြုခဲ့သော ကုသိုလ်ကံ = နှစ် တန်အကြောင်း စုပေါင်းဖန်လျှင်း အခြံအရံများခြင်း ကျော် စောခြင်းကြောင့်။ ဥန္ဒတော = မာန်တံခွန်ထူ တလူလူ တက်ကြွပေ၏။ အယသေန စ ≕ ပယောဂဝိပတ္တိနှင့် မိမိ ပြုခဲ့သောအကုသိုလ်ကံ == နှစ်တန်အကြောင်း စုပေါင်းဖန် လျှင်း အခြံအရံနည်းပါးခြင်း ဂုဏ်သတင်း ယုတ်လျော့ခြင်း ကြောင့်ကား။ ဩနတော် == အောက်ကျနောက်ကျ စိတ် ကန္စမ်းညှိုးငှံလျိုး၍နေတတ်၏။(တေ = ထိုကျွန်တော်မ၏ ဆရာမြတ်စွာဘုရားနှင့်တကွတပည့်သာဝကရဟန်းတော် တို့သည်)။ ယသာယသေန == အခြံအရံများခြင်း, အခြံ အရံနည်းခြင်း (တနည်း) ဂုဏ်သတင်း ကျော်စောခြင်း, ဂုဏ်သတင်းယုတ်လျော့ခြင်း == ကြောင်းနှစ်သင်းကြောင့်။ ဧကဋ္ဌာ = ဖောက်ပြန်တုန်လှုပ်ခြင်း အလျှင်းမရှိ ပကတိ တည်ကြည်တော်မှုကြကုန်၏။ မမ သမဏာ = ကျွန်တော်

စိတ်ကနွှမ်းညှိုး ငွံလျိုး၍နေတတ်၏။ (တေ = ထိုကျွန်တော် မ၏ဆရာ မြတ်စွာဘုရားနှင့်တကွ တပည့်သာဝကရဟန်း တော်တို့သည်) ။ လာဘာလာဘေန = လာတ်ကိုရခြင်း, မရခြင်းဟူသော အကြောင်းနှစ်ပါး ကြောင့်။ ဧကဋ္ဌာ = ဖောက်ပြန်တုန်လှုပ်ခြင်း အလျှင်းမရှိ ပကတိတည်ကြည် တော်မူကြကုန်၏။ မမ သမဏာ = ကျွန်တော်မ၏ဆရာ မြတ်စွာဘုရားနှင့်တကွ တပည့်သာဝက ရဟန်းတော် တို့သည်။ တာဒိသာ = ထိုသို့ရှုအပ်တုံ ကြည်ညိုဖွယ်အကျင့် ဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံတော်မူကြကုန်၏။ (၄).

ယသေန ဥန္ရတော လောကော၊

အယသေန စ ဩနတော။

ယသာယသေန ဧကဋ္ဌာ၊

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

[ 43

(အယျေ = ဥဂ္ဂဘရိယာ သညာတွင်ခေါ် အိုသူဌေး ကတော်····)။ လောကော = လောကရှိသူ လူအပေါင်း သည်။ ပသံသာယ = ပယေဒဂသမ္ပတ္တိန္ဒင့် မိမိပြုခဲ့သော ကုသိုလ်ကံ == နှစ်တန်အကြောင်း စုပေါင်းဖန်လျှင်း အချီး မွှမ်းခံရခြင်းကြောင့်။ ဥန္ဒတော = မာန်တံခွန်ထူ တလူလူ တက်ကြွပေ၏။ နိန္ဒာယာဗိ စ = ပယောဂဗိပတ္တိန္ဒင့် မိမိ ပြခဲ့သော အကုသိုလ်ကံ == နှစ်တန်အကြောင်း စုပေါင်း ဖန်လျှင်း အကွဲရဲ့ခံရခြင်းကြောင့်ကား။ ဩနတော ≕ အောက်ကျ နောက်ကျ စိတ်ကနွှမ်းညှိုး ငုံ့လျှိုး၍နေတ**တ်** ၏" (တေ = ထိုကျွန်တော်မ၏ ဆရာ မြတ်စွာဘုရားနှင့် တက္ခတပည့်သာဝကရဟန်းတော်တို့သည်)။ နိန္ဒာပသိ-သာသု == အကဲ့ရဲ့ခံရခြင်း, အချီးမွှမ်းခံရခြင်း ကြောင်းနှစ် သင်းတို့ကြောင့်။ သမာ = ဖောက်ပြန် တုန်လှုပ်ခြင်း အလျှင်းမရှိ ပကတိ တူညီတော်မူကြကုန်၏။ မမိ သမဏာ — ကျွန်တော်မ၏ ဆရာ မြတ်စွာဘုရားနှင့်တကွ တပည့် သာဝကရဟန်းတော်တို့သည်။ တာဒိသာ – ထိုသို့ရှုအပ်တုံ ကြည်ညိုဖွယ်အကျင့်ဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံတော်မူကြကုန်၏။ (၆)

ပသံသာယုန္ရတော လောကော၊ နိန္မာယာဗိ စ ဩနတော။ သမာ နိန္မာပသံသာသု၊ တာဗိသာ သမဏာ မမ။ (၆)

မ၏ဆရာ မြတ်စွာဘုရားနှင့်တကွ တပည့်သာဝကရဟန်း တော်တို့သည်။ တာဒိသာ == ထိုသိုရှုအပ်တုံ ကြည်ညိုဖွယ် အကျင့်ဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံတော်မူကြကုန်၏။ (၅)

ရတနာ] စူဋသုဘဠါ၀တ္ထု ၄ဂ၇

သုခေန ဥန္ရတော လောကော၊ ဒုက္ခေနာပိ စ သြနတော။ အကမ္မာ သုခဒုက္ခေသု၊ တာဒိသာ သမဏာ မမ။ (၇)

စူဋ္ဌသုဘဋ္ဌါ ခွေးမ-လိမ္မာသည် ဤသို့အစရှိသော ဂုဏ်ကျေးဖူး စကားတို့ဖြင့် ယောက္ခမ သူဋ္ဌေးကတော်ကြီးကို နှစ်သက်အားရ စေလေ၏၊ ထိုအခါ သူဋ္ဌေးကတော်ကြီးက"သင်၏ဆရာ မြတ်စွာ ဘုရားနှင့်တကွ တပည့်သာဝကရဟန်းတို့ကို ငါတို့အားလည်း ပြခြင်းငှါ စွမ်းနိုင်ပါအံ့လော"ဟု ချွေးမ စူဋ္ဌသုဘဋ္ဌါကို မေး၍ စူဋ္ဌသုဘဋ္ဌါကလည်း "တတ်စွမ်းနိုင်ပါ၏"ဟု ပြောဆို အဝ်လေ သော် ယောက္ခမ သူဋ္ဌေးကတော်ကြီးသည်"ထိုသို့ဖြစ်လျှင် သင့် ဆရာရဟန်းတို့ကို ငါတို့ မြင်နိုင်အောင် စီရင်ပြုလုပ်လော့"ဟု ခွင့်ပြုစကား ပြောကြားလေ၏။ စူဋ္ဌသုဘဋ္ဌါသည် "ကောင်းပါပြီ" ဟု ဝန်ခံ၍ မြတ်စွာဘုရား အမှူးပြုသော ရဟန်းသံဃာအတွက် ကြီးစွာသော အလှူဝတ္ထု

(အယျေ = ဥဂ္ဂမြိုပေါ် သူဌေးကတော် ဟု အကျော် ဘ္ထဲခ်ီး ယောက္ခမကြီး…)။ လောကော 😑 လောကရိသူ လူအပေါင်းသည်။ သုခေန == ပယောဂသမ္ပတ္တိနှင့် မိမိ ပြခဲ့သောကုသိုလ်ကံ 💻 နှစ်တန်အကြောင်း စုပေါင်း ဖန်လျှင်း ချွမ်းသာခြင်းကြောင့်။ဥန္ဒတော — မာန်တံခွန်တူ တလူလူတက်ကြွပေ၏။ ဒုက္ခေနာ၀ိ စ = ပယောဂဝိပတ္ထိ နှင့် မိမိပြုခဲ့သော အကုသိုလ်ကံ 💻 နှစ်တန် အကြောင်း စုံပေါင်းဖန်လျင်း ဆင်းရဲခြင်းကြောင့်ကား။ ဩနတော == အောက်ကျ နောက်ကျ စိတ်ကနွှမ်းညှိုး ငုံ့လျိုး၍နေတတ် ၏။ (တေ = ထိုကျွန်တော်မ၏ ဆရာ မြတ်စွာဘုရားနှင့် တက္မွ်တပည့် သာဝက ရဟန်းတော်တို့သည်)။ သူခ-ဒုက္ခေသု == ချမ်းသာဥြင်း, ဆင်းရဲခြင်း ကြောင်းနှစ်သင်းတို့ ကြောင့်။အကမ္မာ = ဖောက်ပြန်တုန်လှုပ်ခြင်း အလျင်းမရှိ ပကတိ တည်ကြည်တော်မူကြကုန်၏။ မမ သမဏာ == ကျွန်တော်မ၏ ဆရာ မြတ်စွာဘုရားနှင့် တကွ တပည့် သာဝကရဟန်းတော်တို့သည်။ တာဒိသာ — ထိုသို့ရှုအဝိ တုံ ကြည်ညှိဖွယ် အကျင့်ဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံတော်မှုကြံကုန် ණ (၇)

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

ထိုခဏ၌ အနာထပိဏ်သူဌေးသည်လည်း တရားစကားကို ကြားနာပြီး၍ နက်ဖြန် ကောင်းမှု ကုသိုလ်အလို့ငှါ မြတ်စွာဘုရား ရှင်ကို ပင့်ဖိတ်လေ၏။မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ဒါယကာသူဌေး.... ငါဘုရားသည် နက်ဖြန် ကောင်းမှု ကုသိုလ်အလို့ငှါ ဆွမ်းကို လက်ခံပြီးသား ဖြစ်ခဲ့ပြီ" ဟု မိန့်တော်မူ၍ အနာထပိဏ်သူဌေး ကြီးက "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား....တပည့်တော်ထက် ရှေးကျ၍ လာရောက်ပင့်ဖိတ်သူ တလူမျှမရှိပါ၊ အရှင်ဘုရားတို့ သည် အဘယ်သူ၏ ဆွမ်းကို လက်ခံအပ်ပြီး ဖြစ်ပါသနည်း"ဟု မေးလျှောက်အပ်လေသော် "ဒါယကာသူဌေး ···· ငါဘုရားကို စုဋ္ဌသုဘဠါက ပင့်ဖိတ်အဝ်ပြီး ဖြစ်လေပြီ"ဟု မိန့်တော်မူ၍ အနာ-ထပိဏ်သူဌေးကြီးက "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား····

ဟု အဓိဋ္ဌာန်မှု ပြုပြီးလျှင် မုလေးပန်း (ဂ) ရှစ်ဆုပ်တို့ကို ကောင်း ကင်၌ ပစ်လွှင့်လိုက်လေသည်၊ မုလေးပန်းများသည် ကောင်းကင် ခရီးဖြင့် လိပ်ပြာကလေးများပမာ ဝဲပျံကာသွားကြ၍ ဇေတဝန် ကျောင်းတိုက်ဝယ် ပရိသတ်လေးပါး၏ အလယ်၌ တရားဟော တော်မူနေဆဲဖြစ်သော မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အထက်တွင် ပန်း မျက်နှာကြက်ဖြစ်ကြကာ ရပ်တည်ကြလေကုန်၏။

မာဗေယာ မန်းမေးလုံလေ့မြင့် ရှုလေးလျက်သာ "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား...တပည့်တော်မ သည် နက်ဖြန် ကောင်းမှုကုသိုလ်အလိုငှါ မြတ်စွာဘုရား အမှူးပြသော ရဟန်းသံဃာကို ပင့်ဖိတ်ပါ၏၊လူနတ်တို့၏ ဆရာ မြတ်စွာဘုရားသည် ဤယခု စေလွှတ်လိုက်သော မုလေး (မြတ်လေး) ပန်းအမှတ်ဖြင့် တပည့်တော်မ = စုဋ သုဘဋ္ဌါက ပင့်ဖိတ်လိုက်ကြောင်းကို ကောင်းစွာသိတော် မူပါစေသတည်း"----

ရဘးကို စီမံပြီးလျှင် ပြာသာဒ်မ အထက်အပြင်၌ ရဝ်တည်၍ ဇေ-တဝန်ကျောင်းတိုက်တော်ဖက်သို့ မျက်နှာရှေးရှူမူလျက် တည်ခြင်း ငါးပါးဖြင့် ရိုသေစွာ ရှိခိုးပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အရဟံ အစရှိသော ကျေးဇူးဂုဏ်တော်တို့ကို ဆင်ခြင်အောက်မေ့၍ နံ့သာ ဖြင့် ထိုအပ်သော ပန်း,အခိုးတိုင်တို့ဖြင့် ပူဇော်လျက်—-

ဖ္ခတ္ခန္၁ ၂ စုဋ္မသုဘဋ္ဌါ၀တ္ထု ၄ဂ၉

(ဂဟပတိ = ဇေတဝန် ကျောင်းဒါယကာ အနာ-ထပိဏ်သူဌေး····)။· သန္ဘော = အဓိကာရ ( = အထိ ကရ)ပုညကောင်းမှု ကုသိုလ်အရှင် စိတ်နှလုံးဖြုလွှင်သည့် သူတော်စင်တို့သည်။ ဒူရေ = ခရီးယူဇနာ ဝေးခြားရာ အရပ်၌။ ဠိတာပိ = တည်ကုန်သော်လည်း။ ဟိမဝန္ဘော ပဠတောဝ = ဟိမဝန္တာတောင်ကြီးကဲ့သို့။ ပကာသေန္တိ = ဘုရားရှင်တို့၏ ဉာဏ်ဝဝယ် ဌာနနီးကပ် ရပ်တည်ကြ သည့်အလား ထင်ရှားပေကုန်၏။ အသန္တော = ရဟန်း နှင့်လူ မိုက်သောသူတို့သည်။ ဧတ္တ = ဤ ငါဘုရား၏ ထံပါးချဉ်းကပ် အနီးအရပ်၌။ ဠိတာပိ = တည်ကုန်သော် လည်း။ ရတ္တိ = သန်းခေါင်, လကွယ်,တောအုပ်လယ်နှင့် ရှစ်နယ်တိမ်တိုက် လွှမ်းဖုံးခိုက်ဟု = အမိုက်အပြား အင်္ဂါ လေးပါးရှိသော ညဉ့်၌။ ခံတွာ = ပစ်လွှင့်အပ်ကုန်ောာ သရာ ယထာ = မြှားတို့ကဲ့သို့။ န ခံသာန္တိ = မဂ်ဖိုလ်ရရနံ့

ဒူရေ သန္တော ပကာသေန္တိ၊ ဟိမဝန္တောဝ ပဗ္ဓတော။ အသန္တေတ္ထ န ဒိဿန္တိ၊ ရတ္တိ° ခိတ္တာ ယထာ သရာ။

**ဟု မိ**န့်တော်မူပြီးလျှင် ဤဆိုလတ္တံ့သော တရားဂါထာကို ဟော **ကြားတော်**မူလေ၏——

"အိမ်း ဟုတ်ပေ၏ ဒါယကာသူဌေး…၊ မှန်၏– သူတော်ကောင်းတို့သည် ခရီးယူဇနာဝေးခြားရာ အရပ်၌ နေကြကုန်သော်လည်း ငါဘုရား၏ ထံပါးရွှေမှောက်ဝယ် ရပ်တည်ကြကုန်သကဲ့သို့ ထင်ရှားကုန်၏"—

တပည့်တော်၏သမီး စူဋသုဘဋ္ဌါသည် ဤသာဝတ္ထိပြည်မှ အလွန် ဝေးကွာသည့် ယူဇနာ (၁၂ဝ) တရာ့နှစ်ဆယ်ထက်ဝယ် ဥဂ္ဂမြဋ္ဌ နေထိုင်သည် မဟုတ်ပါလော"ဟု တဖန်ထပ်၍ မေးလျောက်အပ် လေသော် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်—

၄၉၀

စူဋသုဘဋ္ဌါ၀တ္ထု ရတနာ၂ ၄၉၁. ပြုခဲ့ဖန်သည့် ရှေးကံဥပ-နိဿယတရား လွန်ခေါင်းပါး သဖြင့် ဘုရားရှင်တို့ဉာဏ်ဝဝယ် စိုးစဉ်းမျှမထင်ကြကုန်။ ဒေသနာနိဂုံး ဆုံးလတ်သောအခါ များစွာသောသူတို့သည် သောတာပတ္တိဖိုလ်အစရှိသည်တို့သို့ ရောက်ဆိုက်ကြလေကုန်၏။ ၀ိသကြိုဖန်ဆ**င်း**အ၀်စာည့် ပြာသာဗ်ငါးရာတိုဖြင့် ဥင္ဂရြိုသို့ ကြွတော်မူခြင်း သိကြားမင်းသည် "မြတ်စွာဘုရားရှင်က စူဋ္ဋသုဘဋ္ဌါ၏ ဖိတ် ကြားချက်ကို လက်ခံအဝိလေပြီ"ဟု သိရှိ၍ ဝိသင်္ကြံနတ်သားကို အမောင်၀ိသကြို ···· အထွတ်တပ်သည့် ပြာသာဒ် ငါးရာတို့ကို ဖန်ဆင်း၍ နက်ဖြန်ခါ၌ မြတ်စွာဘုရားအမှူးပြုသော ရဟန်း သံဃာကို ဥဂ္ဂမြို့သို့ အမောင်ပင့်ဆောင်ရမည်"ဟု စေခိုင်းလေ၏။ ၀ိသကြုံနတ်သားသည် နောက်တနေ့၌ အထွတ်တပ်သော ပြာသာ၆ငါးရာတို့ကို ဖန်ဆင်း၍ ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက်တော် တံခါး၀၌ ရပ်တည်လာလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် လက်ရွေးစင် ရဟန္တာငါးရာတို့ကို နောက်ပါခေါ်တော်မူ၍ အခြံအရံ ရဟန္တာဝါးရာတို့နှင့်တကွ 8သကြိုဖန်ဆင်းအပ်သည့် ပြာသာခ်ငါးရာတို့၌ အသီးအသီး ထိုင် တော်မူကြ၍ ဥဂ္ဂမြို့သို့ ကောင်းကင်ခရီးဖြင့် ကြွသွှားတော်မူ လေ၏။

ဥဂ္ဂသူဌေးသည်လည်း အခြံအရံပရိသတ်နှင့်တကွ ချွေးမ-လိမ္မာ စူဋသုဘဋ္ဌါက ပေးအပ်သည့်နည်းအတိုင်း မြတ်စွာဘုရား ကြွလာ တော်မူမည့်လမ်းကို မှန်းမျှော်ကြည့်ရှုလတ်သော် ကြီးစွာသော ဘုန်းအသရေ၏တင့်တယ်ခြင်းဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင် ကြွလာတော် မူသည်ကို မြင်လတ်၍ အလွန်ကြည်ညိုသောစိတ်ဖြစ်ရှိကာ ပန်းနံ့ သာစသည်တို့ဖြင့် ကြီးစွာသောပူဇော်သက္ကာရမှု ပြုလျက် အခြံ အရံပရိသတ်နှင့် တကွ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ခရီးဦးကြိုဆို လက်ခံ ရှိခိုးပြီးလျှင် ကြီးစွာသောအလှူဒါနကို ပေးလှူပြီးနောက် အဖန်ဖန် ပင့်ဖိတ်၍ ခုနစ်ရက်ပတ်လုံး ကြီးစွာသောအလှူဒါနကို ဆက်၍ ဆက်၍ သူဒါန်းလေ၏။

မိစ္ဆားခိုင္ခ်ိဳအယူရှိသော ပုဏ္ဏားတယောက်အား တရားဟောတော်မှုခြင်း အညတရဗြာဟ္မဏ၀တ္ထု မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် သာဝတ္ထိပြည်မွန် ဇေတဝန်ကျော<mark>င်း</mark>၌

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် စူဋ္**သုဘ**ဋ္ဌါအား ချီးမြှောက်တော်မူ ရန် ''ချစ်သားသည် ဤဥဂ္ဂမြို့မှာပင် နေရစ်ရမည်"ဟု မိန့်တော် မူကာ အရှင်အနုရုဒ္ဓါမထေရ်ကို နေရစ်ခဲ့စေ၍ သာ၀က္တိပြည်သို့ပ**င်** ပြိန်ကြွတော်မူလေ၏။ ထိုအချိန်မှ အစပြု၍ ထို ဥဂ္ဂမြိုကြီးသည် ရတနာသုံးပါးကို ကြည်သိုသည့် == သဒ္ဓါတရားနှ**င့်** ပြည့်စုံသော မြိုကြီးဖြစ်လာလေသတည်း။ ။(ဓမ္မပဒအဋ္ဌကထာ၊ ခုတိယအုပ်၊ ၂၁-ပကိဏ္ဍက၀ဂ်၊ စာမျက်နှာ ၂၉၀-မှ)။ 

ဥဂ္ဂသူဌေးနှင့်တကွ သတ္တဝါပေါင်း ရှစ်<mark>သောင်းလေး</mark>ထောင်တို့ ကျွတ်တမ်းဝင်ကြခြင်း" မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း ဥဂ္ဂသူဌေးနှ**င့်** သပ္ပါယဖြ**စ်မည့်** တရားဒေသနာကို ဆင်ခြင်ကြည့်ရှုတော်မူကာ ဟောကြားတော် မူလေ၏။ သို့ရကား ဥဂ္ဂသူဌေးဇနီးမောင်နှံကို အစပြု၍ သတ္တဝါ ပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင်တို့ သစ္စာလေးပါး တရားသိမြင် က္ကတ်တမ်းဝင်ကြလေသည်။

ဟောဗုဒ္ဓဝင်

ငြန်ဒီ

ကိန်းအောင်းမွေ့လျော် နေတော်မူစဉ် မထင်မရှား ပုဏ္ဏား တယောက်ကို အကြောင်းပြု၍ ''တဏ္ခာယ ဇာယတီ သော-ကော"—–အစရှိသော တရားဒေသနာကို ဟောကြားတော်မူ လေသည်၊ အကြောင်းအရာ အကျယ်သော်ကား----သာ၀တ္ထိပြည်သား မိန္ဆာဒိဋ္ဌိအယူရှိသော ပုဏ္ဏားတယောက် သည် တနေ့သ၌ အစိရဝတီ မြစ်ကမ်းအနီးသို့ သွားရောက်၍ လယ်ကွက်ကို သုတ်သင်ရှင်းလင်းနေ၏၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထိုပုဏ္ဌား၏ မဂ်ဖိုလ်ရကြောင်း ရှေးကောင်းမှု ကုသိုလ်နှင့် ပြည့်စုံ ရတနာ ] အညတရဗြာဟ္မဏဝတ္ထု ၄၉၃

သည်ကို သိမြင်တော်မူ၍ လယ်ကွက်ကို သုတ်သင်ရှင်းလင်းနေ သော ထိုပုဏ္ဏားအထံသို့ ကြွသွှားတော်မူလေ၏၊ ပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရားကို မြင်သော်လည်း မိစ္ဆာအယူရှိသူ ဖြစ်သည့် အတိုင်း အရိုအသေပေးမှု မပြုပဲ စကားမပြော တုဏ္ပီဘောသာ နေလေ၏၊ ထို အခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကပင် ထို ပုဏ္ဏားကို ရှေးဦးစွာ နှတ်ခွန်းဆက်ခေါ် ငင်၍ "အိုပုဏ္ဏား……သင်သည် အဘယ်ကို ပြုလုဝ်သနည်း" ဟု မေးတော်မူ၏၊ "အို အရှင် ဂေါတမ… ကျွန်ုပ်သည် လယ်ကို သုတ်သင် ရှင်းလင်းနေပါ သည်"ဟု ပုဏ္ဏားက ပြန်ကြားပြောဆိုလေ၏၊ မြတ်စွာဘုရားရှင် သည် ပဋ္ဌမနေ့ဝယ် ဤမျှသာ မိန့်ဆိုပြီးလျှင် ကြွသွားတော်မူ လေ၏။

နောက်တနေ့၌လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် လယ်ထွန်ရန် လာသော ထိုပုဏ္ဍားအထံသို့ ကြွသွားတော်မူ၍ "အိုပုဏ္ဏား... အဘယ်အမှုကို သင်ပြုလုပ်သနည်း"ဟု မေးတော်မူ၍ "အိုအရှင် ဂေါတမ....ကျွန်ုပ်သည် လယ်ကို ထွန်နေပါသည်"ဟု ပုဏ္ဏား၏ ဖြေကြားပြောဆိုချက်ကို ကြား၍ ဖဲသွားတော်မူလေ၏။

နောက်နေ့ နောက်နေ့များ၌လည်းထိုအတူပင် ကြွသွားတော် မူကာ "အိုပုဏ္ဏား····အာယ်အမှုကို သင်ပြုလုပ်သနည်း"ဟု ရှေး နည်းအတူပင် မေးတော်မူ၍ ပုဏ္ဏားက "အို အရှင်ဂေါတမ···· ကျွန်ုပ်သည် လယ်ကို ပျိုးကြံပါ၏၊ စိုက်ပျိုးပါ၏၊ ပေါင်းသင်ပါ၏၊ စာာင့်၍နေပါ၏"ဟူ၍ အလုပ်နှင့်လိုက်လျောစွာ အဖြေပေးသည့် စကားများကို ကြားနာ၍ ဖဲသွားတော်မူလေ၏။

ဤနည်းဖြင့် ကြွှရောက်ဖန်များရကား ပုဏ္ဏားသည် တနေ့သ၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ချစ်ခင်ကြည်ညိုလာကာ "အိုအရှင် ဂေါ-တမ....အရှင်သည် ကျွန်ုပ်လယ်ကို သုတ်သင်သည့်နေမှ အစပြု၍ ကြွလာတော်မူပေ၏၊ ကျွန်ုပ်၏ ကောက်စပါးများ အကယ်၍ ပြီးစီးပြည့်စုံ အောင်မြင်ပါလျှင် အရှင်အားလည်း ခွဲခြမ်းပေး ဝွေမှု ပြုလုပ်ပါမည်၊ အရှင့်အား မပေးပဲ ကျွန်ုပ်ချည်း စားသုံးမည်

[ 43

မဟုတ်ပါ၊ ယနေ့မှစ၍ အရှင်သည် ကျွန်ုပ်၏ သူငယ်ချင်း ဖြစ်ပါ ပြီ"ဟု မိတ်ဖြစ်စကား ပြောကြားလေ၏။

ထိုနောက် အခါတပါး၌ ထိုပုဏ္ဏား၏ ကောက်စပါးများကား ပြည့်စုံရင့်ကျက်ခြင်းသို့ ရော၏ရှိခဲ့လေ၏၊ ပုဏ္ဏားသည် "ငါ၏ ကောက်စပါး များကား ပြည့်စုံရင့်ကျက်ခဲ့လေပြီ၊ ယခု မကြာ နက်ဖြန်ခါပင် ရိတ်စေတော့အံ့" ဟု ကြံစည် ဆုံးဖြတ်ကာ ကောက်ရိတ်ရန်အတွက် ပြစွယ်ကိစ္စ အဝဝကို စီမံဖန်တီးနေစဉ် ညဉ့်အခါ၌ မိုးကြီးသည် သည်းထန်စွာ ရွာသွန်း၍ ကောက်ပင် အားလုံးကို တိုက်ဆောင်၍ သွားလေ၏၊ သို့ရကား ပုဏ္ဏား၏ လယ်ကွက်ကြီးတခုလုံးသည် ပြောင်တလင်းခါကာ နုတ်၍ထား သည်နှင့် တူလေတော့၏။

> မြတ်စွာဘုရားရှင်ကား ပုဏ္ဏားထံသို့ ကြွသွားသည့် ပဌမနေ့ကပင် "ထို ကောက်စပါးများသည် ပြည့်စုံပြီး မြောက်လိမ့်မည် မဟုတ်" ဟု စောစီးကပင် ကြုတင်၍ သိတော်မူပြီး ဖြစ်၏။ သို့သော်လည်း ကောက်စပါးများ ပျက်စီးသည့်နေ့မှ ကြားထိုကြ၍ တရားဟော သြဝါဒ ပေးလျှင် နာယူမည်မဟုတ်သဖြင့် ကောက်စပါး ပျက်စီး သောနေ့၌ တရားဟောသြဝါဒပေးလျှင် နာယူကောင်း ဘည်ဟု ယုံကြည်ရင်းနှီးမှုရှိစေရန် လယ်ကို သုတ်သင်သည့် နေ့ကပင် ပုဏ္ဏားထံသို့ ကြွရောက်တော်မူခဲ့လေသည်။

ပုဏ္ဏားသည် စောစောစီးစီးပင် "လယ်ကို ကြည့်အံ့" ဟူ၍ သွားလေသော် ပြောင်တလင်းခါ၍နေသော လယ်ကို မြင်ရ၍ စိုးရိမ်ပူဆွေးခြင်း ပြင်းထန်စွာဖြစ်ရှိကာ—

> "ရဟန်းဂေါတမသည် ငါလယ်ကို သုတ်သင်ရှင်းလင်း သည့် အချိန်ကပင် အစပြုကာ လာခဲ့လေပြီ၊ ငါသည်လည်း ရဟန်းဂေါတမကို 'ဤ ကောက်စပါး ပြည့်စုံပြီးမြောက် သော် အရှင်အားလည်း ခွဲခြမ်းပေးဝေမှု ပြုပါအံ့၊ အရှင့် အား မပေးပဲ မိမိချည်း မစားပါ၊ ယခုအခါ ယနေ့မှစ၍

မရောက်ခဲ့ပြီ"— ဟု ကြံစည်စဉ်းစားကာ အိမ်သိုပြန်ခဲ့၍ အစာကိုဖြတ် အငတ်ခံလျက် ညောင်စောင်းငယ်၌ လျောင်းစက်လေတော့၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ပုဏ္ဏား၏ အိမ်တံခါးသို့ ကြွ သွားတော်မူလေ၏၊ ပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရားကြွလာတော်မူ ကြောင်းကို ကြားသိရ၍ "အမောင်တွို…္ငငါ့သူငယ်ချင်းကို ခေါ်

အညတရဗြာဟ္မဏဝတ္ထု

အရှင်သည် ကျွန်ုပ်၏ သူငယ်ချင်းဖြစ်ခဲ့ပြီ'ဟူ၍ ငါပြောဆို

ခဲ့လေပြီ၊ ငါ၏ ထိုစိတ်နှလုံးအလိုသည် အပြီး အဆုံးသို့

909

ရတနာ် ]

ဆောင်၍ ဤ အိမ်တွင်း၌ နေရာထိုင်ခင်း ပေးကြပါလော့"ဟု အိမ်နေလူများကို ပြောကြားလေ၏၊ အိမ်နေလူများသည် ပုဏ္ဏား ပြောသည့်အတိုင်းပင် ပြုကြလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထိုင် နေတော်မူပြီးလျှင် "ပုဏ္ဏားကြီး အဘယ်မှာနည်း" ဟု မေးမြန်း၍ အိမ်နေလူများက "အ ခ န်းတွင်းဝယ် ညောင်စောင်းငယ်၌ လျောင်း၍ နေပါသည်" ဟု လျောက်ထားအဝ်လေသော် "ထို ပုဏ္ဏားကြီးကို ခေါ်ခဲ့ကြလော့"ဟု ရွှေတော်မှောက်သို့ ခေါ်ခဲ့စေ ၍ လာရောက်ကာ လျောက်ပတ်ရာ၌ ထိုင်နေသော ပုဏ္ဏားကို "အို ပုဏ္ဏား...ဘယ့်နှယ်ဖြစ်ထာလဲ"ဟု မေးမြန်းတော်မူလေ၏။

ပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို "အို အရှင်ဂေါတမ----အရှင်တို့သည် ကျွန်ုပ်လယ်ကို သုတ်သင်ရှင်းလင်းသောနေ့မှ အစ ပြု၍ ကြွလာတော်မူခဲ့ကြပါသည်၊ ကျွန်ုပ်ကလည်း 'ကောက်စပါး များ ပြည့်စုံပြီးမြောက်သော် အရှင်တို့အား ခွဲခြမ်းပေးဝေမှု ပြုပါ အံ့'ဟူ၍ ပြောဆိုခဲ့ပါသည်၊ ကျွန်ုပ်၏ ထိုနှလုံးအလိုဆန္မတောင့်တ ချက်သည် ယခုတော့ဖြင့် မပြည့်စုံတော့ပြီ၊ ထိုကြောင့် ကျွန်ုပ်၏ စိတ်သန္တာန်မှာ ပူပန်စိုးရိမ်ခြင်း အပြင်းဖြစ်ရှိလာပါသည်၊ ကျွန်ုပ် ၏အဖို့ရာ ထမင်းကိုသော်မှလည်း မစားလိုတော့ပါ"ဟူ၍ ပြန့် ကြားလျှောက်ထားလေ၏။

ကြားလျောက်ထားလေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ပုဏ္ဏားကို ''အိုပုဏ္ဏား···· အဘယ်ကို အမှီပြု၍ သင်၏စိတ်သန္တာနဝယ် စိုးရိမ်ပူဆွေးမှု ==

(ဗြာဟ္မဏ = သောကဖြစ်ပ္ပါး အိုပုဏ္ဏား…)။တဏ္မာ ယ == တပ်မက်ကွယ်တာမှုတဏ္ဍာလောဘာ တရားအစု ကြောင့်။ သောကော = စိုးရိမ်ပူဆွေး စိတ်မအေးရခြင်း သောကတရားသည်။ ဇာယတိ == ဥပါဒ်ထင်ရှား ဖြစ်ပွါး လာ၏။တဏ္ခာယ = တ၆မက်တွယ်တာမှု တဏ္ဍာလောဘ တရားအစုကြောင့်။ ဘယံ == အားနည်းသော ဒေါသဖြင့် စိတ်ကမသန့် ကြောက်ရွှံထိတ်လန့်မှု စိတ္တုတြာသ ဘေး အစုသည်။ (ဇာယတိ 🗕 ဥပါဒ်ထင်ရှား ဖြစ်ပွါးလာ၏။ တဏ္ခာယ = တွယ်တာတစ်မက်မှု တဏ္ဍာလောဘတရား အစုမှ။ ၀ိပ္ပမုတ္တဿ == အရဟတ္တဖိုလ်ပေါက် လွတ်မြောက် ပြီးသောသူ၏ (သန္တာန်၌)။ သောကော 💳 စိုးရိမ်ပူဆွေး စိတ်မအေးရခြင်းသည်။ နတ္ထိ = တစိုးတစ် မဖြစ်ရှိတော့ ချေ။ ဘယ် = ကြောက်ရွှံ ထိတ်လန့်မှု စိတ္တုတြာသ ဘေးအစုသည်။ ကုတောအတ္ထိ = အနာဂါမိမဂ်ခဏ ကပင် ဖျက်ချပယ်ခွါ ပြီးခဲ့စွာကြောင့် အဘယ်မှာလျှင် ဖြစ်ရှိချေတော့အံ့နည်း။

သောကတရား ဖြစ်ပွါးလာသည်ကို သင်သိပါ၏လော"ဟု မေး တော်မူ၍ ပုဏ္ဏားက "အို အရှင်ဂေါတမ ···· အကျွန်ုပ်မသိပါ၊ အရှင်ဘုရားသည် သိပါသလော"ဟု မေးလျှောက်အပ်လေသော် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "အိမ်း····သိပေ၏ ပုဏ္ဏား····၊ ဖြစ်ပေါ် လာသမျှသော စိုးရိမ်ပူဆွေးမှု = သောကတရား, ကြောက်လန့် မှု = ဘေးအစုများသည် တပ်မက်မှု = တဏ္ဍာလောဘကိုသာ အမှီပြု၍ ဖြစ်ပေါ်ကြပေ၏"ဟု မိန့်တော်မူပြီးလျှင် ဤဆိုလတ္တံ့ သော တရားဂါထာကို ဟောကြားတော်မူလေ၏—

တဏ္ခာယ ဧာယတီ သောကော၊

နတ္ထိ သောကော ကုတော ဘယံ။

တဏ္ခာယ ဧာယတီ ဘယံ။

တဏုာယ 8ပ္ပမုတ္တဿ၊

စဥ္ဘဘာမဝထရို၏ ရှေးကောင်းမှု ရှေးလွန်လေပြီးသောအခါ ဗာရာဏသီ ပြည်သား ကုန်သည် တယောက်သည် "ပစ္စန္တရစ်သို့ သွားရောက်၍ စန္မကူးနံ့သာများ **ကို ငါဆောင်ယူအံ့"ဟု ကြံစည်ကာ များစွာသော အဝတ်** တန်းဆာစသည်တို့ကို တင်ဆောင်ယူငင်၍ လှည်းအစီးငါးရာ တ္ခ်ိုဖြင့် တိုင်းစွန်ပြည်နှား ပစ္စန္တရစ်အရပ်သို့ သွားရောက်ပြီးလျှင် **ထိုပစ္စန္တရစ်ရွာတံခါး၀**၌ နေရာကို ယူပြီးသော် တောအုပ်၌ နွှား **ကျောင်းသ**ားတို့ကို "အမောင်တို့....ဤရွာ၌တောင်ခြေဝယ် အလုပ် လုပ်သူ တစုံတယောက်သောလူ ရှိသလော"ဟု မေးလေ၏၊ နွှား **ကျောင်းသ**ားများက "ဩ....ရှိပါ၏" ဟု ပြောကြားလတ်သော် "တိုသူသည် အဘယ်အမည်ရှိသနည်း" ဟု မေးပြန်လေ၏၊ နွှား **ကျောင်းသားမျ**ားက "ထိုသူကား ဤအမည်ရှိ၏"ဟု ဖြေကြား ကြလျင် ထိုသူ၏ ဇနီးမယား သမီးသားတို့၏ အမည်ကို တဖန် မေးပြန်လေ၏၊ နွှားကျောင်းသားများက ဇနီးမှာ ဤအမည်ရှိ၍ ထမီးသားတို့မှာ ဤအမည် ဤအမည် ရှိကြက်ကြာင်း ဖြေကြား **သောအခါ "ထိုသူ၏အိ**မ်ကား အဘယ်အရပ်၌နည်း"ဟု မေးပြန်

စန္ဒာဘတ္ယွေရဝတ္လူ ခြဲတ်စွာဘုရားရှင်သည် သာဝတ္ထိပြည်မွန် စေတဝန်ရှေကျောင်း ၌ ကိန်းအောင်းမွေလျော် နေတော်မူစဉ် အရှင်စန္ဌာဘမထေရ်ကို အကြောင်းပြု၍ "စန္ဒံဝ ဝိမလံ သုဒ္ဓံ"–အစရှိသော တရားဂါထာ ကို ဟောကြားတော်မူ၏၊ အကြောင်းအရာ အကျယ်ကား—-

စန္ဒာဘမထေရ်နာကြောင်း

အညတရမြာဟ္မဏဝတ္ထု ပြီး၏။

စေသနာနိဂုံး ဆုံးလတ်သောအခါ ထိုအညတရပုဏ္ဏားသည် သောတာပတ္တိဖိုလ်၌ တည်လေ၏။ ။(ဓမ္မပဒအဋ္ဌကထာ ဒုတိယ အုδ်၊ ၁၆ – ဗိယဝဂ်၊ စာမျက်န္ဒာ ၁ဂ၅-မှ)။

**ရတနာ ] စ**န္မာဘမထေရ်အကြောင်း ၄၉၇

ထိုကုန်သည်သည် နွှားကျောင်းသားများ ပြောဆို<mark>ပေးအ</mark>ပ် သော အမှတ်သညာဖြင့် လှည်းယာဉ်ငယ်ကို စီး၍ ထိုတောင်ခြေ အလုပ်သမား၏ နေအိမ်သို့ သွားရောက်ပြီးလျှင် လှည်းယာဉ်မှု သက်ဆင်း၍ အိမ်တွင်းသို့ဝင်ရောက်လျက် အိမ့်ရှင်မ၏ အမည်ကို ထုတ်ဖော်၍ ခေါ်လိုက်လေသည်၊ အိမ်ရှင်မသည်လည်း "ငါတို့၏ ဆွေမျိုးတဦး ဖြစ်ပေလိမ့်မည်" ဟု ကြံစည် အောက်မေ့ကာ လျင်မြန်စွာ သွားရောက်၍ နေရာခင်းပေးလေ၏၊ ကုန်သည်သည် နေရာ၌ ထိုင်ပြီးသော် အမည်ကို ထုတ်ဖော်၍ "ယခု ငါ့သူင**ယ်** ချင်း အဘယ်သို့ သွှားသနည်း"ဟု မေးလေလျှင် အိမ်ရှင်မသည် လည်း "အရှင်....အရှင့်သူငယ်ချင်းသည် တော်သို့ သွားပါသည်" ဟု မြန်လည်ရိုးသားစွာ ဖြေကြားလေ၏၊ထိုနောင်မှကုန်သည်သည် ကလေးများ၏အမည်ကို ထုတ်ဖော်ပြီးလျှင် "ငါ့သား(မောင် ဘယ်သူ), ငါ့သမီး(မဘယ်သူ)တို့ကော် အဘယ်သို့ သွားနေကြ သနည်း"ဟု အားလုံး၏ အမည်ကို ဖော်ရွေစွာ ထုတ်ဖော်မေးမြန်း ပြီးလျှင် "ငါ့သား(မောင်ဘယ်သူ), ငါ့သမီး(မဘယ်သူ)တို့အား ဤအဝတ်အစား အဆင်တန်းဆာများကို ပေးပါလော့၊ ငါ့သူငယ် ချင်း(မောင်ဘယ်သူ)အားလည်း တောမှ ပြန်လာသောအခါ ဤ အဝတ်အစားတန်းဆာများကို ပေးပါလော့''ဟု ပြောဆို၍ လဲက် ဆောင်အဖြစ် အဝတ်တန်းဆာများကို ပေးလေ၏၊ အိမ့်ရှင်မသည် လည်း ထိုကုန်သည်အား အလွန် ကောင်းမြတ်သော စားဖွယ် သောက်ဖွယ်တို့ဖြင့် ဧည့်ဝတ်ကျေပြွန်စွာ ပြုလုပ်ပြီးလျှင် လင် ယောက်ျား တောမှ ပြန်လာသောအခါ၌ "အရှင်---- ဤဧည့်သည် သည် ရောက်သည့်အချိန်ကစ၍ အိမ်ရှိလူအားလုံး၏ အမည်ကို ထုတ်ဖော်ပြောဆိုနှတ်ဆက်ပြီး ဤမည် ဤမည်သော အဝတ်အစား အဆင်တန်းဆာများကိုလည်း ပေးအပ်လေသည်" ဟု ဖြစ်ရပ်ကို ပြန်ကြားပြောဆိုလေ၏။ အလုပ်သမား ဟောက်ျားသည်လည်း အကျွန်းတဝင် ဖြစ်ရှိကာ ထိုကုန်သည်အတွက် ပြုလုပ်ရွက်ဆောင်

၍ နွှားကျောင်းသားများကလည်း ''ဤအမည်ရှိသောအရပ်၌''ဟု ရိုးသားစွာ ဖြေဆိုကြလေသည်။

ბნს

ည၅၆းသခါ ထိုနောင်မှ ကုန်သည်သည် ထိုတောအလုပ်သမားကို ညချမ်း အခါ အိပ်ရာ၌ ထိုင်နေလျက် "အဆွေတော်---- တောင်ခြေ၌ လှည့်လည်သော အဆွေတော်သည် အဘယ်ဝတ္ထုကို များစွာ တွေမြင်အပ်သနည်း" ဟု မေးလေ၏၊ တောအလုပ်သမားက "အခြား ထူးထူးထွေထွေကိုတော့ မတွေ့မြင်ရပါ၊ နှီမြန်းသော အခက်ရှိသည့် သစ်ပင်တို့ကိုကား မြောက်မြားစွာ တွေ့ရှိအပ်ပါ သည်"ဟု ရိုးသားစွာ ပြောဆို ဖြေကြားသောအခါ ကုန်သည် သည် တဖန့်ထပ်၍ "သစ်ပင်တွေ အများကြီး ဟုတ်၏လော" ဟု အခိုင်အမာ မေးမြန်း၍ "ဩ....ဟုတ်ပါသည်၊ များစွာသောသစ်ပင် တို့ကို တွေ့မြင်အပ်ပါသည်" ဟု တောအလုပ်သမ်ားက ဖြေကြား လေသော် "ထိုသို့ဖြစ်လျှင် ထိုသစ်ပင်များကို ငါတို့အား ပြပါ လော့" ဟု ပြောဆို၍ ထိုအလုပ်သမားနှင့် အတူတက္က တောသူ သွားပြီးလျှင် စန္ဒကူးနီပင်တို့ကို ခုတ်လှည်းကာ လှည်းငါးရာ အပြည့် တင်ဆောင်၍ ပြန်လာသည်ရှိသော် "အဆွေတော်…. ဗာရာဏသီပြည်ဝဟ် ဤမည်သော အရပ်၌ ကျွန်ုပ်၏ နေအိမ် ရှိပါသည်၊ အခါမပြတ် ကျွန်ုပ်၏ အထံသို့ လာရောက်စေချင်ပါ သည်၊ လာရောက်သော အခါမှာလည်း အခြား တပါးသော လက်ဆောင်များကို ကျွန်ုပ်အလိုမရှိပါ၊ နီမြန်းသောအခက်ရှိသည့် တိုသစ်ပင်များကိုသာ ခုတ်လှည်း ယူဆောင်ခဲ့စေချင်ပါသည်"ဟု

<mark>ဖွယ် ရှိ</mark>သမျှ ဧည့်<mark>ဝတ်အားလုံးကို ကျေ</mark>ပြွန်စွာ ရွက်ဆောင်ပြုဲလုပ် လေ၏။

ရတနာ ] စန္ဓာဘမထေရ်အကြောင်း ၄၉၉

သာယာချေငံစွာ မိတ်ဖွဲ့စကား ပြောဆို မှာကြားပြီးလျှင် ဗာရာ ဏသီပြည်သို့ ပြန်သွားလေ၏။ တောအလုစ်သမားသည်လည်း ကုန်သည် မှာသွားသည့် အတိုင်း အခါမပြတ် ကုန်သည်ထံသို့ လာလတ်သည်ရှိသော် စန္ဒကူးနီများကိုသာ ယူဆောင်၍ လာလေ၏၊ကုန်သည်သည်လည်း သူ့ကျေးဇူးကို သိရှိသူပြီပြီ ထိုတောအလုပ်သမားအား များစွာ သော ဥစ္စာရွှေငွေများကို ပေးလေသည်။

## <sup>စန္အာအ</sup> ဖုဖ္**ား**အစ ထိုတောအလုပ်သမားသည် ထိုဘဝမှ စုတေလတ်သော် နတ်

စၥတုစေတီတော်အား လဝန်းသဏ္ဌာန်ပြုကာ စန္မကူးနီဖြင့် မူစော်ခြင်း ထိုမှ ့နောက်တချိန်၌ ကဿပမြတ်စွာဘုရားရှင် ပရိနိဗ္ဗာန် စံတော်မူပြီး၍ ဓာတုရွှေစေတီတော်ကြီး တည်ထားပြီးသောအခါ ထိုတောအလုပ်သမားသည် များစွာသောစန္ဒကူးတို့ကို ယူဆောင် ၍ ဗာရာဏသီပြည် သူငယ်ချင်းကုန်သည်ထံသို့ ရောက်ရှိလာ လေ၏။ ထိုအခါ ထိုတောအလုပ်သမားအား သူငယ်ချင်း ကုန သည်သည် များစွာသော စန္ဒကူးမှုန့်တို့ကို ကြိတ်စေပြီးလျှင် ခွက် အပြည့်ထည့်၍ ''အဆွေတော်····လာလော့၊ ထမင်းချက်၍မပြီး သေးမီ စေတီတော်ကြီးတည်ရာအရပ်သို့ သွှားရောက်ပူဇော်ကြပြီး ပြန့်လာကြကုန်အံ့"ဟု ပြောဆိုကာ်ထိုတောအလုပ်သမားသူငယ် ချင်းကို ခေါ်ဆောင်၍ စေတီတော်ကြီး တည်ပြီးရှိရာသို့ သွားပြီး လျှင် စန္ဒကူးမှုန့်တို့ဖြင့် ပူဇော်မှုကို ပြုလေ၏။ ပစ္စန္တရစ်သား ထို တောအလုပ်သမား သူငယ်ချင်းသည်လည်း အားရဝန်းမြောက် , စွာ စေတီတော်ကြီး၏ သိတ်မှောက်(ဝမ်းတိုက်တော်)၌ စန္ဒကူး နိမ္ပန့်တို့ဖြင့် လဝန်းသက္လာန် ပြုလုပ်ကာ ပူဇော်ရှင်လေ၏။ (ဤ တောအလုပ်သမားသည်ပင် စန္ဒာဘမထေရ်၏ အလောင်း အလျာဖြစ်သည်၊ သူ၏မဂ်ဖိုလ်ရကြောင်း ရှေးကောင်းမှုကား ဤမျှ သာဖြစ်သည်)။

ပြည်၌ဖြစ်၍ ဗုဒ္ဓန္တရအသင်္ချေယျတကပ်လုံး ထိုနတ်ပြည်၌ အချိန်ကို ကုန်လွှန်စေပြီးနောက် ဤဘုရားလက်ထက်သို့ ရောက်သောအခါ ရာဇပြိုဟ်ပြည်ဝယ် ဥစ္စာစီးပွါးအနှစ်များသော ပုဏ္ဏားမျိုး၌ ဖြစ် လာလေ၏။ ထိုပုဏ္ဏားလုလင်၏ ချက်အဝန်းမှ လပြည့်ဝန်းနှင့် တူသော ဖြူစင်တောက်ပြောင်သောအရောင် တလက်လက် ထွက် ရှိလေသည်၊ ထိုကြောင့် ထိုပုဏ္ဏားလုလင်၏အမည်ကို''စန္ဒာဘ = မောင်လရောင်"ဟူ၍ မိဖဆွေမျိုးတို့က မှည့်ခေါ်ကြလေသည်။ ။ (ဤသို့ ချက်မှ လဝန်းပုံသွင် ဖြူစင်တောက်ပြောင်သည့် အရောင်

စန္မာဘမထေရ်အကြောင်း ရတနာ ၂ ၅၀၁

တလက်လက် ထွက်ရှိခြင်းမှာ ကဿပမြတ်စွာ စေတီတော်၌ စန္ဒ ကူး နီ မှု န့် တို့ဖြင့် လဝန်းသဏ္ဌာန်ပြုလုပ်၍ ပူဇော်ခဲ့သော ကောင်းမှု၏အကျိုးဆက် အာနိသင် ဖြစ်သည်)။

ပုဏ္ဏားတို့သည် "ငါတို့ကား ဤသူငယ်ကို ယူဆောင်လှည့် လည်ကာ လောကလူများကို လှည့်ဖြားစားသောက်နိုင်လောက် ၆ြိဳဟု ကြံစည်တိုင်ပင်ကြ၍ ထိုသူငယ်ကို ယ<sub>်</sub>ဉ်၌ ထိုင်စေပြီးလျှင် ်ဤစန္ဒာသသူငယ်၏ ကိုယ်ကို လက်ဖြင့် သုံးသံပ်ကိုင်တွယ် ရသောသူသည် ဤသို့သဘောရှိသော စည်းစိမ် ချမ်းသာကို ရရှိ နိုင်၏"ဟု ၀ါကြွင်းပြောဆိုကြကာ ဇမ္ဗူဒိုဝ်ကျွန်းအန္ဒံ လှည့်လည် ကြက္နန်၏။ တရာဖြစ်စေ တထောင်ဖြစ်စေ ပေးနိုင်သောသူတို့ သည်သာ ထိုစန္တာဘသူငယ်၏ကိုယ်ကို လက်ဖြင့် တွေထိသုံးသိပ် နိုင်ခွင့် ရရှိကြလေသည်။

ထိုပုဏ္ဏားတို့သည် ဤနည်းဖြင့် အစဉ်တစိုက် လှည့်လည်ခဲ့ တြရာ သာဝတ္ထိပြည်သို့ ဆိုက်ရောက်ကြလျက် သာဝတ္ထိပြည်နှင့် ဇေတဝန်ကျောင်းတော်၏ အကြားအရပ်ဝယ် တည်းခိုရန်နေရာကို ယူကြလေကုန်၏။ သာ၀တ္ထိပြည်၌လည်းငါးကုဋေမျှသော အရိ-ယာသူတော်ကောင်းတို့သည် နံနက်အခါ အလှူဒါန် ပေးလှူကြ၍ မွှန်းလွှဲပြီးနောက်ကာလဝယ် နံ့သာ, ပန်းမာလ်, အဝတ်သက်န်း, ဆေးပစ္စည်း-စသည်တို့ကို လက်စွဲကုန်လူက် တရားနာရန် ဇေတ ဝန်ကျောင်းတော်သို့ သွားကြလေကုန်၏။

ပုဏ္ဏားတို့သည် ထိုအရိယာ သူတော်ကောင်းတို့ကို မြင်ကြ၍ "အဘယ်သို့ သွားကြမည်နည်း" ဟု မေးကြကုန်၏၊ "မြတ်စွာ ဘုရားထံ တရားနာရန် သွားကြကုန်အံ့"ဟု အရိယာ သူတော် ကောင်းတိုက ဖြေကြားကြလေသော် ထိုပုဏ္ဏားတို့သည်''အမောင် တို…လာကြလော့၊ ထိုမြတ်စွာဘုရားထံသို့ သွားကြ၍ အဘယ် မူစကုန်အံ့နည်း = အဘယ်အကျိုး ရှိကုန်အံ့နည်း၊ ငါတို့စန္ဒာဘ ပုဏ္ဏား၏ အာနုဘော်နှင့် တူသော အခြားအာနုဘော် တပါး မည်သည် မရှိချေ၊ မှန်ပါသည်----ထိုစန္ဒာဘ ပုဏ္ဏား၏ ကိုယ်ကို တွေထိကိုင်တွယ်ရသောသူတို့သည် ဤမည်သောအကျိုးကို ရရှိကြ

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် စန္ဒာဘပုဏ္ဏား ကိုယ်တော်မြတ် အနီး သို့ ကပ်ရောက်မိလျှင်ပင် အဓိဋ္ဌာန် တန်ခိုးတော်ဖြင့် ပုဏ္ဏား ၏ ချက်မှ လဝန်းအရောင် ကွယ်ပျောက်အောင် ပြုတော်မူလေ ၏၊ ပုဏ္ဏားသည် ဘုရားရှင်၏ အနီး၌ မီးကျီးခြင်းတောင်းဝယ် ကျီးငယ်ကဲ့သို့ ဖြစ်ရှိလေ၏၊ ထိုအခါ စန္ဒာဘပုဏ္ဏားကို မြတ်စွာ ဘုရားမှလွတ်ရာ အခြားအရပ်တပါးသို့ ခေါ်ဆောင်သွားကြ လေ၏၊ ပုဏ္ဏား၏ ချက်မှအရောင်သည် နဂိုရ်ပကတိ ပေါ်လာ ပြန်၏၊ တဖန် မြတ်စွာဘုရား အထံတော်သို့ ဆောင်ကြပြန်သော အခါ ပုဏ္ဏား၏ ချက်မှအရောင်သည် နေဂိုရ်ပကတိ ပေါ်လာ ကွယ်မြ ပျောက်ကွယ်ပြန်လေ၏၊ ဤနည်းနှင်နှင် သုံးကြိမ်တိုင်တိုင် သွားရောက်၍ အရောင်ကွယ်ပျောက်သည်ကို တွေ့မြင်၍ စန္ဒာဘ ပုဏ္ဏားသည် "ဤအရှင်မြတ်ဘုရားသည် အရောင်ကို ကွယ်ပစေ တတ်သည့်မန္တာန်ကိုဘတ်သိမည်ထင်၏"ဟု ကြံစည်၍"အသို့နည်း အရှင်မြတ်ဘုရားသည် အရောင် ကွယ်ပစေတတ်သည့် မန္တာန်ကို တတ်သိတော်မူပါသလော"ဟု မေးမြန်း လျောက်ထားလေ၏။

စန္မာဘာပုဏ္ဏာအ ရဟန်နမြေခြင်း

နော့ဘာကိုေါ်၍ ကျောင်းတော်ဆို သွားကြခြင်း အရိယာသူတော်ကောင်းတို့ကလည်း ''အမောင်တို့....စန္တာဘာ ပုဏ္ဏား၏ အာနတော်မည်သည် အဘယ် အာနတော်မျိုးနည်း၊ ငါတို့ဆရာ မြတ်စွာဘုရားသည်သာ လောက၌ အာနုဘော် အကြီးမြတ်ဆုံး ဖြစ်တော်မူ၏"ဟု ပြောဆိုကြလေကုန်၏၊ ပုဏ္ဏား များနှင့် အရိယာသူတော်ကောင်းများသည် အချင်းချင်း အပြီး သတ် ဆုံးဆုံးဖြတ်ဖြတ် သိစေရန် မတတ်နိုင်ကုန်ရကား နောက် ဆုံး၌ 'ကျောင်းတော်သို့ သွားရောက်၍ စန္ဒာဘပုဏ္ဏား၏ အာနု ဘော်ကို၎င်း, ငါတို့ဆရာဘုရား၏ အာနုတော်ကို၎င်း သိအောင် စုံစမ်းကြစ္စ်" ဟု သဘောဟူ ဆုံးဖြတ်ကြကာ စန္ဒာဘပုဏ္ဏားကို ခေါ်၍ ကျောင်းတော်သို့ သွားကြလေကုန်၏။

ပါကုန်၏၊ လာကြလော့၊ ထိုစန္ဒာဘပုဏ္ဏားကို ကြည့်ရှုကြလော့" ဟု ပြောဆိုကြလေကုန်၏။

၅၀၂ မဟာ၁ဗုဒ္မဝင်

အဖော်ပုဏ္ဏားတို့သည်လည်း အကြား အကြားကာလ၌ လာ ရောက်ကြပြီးလျှင် "သင်သည် မန္တာန်ကို သင်ကြားအပ်ပြီလော"ဟု မေးကြကုန်၏။ စန္ဒာဘမထေရ်ကလည်း "ငါသည် မန္တာန်ရင်းကို မသင်ရသေးပါ၊ (ပရိကံကိုသာ ရွတ်အံ သရစ္ဈာယ်နေရပါသေး သည်)"ဟု ဖြေကြားလေသည်။ ဤနည်းဖြင့် စန္ဒာဘမထေရ်သည် ဒွတ္တိ သာကာရ ကမ္မဋ္ဌာန်းဖြင့် သမာမိ ဘာဝနာကို ထူထောင်၍ တဆင့်တက်ကာ ဝိပဿနာတရား ပွါးများကြီးကုတ် အားထုတ် လေရာ နှစ်ရက် သုံးရက်ဖြင့်ပင် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်၍ ပုဏ္ဏားများက လာရောက်ကြကာ မေးအဝ်သောအခါ၌ "သင်တို့ သွားကြလော့၊ ယခုအခါ ငါသည် လူ့တောင်သို့ တဖန် ပြန်လာ

စန္ဒာစာမထေရ် ရဟန္တာဖြစ်ခြင်း ထိုနောက် စန္ဒာတမထေရ်အား မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဒွတ္တိ-သာကာရ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဟောကြားတော်မူ၏။ စန္ဒာတမထေရ်က "ဤ ကေသာ, လောမာ စသည်ကား အတယ်အရာနည်း" ဟု မေးမြန်းလျှောက်ထားလေလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်က"ဤကေသာ, မေးမြန်းလျှောက်ထားလေလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်က"ဤကေသာ, လောမာ စသော ဒွတ္တိ`သာကာရ ကမ္မဋ္ဌာန်းသည် မန္တာန်၏ ရွှေပိုင်းပရိကံ အစီအမံဖြစ်သည်၊ ယင်းပရိကံကို ရွတ်အံသရဇ္ဈာယ် မှ သင့်မည်"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

မြတ်စွာဘုရားရှင်က "အိမ်း…သိပေ၏"ဟု မိန့်တော်မူလျှင် ပုဏ္ဏားသည်"ထိုသို့ ဖြစ်လျှင် အကျွန်ုပ်အား ထိုမန္တာန်ကို ပေးပါ လော့"ဟု တောင်းခံ၍မြတ်စွာဘုရားရှင်ကလည်း "ရဟန်းမဟုတ် သူအား ပေးခြင်းငှါ မစွမ်းနိုင်"ဟု မိန့်တော်မူ၏၊ စန္ဒာဘပုဏ္ဏား သည် အဖော်ပုဏ္ဏားတို့ကို "ဤမန္တာန်ကို သင်ယူပြီးသော် ငါသည် ဗမ္ဗူဒိဝ်တကျွန်းလုံး၌ အကြီးမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပေလိမ့်မည်၊ သင်တို့ သည် ဤသာဝတ္ထိပြည် ယခုတည်းခိုနေရာမှာပင် စောင့်ဆိုင်းနေ ကြလော့၊ ငါသည် ရှင်ရဟန်းပြုပြီးလျှင် နှစ်ရက် သုံးရက်အတွင်း မှာပင် မန္တာန်ဂို သင်ယူခဲ့မည်" ဟု အားရနှစ်သက်စေပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ ရှင်အဖြစ်ကို တောင်းယူပြီးနောက် ရဟန်းပြုလေ၏။

ရတနာ ] စန္မာဘမထေရ်အကြောင်း ၅၀၃

\_၅၀၄

[దవి

ခြင်းသဘော မရှိတော့ပြီ" ဟု ရှင်းလင်းပြတ်သားစွာ မိန့်ကြား လေ၏။

ရဟန်းတို့သည် အရှင်စန္ဒ၁ဘမထေရ် ပြောဆိုသောစကားကို ကြားကြရ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်အား "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရား ···· ဤ စန္ဒာဘရဟန်းသည် မဟုတ်မမှန် ပြောကြား၍ အရဟတ္တဖိုလ်ကို ဝန်ခံဘိ၏ "ဟု လျှောက်ထားကြကုန်၏။ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် "ရဟန်းတို့····ယခုအခါ ငါဘုရား၏သား စန္ဒာဘ ရဟန်းသည် အာသဝေါကုန်ခန်း ရဟန္တာဖြစ်လေပြီး ဤ စန္ဒာဘ ရဟန်းသည် အာသဝေါကုန်ခန်း ရဟန္တာဖြစ်လေပြီး ဤ စန္ဒာဘ ရဟန်းသည် ဟုတ်မှန်သည်ကိုသာ ပြောကြားပေ၏ "ဟု မိန့်တော် မူ၍ ဤဆိုလတ္တံ့သော တရားဂါထာကို ဟောကြားတော်မူ၏— စန္ဒံဝ ဝိမလံ သုဒ္ဓံ၊ ဝိပ္ပသန္ဒမနာဝိလံ။ နန္ဒဘဝပရိက္ခ်ဳိဏံ၊ တမဟံ ဗြူမိ ဗြာတ္မဏံ။

(ဘိက္ခဝေ == ရဟန်းတော်များ အို ချစ်သားတို….) ။

၀ိမလံ — ညစ်မျိုး ငါးသင်း ကင်းရှင်းသော။ ၀ါ-ကင်းရှင်း

သောကြောင့်။ သုဒ္ဓံ == အပြစ်မထင် သန့်စင်သော။ စန္ဒံဝ

= ပြာသာ၆ယာဉ်သာ လ - စကြာကဲ့သို့။ ၀ိပ္ပသန္ခံ =

အပြစ်မထင် ကြည်လင်သော စိတ်ရှိသော။ အနာဝိလံ 💳

ကိုလေသာခပင်း နောက်ကျခြင်းမှ ကင်းရှင်းပြီးသော။

နန္ဒီ ဘ၀ပရိက္ခ်ီဏံ = ဘ၀သုံးပါး ဝဋ်ရထား၌ လိုက်စား

တွယ်တာ တဏ္ဍာလောဘာ ကုန်ခန်းပြီးသော။ တံ 💳

ထိုခီဏာသ၀ခေါ်ဆို ရဟန္တာ ပုဂ္ဂိုလ်ကို။ အဟံ = လူ သုံးပါးတို့ဆရာ ဘုရားငါသည်။ ဗြာဟ္မဏံ == ဗြာဟ္မဏ ခေါ်ဆို ပုဂ္ဂိုလ်စင်စစ်ဟူ၍။ဗြူမိ == ယထာဘူတ သဘာ၀ အား ဟောကြားသိစေပေ၏။ ဒေသနာ နိဂုံး ဆုံးလတ်သောအခါ များစွာသော သူတို့သည် သောတာပတ္တိဖိုလ် စသည်တို့သို့ ရောက်ဆိုက်ကြလေကုန်၏။ ။ (ဓမ္မပဒ အဋ္ဌကထာ ဒုတိယအုပ်၊ ၂၆-ဗြာဟ္မဏဝဂ်၊ စာမျက်နှာ ၄၂၃-မှ)။ စန္ဒာတမထေရ်အကြောင်း စန္ဒာဘတ္ထေရဝတ္ထု ပြီး၏။ မြတ်စွာဆုရားရှင်ကို မာရ်နတ်က မင်းပြုရန် ဖြားယောင်းတောင်းပန်လာခြင်း မာရဝတ္ထု မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် မင်းပြုလုပ်ရန် တောင်းပန်ဖြားယောင်း လာသော မာရ်နတ်သားကို အကြောင်းပြု၍ ''အတ္တမှိ ဇာတမှိ သူခါ သယာယာ''— အစရှိသော တရားဒေသနာကို ဟောကြား တော်မူ၏၊ အကြောင်းအရာ အကျယ်ကား— အခါတပါး၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ကောသလတိုင်း ဟိမ-ဝန္တာတောင်နံပါး တောကျောင်းငယ်တခု၌ သီတင်းသုံး နေထိုင် တော်မူ၏၊ ထိုအချိန်၌ မင်းများသည် တိုင်းသားပြည်သူ လူတို့ကို ညှဉ်းပန်းနှိပ်စက်၍ မင်းပြုကြဆဲ ဖြစ်ကုန်၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် တရားမကျင့်သောမင်းတို့၏ တိုင်းနိုင်ငံ၌ ဒဏ် အမျိုးမျိုး, မတရားသည့် အခွန် အမျိုးမျိုး တို့ဖြင့် အနှိပ်စက်

ခံနေရသော လူတို့ကို မြင်တော်မူ၍ သနား ကြင်နာတော်မူလှ

မာရဝတ္ထု

၅၀၅

ရတနာ္

သဖြင့်—

"ကိုယ်တိုင်လည်း မသတ်ဖြတ်ပဲ, သူ့ကိုလည်း မသတ် ဖြတ်စေပဲ, သူ့ဥစ္စာပျက်စီးဆုံးရှုံးအောင် ကိုယ်တိုင်လည်း မပြုပဲ, သူ့ကိုလည်း မပြုစေပဲ,သူတဖက်သား စိုးရိမ်ပူဆွေး အောင် ကိုယ်တိုင်လည်းမပြုပဲ, သူ့ကိုလည်း မပြုစေပဲ တရားသဖြင့် မင်းပြုခြင်းငှါ တတ်နိုင်ပါ၏လော"—

ဟု ကြံစည်ဆင်ခြင်တော်မူလေ၏။ မာရ်နတ်သားသည် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်၏ အကြံတော်ကို သိရှိ၍ ''ယခုအခါ ရဟန်းဝေါတမ သည် 'မင်းပြုခြင်း၄ါ တတ်နိုင်ပါ၏လော'ဟု ကြံစည်နေ၏၊ ယခု အခါ သူသည် မင်းပြုလိုသည် ဖြစ်ပေလိမ့်မည်၊ ဤမင်းအဖြစ်မည် သည်ကား မေ့လျော့ခြင်း၏ အကြောင်းရင်းဖြစ်ပေ၏၊ အကယ်၍ ရဟန်းဝေါတမ မင်းပြုလုဝ်လျှင် ငါသည် နှောက်ယှက်ခွင့်ကို ရနိုင် လိမ့်မည်၊ ယခုပင် ငါသွား၍ ထိုရဟန်းဝေါတမအား မင်းပြုရန် အားထုတ်မှုကို ဖြစ်စေအံ့"ဟု ကြံစည်၍ မြတ်စွာဘုရားထံသို့ ချဉ်း ကဝ်ပြီးလျှင်— ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်က "ဟယ် မာရ်ယုတ်…သင်က ငါ့ကို ဤကဲ့သို့ ပြောဆိုရအောင် ငါဘုရား၏သန္တာန်၌ အဘယ် တရားကို သင်မြင်သနည်း"ဟု မေးတော်မူ၍ "ဘုန်းတော် ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား… ရှင်ပင်ဘုရားသည် ဗုဒ္ဓိပါဒ်လေးပါး တို့ကို အပြည့်အစုံ နိုင်နင်းစွာ ပွါးများအဝ်ပြီး ဖြစ်ပါကုန်သည်၊ မှန်ပါသည်—ရှင်ပင်ဘုရားသည် အလိုတော်ရှိ၍ ဟိမဝန္တာ တောင်ကြီးကို 'ရွှေဖြစ်စေ'ဟူ၍ စိတ်ညွှတ်တော်မူလျှင် ဟိမဝန္တာ တောင်ကြီးသည်လည်း ရွှေစင်အတိ ဖြစ်လေရာပါ၏၊ အရှင်ဘုရား တို့သည် တရားသဖြင့် မင်းပြုတော်မူကြမည်ဆိုလျှင် အကျွန်ုပ် သည်လည်း ရွှေငွေဥစ္စာဖြင့် ပြုလုပ်ရမည့် ကိစ္စကြီးငယ် အသွယ် သွယ်ကို ကူညီ၍ ရွက်ဆောင်ပြုလုပ်ပါအံ့''ဟူ၍ မာရ်နတ်သားက

ဟု ဖြားယောင်း တိုက်တွန်းစကား ပြောကြားလေ၏။

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား ---- ဘုန်းတော် သခင် ရှင်ပင်ဘုရားသည် မင်းပြုတော်မူပါလော့၊ ကောင်း သော စကားကို မိန့်ကြားတော်မူသော မြတ်စွာဘုရား သည် ကိုယ်တိုင်လည်း မသတ်ဖြတ်ပဲ, သူ့ကိုလည်း မသတ် ဖြတ်စေပဲ, သူ့ဥစ္စာပျက်စီးဆုံးရှုံးအောင် ကိုယ်တိုင်လည်း မပြုလုပ်ပဲ,သူ့ကိုလည်း မပြုလုပ်စေပဲ,သူတဖက်သား စိုးရိမ် ပူဆွေးအောင် ကိုယ်တိုင်လည်း မပြုပဲ, သူ့ကိုလည်း မပြုစေပဲ တရားသဖြင့် မင်းပြုတော်မူပါလော့"—

ပဗ္ဗတဿ သုဝဏ္ကဿ၊ ဇာတရူပဿ ကေဝလော။ ဗ္ဗိတ္တာဝ နာလမေကဿ၊ ဗ္ဗတိ ဝိဒ္ဒါ သမိ စရေ။ ဇာတရူပဿ = နေ၏အရောင် တောက်ပြောင်သော အဆင်းရှိသော။ သုဝဏ္ကဿ = ရွှေ၏။ ကေဝလော = မြေ, ကျောက်မရော သက်သက်သော။ ပဗ္ဗတော =

တဿ၀ ဇန္ဟု ၀ိနယာယ သိက္ခေ။ ယော ဇန္တု = အကြင်သတ္တ၀ါသည်။ ဒုက္ခံ = ဆင်းရဲ ဒုက္ခအမျိုးမျိုးကို။ ယတောနိဒါနံ = အကြင်အာရုံငါးပါး ကာမတရားလျှင် အကြောင်းရင်းရှိ၏ဟူ၍။ အဋ္ဌက္ခိ = လင်းလင်းထင်ထင် သိမြင်၏။ သော ဇန္တု = "ဆင်းရဲ ဒုက္ခ ဟူသမျှကား ကာမဥပဓိ အကြောင်းရင်းရှိ"ဟု မြင်သိ တတ်စွာ ထိုသတ္တ၀ါသည်။ ကာမေသု = ၀တ္ထုအာရုံ ကာမဂုဏ်တို့၌။ ၀ါ-ကာမဝတ္ထု အစုစုတို့၌။ ကထံ နမေယျ = ဘယ်သို့ထူးတောင်း ဘယ်အကြောင်းကြောင့် အကောင်းထင်ကာ စိတ်ညွှတ်ရာအံ့နည်း။ လောကေ = ယခုနေကျ လူ့လောက၌။ ဥပဓိ = ကာမဝတ္ထု အစုစု တည်းဟူသော ကာမုပဓိတရားကို။ သင်္ဂေါတိ = ရာဂ, ဒေါသ, မောဟ, မာန, ဒိဋ္ဌိတို့ဖြင့် ငြက္စ၀ တွယ်တာရာ

ယော ဒုက္ခမဒ္ဓက္ခိ ယတောနိဒါနံ၊ ကာမေသု သော ဇန္ဟု ကထံ နမေယျ။ ဥပဓိိ ၀ိဒိတ္လာ သင်္ဂေါတိ လောကေ၊ တဿ၀ ဇန္ဟု ၀ိနယာယ သိက္ရေ။

ဟိမငန္တာလောက်နီးနီး တောင်ကြီးသည်။ (ဝါ)ကေဝ-လောသုဝဏ္ကဿ ပဗ္ဗတော=ကြေး, သံ, ခဲ-စသည်တို့နှင့် မရော သက်သက်သော ရွှေတောင်ကြီးသည်။ အဿ— ဘဝေယျ = ကုသိုလ်ကံထောက် ဖြစ်မြောက်လေရာ၏။ (တိဋ္ဌတု ဧကော ပဗ္ဗတော = ရွှေတောင်ကြီးတခုကိုကား ထားဘိဦး)။ ဒွိတ္တာဝ=ဟိမဝန္တာလောက် နှစ်ပြန်ဆောက် သား မြင့်မောက်ခိုင်ဖြီး ရွှေတောင်ကြီးသော်(မှလည်း)။ ဧကဿ = တဦးသောပုဂ္ဂိုလ်၏အတွက်။ န အလံ = တဏ္ဒာဆန္ဒ အလိုပြည့်ဝရန် မစွမ်းနိုင်ချေ။ ဗ္ကတိ = ဤသို့။ ဝိဒ္ဒါ = တဏ္ဒာဆန္ဒ ပြည့်ဝနိုင်ခဲ သူ့ဖြစ်နဲကို ဝေခွဲလဲမြင် ပညာရှင်သည်။ သမံ = နှလုံး, နှုတ်, ကိုယ် ထိုထိုဒ္ဒါရ = သုံးဌာနဝယ် ဓမ္မနှင့်လျော်ညီ သုစရိုက်ဆယ်လီကို။ စရေ-စရေယျ = ကျင့်ကြံကြိုးကုတ် အားထုတ်ပွါးများရာ၏။

ရတနာ]

မဟာဗုဒ္မဝင် [ဗု**ဒ္မ** 

ဤတရား ဂါထာတို့ဖြင့် ထိတ်လန့်စေပြီးလျှင် "ဟယ်မာရ် ယုတ်.... သင်၏ အဆုံးအမကား တခြားသာတည်း။ ငါဘုရား၏ အဆုံးအမကား တပါးသာတည်း၊ (သင်ကား ဝတ္ထု, ကိလေ နှစ်ထွေသော ကာမတရားကို ကြိုးစား၍ အရယူရန် ဆုံးမသည်၊ ငါဘုရားကား ထို ကာမတရားကို ပယ်ဖျောက်ရန် ဆုံးမသည်၊ ဟု ဆိုလိုသည်)။ သင်နှင့် အတူတကွ တရားကို နှီးနှောမှု မည်သည် (အဘယ်နည်းဖြင့်မျှ)မဖြစ်နိုင်၊ မှန်၏—ငါဘုရားကား ဤ ဆိုလတ္တံ့သော အတိုင်း ဆုံးမ၏" ဟု မိန့်ဆိုတော်မူ၍ ဤဆို လတ္တံ့သော တရားဂါထာ သုံးဂါထာတို့ကို ဟောကြားတော်. မူ၏----

> အတ္ထမှိ ဇာတမှိ သုခါ သဟာယာ တုဋ္ဌိ သုခါ ယာ ဗူတရီတရေန။ - ပုညံ သုခံ ဇီဝိတသခ်ယမှိ၊ - သဗ္ဗဿ ဒုက္ခဿ သုခံ ပဟာနံ။ (၁) - (လောကေ = ယခုနေကျ လူ့လောက၌)။အတ္ထမှိ =

၅၀ဂ

ကိစ္စ ကြီးငယ် အသွယ်သွယ်သည်။ ဇာတမှိ = ဘဝ အလျောက် ပေါ် ပေါက် ဖြစ်ပွါးလတ်သော်။ သဟာာယာ = ဆွေတော် မိတ်သင်း သူငယ်ချင်းတို့သည်။ သုခါ = ချမ်းသာနိုင်ခြင်း အကြောင်းရင်းတို့ ဖြစ်ကုန်၏၊ (က)။ ဗူတရီတရေန = ရတတ်သမျ ပစ္စယဖြင့်။ ယာ တုဋ္ဌီ = အကြင်နှစ်သက်စံပယ် ရောင့်ရဲလွယ်ခြင်းသည်။ (အတ္ထိ = ရှိ၏။ သာ တုဋ္ဌီ = ထိုရသမျှနှင့် မျှတရောင့်ရဲခြင်းသည်)။ သုခါ = ချမ်းသာနိုင်ခြင်း အကြောင်းရင်းဖြစ်ပေ၏၊(ခ)။ ဗီဝိတသင်္ခယမှိ = အသက်ကုန်လာ သေခါနီးအခါ၌။ပုညံ

လောကေ = ယခုနေကျ လူ့လောက၌။ ဓက္ကေယျတာ = ကျေးဇူးအရှင် မွှေးမိခင်၌ ကြည်ရှုင်လှလှ ပြုစု လုဝ် ကျွေးခြင်းသည်။ သုခါ = ချမ်းသာရခြင်း အကြောင်းရင်း ဖြစ်ပေ၏၊ (၁)။ အထော = ထိုမှ တပါး။ ပေတ္တေ-ယူတာ = ကျေးဇူးအရှင် မွှေးဖခင်၌ ကြည်ရှုင် လူလု ပြုစု လုဝ်ကျွေးခြင်းသည်။ သုခါ = ချမ်း သာ ရခြင်း အကြောင်းရင်း ဖြစ်ပေ၏၊ (၂)။ လောကေ = ယခု နေကျ လူ့လောက၌။ သာမညတာ = ရသေ့ ရဟန်း ပရိဗိုဇ်တို့၌ နှစ်ခြိုက်ကြည်တွေ ရှိသေလေးမြတ် ဆည်းကဝ် လှူဒါန်းခြင်းသည်။ သုခါ = ချမ်းဘာရခြင်း အကြောင်း ရင်း ဖြစ်ပေ၏၊ (၃)။ အထော = ထိုမှတေပါး။ ဗြဟ္မည-တာ = မကောင်းမှုမူသး ပယ်စ္စန့်ရှားသည့် ဘုရား ပစ္စေ-ကာ အရိယာသာဝကတို့၌ နှစ်ခြိုက်ကြည်တွေ ရှိသေလေး မြတ် ဆည်းကဝ်လှူဒါန်းခြင်းသည်။ သုခါ = ချမ်းသာရ ခြင်း အကြောင်းရင်း ဖြစ်ပေ၏၊ (၄)။ ။(ဤဝါထာဖြင့်

သူခါ မတ္တေယျတာ လောကေ၊ အထော ပေတ္တေယျတာ သုခါ။ သူခါ သာမညတာ လောကေ၊ အထော ဗြဟ္မညတာ သုခါ။ (၂)

= အဇ္ဈာသယ ဆန္မ အလျောက် ကျင့် ဆောက်ခဲ့ပြီး ကုသိုလ် ကောင်းမှု အသီးသီးသည်။ သုခံ = ချမ်းသာ နိုင်ခြင်း အကြောင်းရင်းဖြစ်ပေ၏၊ (ဂ)။ သဗ္ဗဿ ဒုက္ခဿ = ကြွင်းမဲ့ဥဿံ အလုံးစုံသော သံသရာ ဝဋ်ဒုက္ခကို။ ပဟာနံ = ပယ်စွန့်ရာဖြစ်သော အရဟင္ပာ မဂ်သည်။ သုခံ = ချမ်းသာရခြင်း အကြောင်းရင်းဖြစ်ပေ၏၊ (ಖ)။ ။ (ဤ၌။ ။သုခ၏ အကြောင်းကို သုခ ဟူ၍ ဖလူပစာ အားဖြင့် ဟောကြားတော်မူ၏၊ နောက်ဂါထာတို့၌လည်း ဤနည်းအတူပင်တည်း။ ဤဂါထာဖြင့် ချမ်းသာရကြောင်း လေးပါးကို ဟောပြတော်မူ၏)။

ရတနာ]

၅၀၉

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင် [43 ၅၁၀ လည်း ချမ်းသာရကြောင်း လေးပါးကို ဟောပြတော် မှု၏)။ သုခံ ယာဝ ဇရာ သီလံ၊ သူခါ သဒ္ဒါ ပတိဋိတ်ဘ။ ၂ သုခေါ ပညာယ ပဋိလာဘော၊ ပါပါနံ အကရဏံ သုခံ။ (၃) သီလံ = ငါးပါး,ရှစ်ပါး,ဆယ်ပါးစသည် ထိုဤများလှ ကျင့်သီလသည်။ ယာဝ ဧရာ == ဆံဖြူသွားကြွေ သားရေ ယိုယွင်း အိုမင်းသည်တိုင်အောင်။ သူခံ 🗕 ချမ်းသာရ ကြောင်း ကောင်းမြတ်တင့်တယ်လှပေ၏၊ (၊)။ (ပတ္တမြားနားဍောင်း နီမြန်းသော အဝတ်တန်းဆာ-စသည်**တို့သည် ထိုထို**အရွယ်၌ တည်သောသူတို့အားသာ တင့်တယ်ကြကုန်၏၊ လူ**ငယ်** တို့၏ အဆင်တန်းဆာသည် ကြီးသောအခါ၌ မတင့်တယ်၊ ကြီးသူတို့၏ အဆင်တန်းဆာသည် ငယ်စဉ်အခါ၌ မတင့်တယ်၊ အကယ်၍ ကြီးသူက လူငယ်တို့၏ အဆင်တန်းဆာကို ဆင်မြန်းလာလျှင်၎င်း, လူငယ်က လူ ကြီးတို့၏ အဆင်တန်းဆာကို ဆင်မြန်းလာလျှင်၎င်း "ဤသူ ရူးသွပ် လာသည် ထင်ပါ၏"ဟု ကဲ့ရှဲမှုကို ဖြစ်စေသဖြင့် အပြစ်ကိုသာ ဖြစ်စေ၏။ ငါးပါးသီလွှဆယ်ပါးသီလ-အစရှိသော သီလအကျင့်ကား၊ လူငယ်အား ၎င်း လူကြီးအား၎င်း အရွယ်သုံးပါး၌ပင် တင့်တယ်၏၊ "ဩ....ဤသူ ကား သီလရှိသူပါတည်း"ဟု ချီးမွှမ်းခြင်းကို ဖြစ်စေသဖြင့် နှစ်သက် ဝမ်းမြောက်မှု ပီတိ ့သောမနဿတရားကို ရွက်ဆောင်ပေ၏ဟု ဆို**လို** သည်)။ ပတိဋ္ဌိတာ 🛲 မတုန် မလူပ် သက်ဝင် ယုံကြည်ကာ ကောင်းစွာ တည်တံ့သော။ သဒ္ဓါ 🛲 လောက်ီ လောကု**တ္ထ** ရာ သဒ္ဓါတရားသည်။ သုခါ*=*ချမ်းသာရကြောင်း ကောင်း မြတ် တင့်တယ်လှပေ၏၊ (။)။ ပညာယ = လောကီ လောကုတ္တရာ ပညာနှစ်ပါးကို။ ပဋိလာဘော 💳 လုံ**့လ** ထန်ပြင်း အရယူနိုင်ခြင်းသည်။ သုခေါ် ≕ ချမ်းသာရ ကြောင်း ကောင်းမြတ်တင့်တယ်လှပေ၏၊ (။၊)။ ပါပါ-နံ 🗕 အကုသိုလ်စု မကောင်းမှုတို့ကို။ အကရဏံ 🛲 အနု-

ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားကြီးအကြောင်း (ဒီ၊ ၁၊ ၃-အမ္မဋ္ဌသုတ်မှ) (ဤပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏား၏ <mark>အကြောင်းအရာ အကျယ်ကို သီလ-</mark> က္ခန္ဓဝဂ်ဳပိဋကတိမြန်မာပြန်မှ ထုတ်ယူမှတ်သားရာ၏၊ ဤကျမ်း၌ကား <mark>အတတ်နို</mark>င်ဆုံး အကျဉ်းချုံး၍ ရေးသားပြဆိုပေအံ့)—--တနေ့သောအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် မိုးသောက်ထကာလ ဝယ် သတ္တလောကကို ကြည့်ရှုတော်မူလတ်သော် ကိုယ်တော်၏ သဗ္ဗည္မတည္အဏတော်က္လွန်ရက်၌ ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားကြီး **၀**င် လာသဖြင့် ထိုပုဏ္ဏား၏ ရှေးကောင်းမှု ဥပနိဿယည်းကို ဆ**က်၍** ဆင်ခြင်တော်မူသောအခါ သောတာပတ္တိမဂ်၏ ဥပနိဿယည်း ကို မြင်တော်မူ၍----''ပေါက္ခရသာတိ ဆရာ ပုဏ္ထားကြီးသည် ငါဘုရား ဗ္ဗန္ဆာနင်္ဂလစ်နပုဒ်သို့ ကြွသွားလျှင် လက္ခဏာတော်ကြီး ငယ်ကို စုံစမ်းရန် တပည့်ဖြစ်သူ် အမ္ဗဋ္ဌပုဏ္ဍားလုလင်ကို စေလွှတ်လိမ့်မည်၊ အမ္မဋ္ဌသည် ငါဘုရားနှင့် စကားအပြိုင် အဆိုင် ပြော၍ အထူးထူးသော သူယုတ်တို့၏ စကားကို ပြောကြားလိမ့်မည်၊ငါဘုရားသည် ထိုအမ္မဋ္ဌလုံလင်ကိုဆုံးမ ကာ မာန်မာနအဆိပ်အတောက် ကင်းပျောက်အောင် ပြ ရလိန့်မည်၊ အမ္ခဋ္ဌလုလင်သည် ဆရာပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏား

(ဤဂါထာဖြင့်လည်း ချမ်းသာရကြောင်း လေးပါးကို ဟောပြတော်မူ၏)။ ဒေသနာနိဂုံး ဆုံးသောအခါ အကုဋေမက များလှစွာသော နတ်အပေါင်းတို့သည် သစ္စာလေးပါး တရားသိမြင် ကျွတ်တမ်း ဝင်ကြကုန်၏။ (ဓမ္မပဒ-ဋ္ဌ၊၂၊ မျက်နှာ ၃၂ ၄-မှ)။ မာရာတ္ထု ပြီး၏။

သယအကြောင်းကိုပါပယ်ရှင်း မပြုခြင်းသည်။ သုခံ == ချမ်းသာရကြောင်း ကောင်းမြတ်တင့်တယ်လှပေ၏၊(၊၊၊)။ (ဤဂါထာဖြင့်လည်း ချမ်းသာရကြောင်း လေးပါးကို ကောပြတော်မ၏)။

ရတနာ] ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ထားကြီးအကြောင်း ၅၁၁

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

၅၁၂

ကြီးအား အကြောင်းအကျိုး ပြန်ကြားပြောဆိုလိမ့်မည်၊ ထိုအခါ သူ၏ဆရာ ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားကြီးသည် ထိုစကားကို ကြားသိရ၍ ငါဘုရား၏ အထံသို့ လာရောက် ၍ ငါဘုရား၏ လက္ခဏာတော် ကြီးငယ်တို့ကို စုံစမ်းလိမ့် မည်၊ ထိုဆရာပုဏ္ဏားကြီးအား ငါဘုရား တရားဟောကြား ရပေလိမ့်မည်၊ ထိုပုဏ္ဏားကြီးသည် တရားနိဂုံး ဆုံးသော အခါ သောတာပတ္တိဖိုလ်၌ တည်လိမ့်မည်"—–

ម្រឹង

ဟု ဖြစ်အံ့သော အကြောင်းအရာများကိုလည်း နွဲခြားကြိတင် သိမြင်တော်မူကာ ရဟန်းငါးရာခြံရံလျက် ကောသလတိုင်းဖက်သို့ ခရီးဒေသစာရီ ကြွန်္ခတော်မူခဲ့ရာ အစဉ်သဖြင့် ကောသလတိုင်း အဝင်အပါ ဗူစ္ဆာနင်္ဂလပုပ္ပရားရွာသို့ ဆိုက်ရောက်တော်မူ၍ ထို ရွာ၏အနီး "ဗူစ္ဆာနင်္ဂလ"အမည်ရှိသော တောအုပ်ကြီး၌ သီတင်း သုံး နေထိုင်တော်မူ၏။

တိုအခါ ပသေနဒီကောသလမင်းတရား မြိုစား ခန့်အပ်ချက် အရ ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားသည် လူနေစည်ကား မြက်, ထင်း, ရေ, ဆန်, စပါး ပေါများသည့် ဥက္ကဋ္ဌမြိုကို စိုးအုပ် နေထိုင်ဆဲ ဖြစ်လေသည်။

> (ြို့တည်မည် ပြုသောအခါ မီရှူး မီးတိုင်များ ထွန်းညှိထားစဉ် မြို့ရာကို သတ်မှတ်တည်ထားအပ်သောကြောင့် မြို့အမည်ကို ဉက္ကဋ္ဌမြို့ဟု ခေါ် တွင်စေသည်။ ဥက္ကာ=မီးရှူး မီးတိုင်များ ထွန်းညှိထားစဉ်+ဌာ= တည်ထားအပ်သောမြို့)။

> မေါက္ခရသူဒတိမုဏ္ဏားအကြောင်း—ဤုဏ္ဏားသည် ကဿပမြတ်စွာ ဘုရားလက်ထက်တော်အခါ ဗေဒင်သုံးရပ် ကမ်းစတ်အောင် တတ်သိသူ ပုဏ္ဏားဖြစ်၍ အလှူပေး တရားနာပြီးလျှင် နတ်ပြည်၌ ဖြစ်ခဲ့လေသည်။

> သူသည် နတ်ပြည်မှ စုတေခဲ့၍ ဤလူ့ ပြည်သို့ လာရောက်သောအခါ အမိဝမ်း၌နေရခြင်းကို စက်ဆုပ်၍ ဟိမဝန္တာအနီး အိုင်ကြီးတခုဝယ် ပဗုမာကြာတိုက်၌ သံသေဒဇပဋိသန္ဓေ တည်နေ ဖြစ်ပွါးလာလေသည်။ ထိုရေအိုင်ကြီး၏အနီး၌ ရသေ့ တဦးသည် သင်္ခမ်းကျောင်းဆောက်လုပ် ကာ နေ့တိုင်၏၊ ရသေ့ သည့် ရေအိုင်ကမ်းနှား၌ ရပ်တည်လျက် ထို

ရတနာ] ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားကြီးအကြောင်း ၅၁၃

ပဒုမာကြာဖူးကြီးကို အထူးတဆန်းတွေ့မြင်ရ၍ "ဤပဒုမာကြာဖူးကြီး သည် အခြားပဒုမာကြာဖူးများထက် ထူးချွန်၍ ကြီးလှ၏၊ ပွင့်သော အခါ၌ ထိုကြာပန်းကို ငါခူးယူအံ့''ဟု ကြံစည်လေသည်။

ထိုကြာဖူးကြီးကား ခုနစ်ရက်ရှိ၍လည်း မပွင့်သေးချေ၊ ရသေ့သည် ''အတယ့်ကြောင့် ဤကြာဖူးကြီးသည် ခုနစ်ရက်ရှိ၍လည်း မပွင့်သနည်း၊ ယခုပင် ငါသည် ထိုကြာဖူးကို ခူးတော့အံ့''ဟု ကြံစည်ကာ အိုင်တွင်းသို့ ဆင်း၍ ခူးယူလေ၏၊ ကြာဖူးသည် ရသေ့က ကြာရိုးမှ ဖြတ်လိုက်လျှင် ဖြတ်လိုက်ခြင်း ပွင့်၍လာလေ၏၊ ထိုအခါ ထိုကြာပန်း၏အတွင်း၌ ရွှေ မှုန်ဖြင့်ကြဲဖြန့်လိမ်းကျံအပ်သည့် ငွေရုပ်တုပမာ ပဒုမာကြာဝတ်မုံတို့ဖြင့် ကြဲဖြန့်လိမ်းကျံအပ်သည့် ငွေစင်အသွေး ဖွေးဖွေးဖြုသော သူငယ်ကို အထူးတဆန်း တွေ့ရလေ၏။

ရသေ့သည် "ဤသူငယ်ကား ဘုန်းကြီးသူ ဖြစ်လိမ့်မည်၊ ယခုပင် ငါသည် ထိုသူငယ်ကို သုတ်သင်ကျွေးမွေးအံ့"ဟု ကြံစည်အောက်မေ့၍ သင်္ခမ်းကျောင်းသို့ ယူဆောင်ကာ သုတ်သင်ကျွေးမွှေးပြီးလျှင် ခုနစ်နှစ် အရွယ်ကစ၍ ဗေဒင်သုံးပုံတို့ကို သင်ကြားပေးလေသည်။ သူငယ်သည် ဗေဒင်သုံးရပ် ကမ်းစတ်အောင် တတ်သိ၍ ဇမ္ဗူဒိပ်ကျွန်း အပြင်ဝယ် အလွန်ထင်ရှားသော ပုဏ္ဏားဆရာကြီး ဖြစ်လာလေသည်။ ထိုပုဏ္ဏား ဆရာကြီးသည် နောက်တချိန်၌ ကောသလမင်းကြီးအား အတတ် ပညာကို \_ပြလေသည်၊ ထိုအခါ သူ၏ အတတ်၌ ကြည်ညိုရကား ကောသလမင်းကြီးသည် ရှေးဖော်ပြရာပါ ဥက္ကဋ္ဌမြိုကြီးကို မြို့စားခန့် အပ် ပေးသနားလေသည်။ ဤသို့လျှင် ထိုပုဏ္ဏားကို ကြာတိုက်၌ ပဋိ-သန္ဓေ ကိန်းတည်နေလာသောကြောင့် ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားဟူ၍ လူ အများ အသိအမှတ် ပြုံကြကုန်၏။

ŗ

ထိုပုဏ္ဏား၏ ကိုယ်သည် ကြာဖြူအဆင်းရှိလျက် နတ်မြှုံတံခါးဝဝယ် စိုက်တူအပ်သော ှေတုရိုဏ်တိုင်ကဲ့သို့ တင့်တယ်လှ၏၊သူ၏ဦးခေါင်းကား ဗ္ကန္ဒနီလာ ကျောက်ညိုကဲ့သို့ မည်းညိုသောအလင်းရှိ၏၊ မုတ်ဆိတ်သည် လည်း လဝန်း၌ အမည်းကြောင်းကလေး ရေးဆွဲထားသကဲ့သို့ ထင်ရ၏၊ မျက်လုံးတို့သည် ကြာညိုနှင့် တူကြလျက် နှာခေါင်းနှာတံကား ငွေ ကျည်တောက်ကဲ့သို့ ကောင်းစွာ လုံးဝန်း သန့်ရှင်းစင်ကြယ်၏၊ လက်ခြေ ဖဝါး နှုတ်ခမ်းများမှာလည်း ချိတ်ရည်ဖြင့် အပြေအပြစ်ပြုအပ်သကဲ့သို့ ရှိကုန်၏၊ ပုဏ္ဏား၏အတ္တဘောကား အလွန်တင့်တယ်လှ၏၊ မင်းမရှိသော

ရြန္ပီ

î

အရပ်၌ ဤပုဏ္ဏားကို မင်းပြုလုပ်စေရန် သင့်လျော်သူဖြစ်၏၊ ဤသို့လျှင် ထိုပုဏ္ဏားကား ကြက်သရေရှိလှ၏၊ ဤသို့လျှင် ထိုပုဏ္ဏားကို ကြာဖြူနှင့် တူသောကြောင့် "ပေါက္ခရသာတိ"ဟု အသိအမှတ်ပြုကြလေသည်။ အဋ္ဌကထာမှ)။

ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားကြီးသည် အောက် ဝေရဥ္မပုဏ္ဏားကြီး နည်းတူ မြတ်စွာဘုရား၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးသတင်းကို ကြားသိလေ သည်။ ထိုပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားဆရာကြီးမှာ ဗေဒင်သုံးရပ်နှင့် တကွ ပုဏ္ဏားတို့တတ်အပ်ရာ ကျမ်းအမျိုးမျိုး၌ တတ်ကျွမ်းသိမြင်၍ ဆရာကြီးကိုယ်တိုင်ကပင် တန်းတူထား၍ မြှောက်စားအပ်သော ''အမ္မဋ္ဌ"ခေါ် အန္တေဝါသိက အနီးနေတပည့်ကြီး ပုဏ္ဏားလုလင် တယောက် ရှိလေသည်။

ထိုအခါ ပေါက္ခရသာတိ ဆရာကြီးသည် အန္တေဝါသိက တပည့် အမ္မဋ္ဌလုလင်ကို မိမိကြားသိရသော မြတ်စွာဘုရား၏ ဂူဏ်သတင်းများကို ထုတ်ဖော်ပြောကြားပြီးလျှင် ''ချစ်သား အမ္မဋ္ဌ....သင် သွားပါ၊ ရဟန်းဂေါတမ ရှိရာအရပ်သို့ သင်သွား ပြီးလျှင် ရဟန်းဂေါတမကို 'သူ၏ ကျော်စောသတင်းသည် အမှန်အတိုင်း ပြန့်နှံ၍ ထွက်သလော၊ အမှန်အတိုင်း မဟုတ်ပဲ ပြန့်နှံ၍ ထွက်သလော။ သူသည် ကျော်စောသည့်အတိုင်း မှန် သလော၊ မမှန်သလော'ဟု ငါတို့သိနိုင်ရန် စုံစမ်းချေလော့"ဟူ၍ စေခိုင်းပြောဆိုလေ၏။

ထိုအခါ အမ္ဗဋ္ဌလုလင်က ''အိုဆရာကြီး....'ထိုအရှင်ဂေါတမ၏ ကျော်စောသံသည် အမှန်အတိုင်း ပြန့်နှံ၍ထွက်သလော၊ အမှန် အတိုင်းမဟုတ်ပဲ ပြန့်နှံ၍ ထွက်သလော၊ ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ကျော်စောသည့်အတိုင်း မှန်သလော၊ မမှန်သလော'ဟု ထိုအရှင် ဂေါတမကို အကျွန်ုပ်သည် အဘယ်သို့လျှင် သိအောင် စုံစမ်းရ ပါမည်နည်း"ဟူ၍ မေးလေလျှင် ပေါက္ခရသာတိဆရာကြီးက "ချစ်သား အမ္ဗဋ္ဌ...ငါတို့ဗေဒင်ကျမ်းများ၌ သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ဟောက်ျားမြတ်လက္ခဏာတို့ တိုက်ရိုက်လာရှိကုန်၏၊ ယင်းလက္<del>ခ</del> ဏာတို့နှင့် ပြည့်စုံသော ဟောက်ျားမြတ်အဖို့ရာ အဖြစ်နှစ်မျိုးသာ

ထိုအခါ အမ္ဗဋ္ဌလုလင်သည် "ကောင်းပါပြီ ဆရာကြီး...."ဟု ဝန်ခံပြီးလျှင် နေရာမှထကာ ဆရာကြီးကို ရှိခိုးအရိုအသေပေးပြီး နောက် ဆရာကြီးစီးသည့် မြည်း(လား)ကသော ရထားကို စီးနင်း၍ လုလင်ငယ်ပေါင်း များစွာတိုနှင့် တကွ ဗူစ္ဆာနင်္ဂလ တောအုပ်ရှိရာသို့ သွားရောက်လေ၏။ ဗူစ္ဆာနင်္ဂလ တောအုပ်သို့ ရောက်ရှိလျှင် ယာဉ်ဖြင့် သွားနိုင်သမျှ သွား၍ တံခါးမုဒ် အနီးသို့ ရောက်သော အခါ ယာဉ်မှ ဆင်းပြီးသော ခြေလျင်သာလျင် ကျောင်းတိုက်သို့ ဝင်လေ၏။ (ထိုအချိန်ကား နေမွှန်းတည့် အချိန် ဖြစ်သည်)။

(ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားကား အစဉ်းစားဉာဏ်ရှိသူဖြစ်သည့်အတိုင်း "ဤလောက၌ 'ငါဘုရား....ငါဘုရား'ဟု ထင်ရှားသူ၏ အမည်ကိုယူ၍ ပူရဏကဿပ-အစရှိသော များစွာသောသူတို့သည် လှည့်လည်လျက် ရှိကြသည်၊ ထို့ကြောင့် ငါသည် တဆင့်ကြားမျှဖြင့်ပင် ဆည်းကပ်ရန် မသင့်ချေ၊ မှန်၏ – အချွိုပုဂ္ဂိုလ်ကို ဆည်းကပ်မိလျှင် ဖဲခွါဖို့ရန်လည်း ခဲယဉ်းဝန်လေးသည့်ပြင် အကျိုးမဲ့လည်း ဖြစ်တတ်သည်၊ သို့ရကား ငါသည် တပည့်အမ္မဋ္ဌလုလင်ကို စေလွှတ်၍ ဘုရားဟုတ်မဟုတ် သေချာ စွာ စုံစမ်းသိရှိပြီးမှ ဆည်းကပ်ရမူ ကောင်းလေစွာ့"ဟု စဉ်းစားဆင် ခြင်မိသောကြောင့် အမ္မဋ္ဌလုလင်ကို စေလွှတ်ခြင်း ဖြစ်သည်)။

ရှိ၍ အခြားသောအဖြစ် မရှိကုန်၊ ထိုယောက်ျားမြတ်သည် လူ့ တောင်၌နေလျှင် လေးကျွန်းသနင်း စကြာမင်းဖြစ်၍ ရဟန်း ပြုလျှင် လူသုံးပါး၌ ဘုရားစင်စစ် ဖြစ်၏၊ ချစ်သား အမ္မဋ္ဌ.... ငါသည် သင့်အား ဗေဒင်ကျမ်းများကို သင်ကြားပေးသူဖြစ်၍ သင်ကား ဗေဒင်ကျမ်းများကို သင်ကြားနာယူပြီးသူ ဖြစ်လေ သည်''ဟု ရှင်းလင်းပြောကြားလေ၏။

ရတနာ ] ေပါက္ခရသာတိ ပုဏ္ထားကြီးအကြောင်း ၅၁၅

ထိုအချိန်၌ နေ့ ကမ္မဋ္ဌာန်းအလုပ် အားတုတ်ကြသည့် များစွာ သော ရဟန်းတို့သည် ဟင်းလင်းလွှင်ပြင်၌ စင်္ကြံသွှားနေကုန်၏။ ထိုအခါ အမ္မဋ္ဌလုလင်သည် ထိုရဟန်းတို့ထံ သွွှားရောက်ပြီးလျှင် ထိုရဟန်းတို့ကို—-

တိုအခါ အမ္မဋ္ဌ လုလင်သည် ရဟန်းများ ပြောသည့်အတိုင်း သွား၍ တံခါးကို ခေါက်၏၊ မြတ်စွာဘုရားသည် တံခါးကို ဖွင့်တော်မူ၏၊ အမ္မဋ္ဌ လုလင်သည် ကျောင်းတွင်းသို့ ဝင်၏၊လုလင် ငယ်မျှားသည်လည်း ကျောင်းတွင်းသို့ ဝင်ကြ၍ မြတ်စွာဘုရားနှင့် အတူတကွ ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာစကား ပြောကြားကြပြီးလျင် အပြစ်လွှတ်ရာ အရပ်၌ ထိုင်နေကြကုန်၏။

ဟု မိန့်ဆိုကြကုန်၏။

"အမ္ခဋ္ဌ ···· တံခါး ၀ိတ်ထားသော ထို (ဟောဟို) ကျောင်းသို့ တိတ်ဆိတ်စွာ ချဉ်းကပ်ပြီးနောက် မုခ်ဦးသို့ ဖြည်းညှှင်းစွာ ၀င်၍ ချောင်းဟန့်ပြီးလျှင် တံခါးရွက်ကို ခေါက်လော့၊ မြတ်စွာဘုရားသည် သင့်အား တံခါး ဖွင့်ပေးပါလိမ့်မည်"—

ဟု ကြံစည်ကြပြီးလျှင် အမ္ဗဋ္ဌလုလင်ကို—–

"ဤအမ္ခဋ္ဌ လုလင်သည် ထင်ရှားသော အမျိုး၌လည်း ဖြစ်၏၊ ထင်ရှားသော ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏား၏ တပည့် လည်း ဖြစ်၏၊ မြတ်စွာဘုရား၏ အဖို့ရာ ဤသို့သော အမျိုး ကောင်းသားများနှင့်အတူ စကားနှီးနှော ပြောဆိုမှုသည် ၀န်လေးမည်မဟုတ်"---

ဟု ပြောဆိုလေ၏။ ထိုအခါ ထိုရဟန်းတို့၏ စိတ်သန္တာန်**ဝယ်---**-

"အရှင်တို့ .... အရှင် ဂေါတမသည် ယခု အဘယ်မှာ နေပါသနည်း၊ အကျွန်ုပ်တို့သည် ထို အရှင် ဂေါတမကို ဖူးမြော်ရန် ဤအရပ်သို့ ကပ်ရောက်လာပါကုန်၏"–

48

(ဤ၌။ ။ဘုရားရှင် ကိုယ်တိုင်ထ၍ တံခါး ဖွင့်ပေးသည်မဟု<mark>တ်</mark>၊ စင်စစ်သော်ကား မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "တံခါး ပွင့်စေသတည်း" ဟု အောက်မေ့တော်မူကာ လက်တော်ကို ဆန့်တန်းလိုက်၏ ထိုအခါ "မြတ်စွာဘုရား....ကမ္ဘာပေါင်း ကုဋ္ဌေပေါင်းများစွာ အလှူဒါနှဲပေး တော်မူခဲ့သော အရှင်ဘုရားတို့သည် မိမိလက်ဖြင့် တခါး ဖွင့်ပေးရမည့် ကံမျိုး ပြုတော်မူခဲ့ကြသည်မဟုတ်ပါ"ဟု ပြောဆိုသည့်ပမာ အလိုလိုပင်

"အိုအရှင်ဂေါတမ ...အရှင်၏ အဖိုရာ ဓာတ်လေးပါး ညီမျှပါ၏လော၊ ဆွမ်းအစာအာဟာရဖြင့်ကော မပင်ပန်း ဝဲ ရှိပါ၏လော၊ သင့်အဖို့ရာ မပင်ပန်းသော အခြင်းအရာ သာ ထင်ပါ၏၊ မှန်၏ – အရှင်၏ အင်္ဂါကြီးငယ်တို့ကား ဆူဖြိုးကုန်၏၊ အလွန်လည်း ကြည်ညိုဖွယ် ရှိပါကုန်၏၊ ရောက်လေရာရာ အရပ်တိုင်း၌ အရှင်ဘုရားအား လူများ အပေါင်းတို့သည် 'မင်းမျိုးမှ ရဟန်းပြသော သူပေ' ဟူ၍ ၎င်း, 'မြတ်စွာဘုရားပါပေ' ဟူ၍၎င်း အလွန် မြတ်နိုးတနာ ဖြစ်ရှိကြကာ ကောင်းပေ ့သြဇာ ရှိပေ ့ဆိုသော အစာ အာဟာရများကို ပေးလှူကြကုန်၏။ အချင်းတို့.... ရှုကြ စမ်းပါလော့၊ (အရှင်ဂေါတမ၏)နေအိမ်သည် ဆန်းကြယ် သော စရပ်ကဲ့သို့ ရှိဘိ၏၊ နတ်၌ဖြစ်သော ပြာသာဒ်

<sup>အ</sup>မွန္ဒလုလင်၏ အဖြုအမှုများ အမွန္ဒလုလင်သည်ကား မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ရူပကာယ အသ ရေကော်၌ စိတ်ကြည်ညိုမှုကိုမျှသော်လည်း မပြနိုင်ပဲ "မြတ်စွာ ဘုရားကို ငါမောင်းမဲအံ့" ဟူသော အကြံမျိုးဖြင့် ရင်၌ ဖွဲ့ချည် ထားသော တဘက်ကို ဖြေ၍ လည်၌ တွဲလျားချပြီးလျှင် လက် တဖက်ဖြင့် ပုဆိုးအနားကို ဆွဲကိုင်လျက် စင်္ကြံသို့ တက်ရောက် ကာ မိခိကိုယ်တိုင်က ရံခါ စင်္ကြံသွားလျက်၎င်း,ရံခါ ရပ်လျက်၎င်း, ထိုင်နေတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားရှင်အား ရံခါ လက်ရုန်းကို ပြလျက်၎င်း, ရံခါ ရင်ပတ်ကို ပြလျက်၎င်း, ရံခါ ကျောက်ကုန်းကို ပြလျက်၎င်း, ရံခါ လက်၏ ဖောက်ပြန်ခြင်းကို ပြုံလျက်၎င်း, ရံခါ မျက်မှောင်၏ ဖောက်ပြန်ခြင်း (မျက်မှောင်ကုတ်ခြင်း) ကို ပြုလျက် ၎င်း—

တံခါးပွင့်သွားလေ၏၊ ထိုသို့ အလိုလိုပင် တံခါးပွင့်လာခြင်းမှာ မြတ်စွာ ဘုရား၏ (တံခါးကို ပွင့်စေလိုသော) စိတ်အလိုတော်ကြောင့် ပွင့်လာ ခြင်းဖြစ်ရကား ပါဠိတော်၌ ''ဝိဝရိ ဘဂဝါ ဒွါရံ'' ဟူ၍ ဟောတော် မူသည်၊ မြန်မာပြန်၌လည်း ''မြတ်စွာဘုရားသည် တံခါးကို ဖွင့်တော် မူ၏''ဟု ရေးသားခြင်းဖြစ်သည်)။

ရတနာ] ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားကြီးအကြောင်း ၅၁၇

မလာ၁မုဒ္မဝင် [မုဒ္မ

ဆောင်ကဲ့သို့ ရှိဘိ၏၊ ဤ(သူအိပ်သည့်)ညောင်စောင်းကို ရှုကြစမ်းပါလော့၊ (သူအုံးသည့်) ခေါင်းအုံးကို ရှုကြစမ်း ပါလော့၊ ဤသို့စဉ် ကောင်းမွန်လှသော နေရာ၌ နေထိုင် သော သူ၏အဖို့ရာ ရဟန်းတရား အားထုတ်ရန် အဘယ် မှာလျှင် ငြိုငြင်ခဲယဉ်းမှု ရှိနိုင်တော့အံ့နည်း"—

ဤသို့ အစရှိသည်ဖြင့် ပြက်ရယ်ပြောင်လှောင်သော စကား, သူတော်စင်တို့ အကျင့်မဟုတ်သောအနေဖြင့် အမှတ်ရဖွယ်စကား (သာမန်လူများအဖို့ တသက်လုံး နာကျည်းဖွယ် ကောင်းသော စကား)များကိုသာ ပြောဆို၍ နေလေ၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ဤအမ္မဋ္ဌလုလင်ကား လက် ကို ဆန့်၍ ဘဝဂ်ကို ဆွဲကိုင်ယူလိုသူကဲ့သို့၎င်း,ခြေကို ဆန့်၍ အဝီစီ ငရဲသို့ လှည့်လည်လိုသူကဲ့သို့၎င်း, မဟာသမုဒြာကို ကူးခတ်လိုသူ ကဲ့သို့၎င်း, မြင်းမိုရ်တောင်ထက်သို့ တက်လိုသော သူကဲ့သို့၎င်း အရာမဟုတ်သည်၌ အားထုတ်ဘိ၏၊ ယခုအခါ ငါဘုရားသည် ထိုအမ္မဋ္ဌလုလင်နှင့် စကားနှီးနှော ပြောဆိုပေအံ့"ဟု ကြံစည် ဆင်ခြင်တော်မူကာ အမ္မဋ္ဌလုလင်ကို----

> "အမ္ဗဋ္ဌ....ယခု သင်သည် စင်္ကြံသွှားလျက် ရပ်လျက်ပင် ထိုင်နေသော ငါဘုရားနှင့် စိုးစဉ်းစိုးစဉ်းသော (သူတော် စင်တို့အကျင့်မဟုတ်သည့်အနေဖြင့်) အမှတ်ရဖွယ်စကား ကို (မရိုမသေ) ပြောကြားသည့်နည်းတူ အသက်ကြီးလင့် အရွယ်ရင့်ကုန်သော ဆရာပုဏ္ဏား, ဆရာ့ဆရာပုဏ္ဏားတို့

၅၁ဂ

နှင့်စကားပြောဆိုမှု ပြသလောဲဲဲ----ဟု (စကားစ၍)မေးတော်မူလေ၏။ ထိုအခါ အမ္မဋ္ဌလုလင်သည် – "အိုအရှင်ဂေါတမ…ဤသို့ မပြောဆိုပါ၊ အိုအရှင် ဂေါတမ…သွားနေသော ဆရာပုဏ္ဏားနှင့် စကားပြော လိုသောတပည့်ပုဏ္ဏားသည် သွားလျက်သာလျှင်ပြောရပါ သည်။ အိုအရှင်ဂေါတမ…ရစ်နေသော ဆရာပုဏ္ဏားနှင့် စကားပြောလိုသော တပည့်ပုဏ္ဏားသည် ရပ်လျက်သာ (ဤ၌။ ။တပည့်ပုဏ္ဏားသည် ဆရာပုဏ္ဏားနှင့် သွား, ရစ်, ထိုင်တည်းဟူသော ဗူရိယာပုထ်သုံးပါးတို့၌သာ စကားပြောဆို ရိုး ရှိသော်လည်း အမ္မဋ္ဌလုလင်သည်ကား မာန်မာနခက်ထန်လှ သောကြောင့် လျောင်းခြင်းဟူသော ဗူရိယာပုထ်ကိုပါ ထည့်သွင်း ပြောဆိုလေသည်၊ သို့ရကား)မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အမ္မဋ္ဌလုလင် ကို "အမ္ဗဋ္ဌ…သွားနေသော တပည့်ပုဏ္ဏားက သွားနေသော ဆရာပုဏ္ဏားနှင့်၎င်း, ရစ်နေသောတပည့်ပုဏ္ဏားက ရစ်နေသော ဆရာပုဏ္ဏားနှင့်၎င်း, ရစ်နေသောတပည့်ပုဏ္ဏားက ရစ်နေသော ဆရာပုဏ္ဏားနှင့်၎င်း, ထိုင်နေသော တပည့်ပုဏ္ဏားက ထိုင်နေ သော ဆရာပုဏ္ဏားနှင့်၎င်း အတူတကွ စကားပြောဆိုခြင်း မည် သည်ကို ခစ်သိမ်းသော ဆရာပုဏ္ဏားတို၌ပင် ရအပ်ပေ၏၊ သင် တမူကား အိပ်နေလျက် အိပ်နေသော ဆရာပုဏ္ဍားနှင့် အတူ တကွ စကားပြောဆို၏၊ (ဤသို့ဆိုလျှင်နွှားနှင့်တူလှချေတံကား၊)

ဇာဘာနိမ့်ဟူသော စကားဖြင့် ရှေးဦးစွာ ရှုတ်ချခြင်း

ဟူ၍ ဖြေဆိုလေသည်။

လျှင် ပြောရပါသည်။ အိုအရှင်ဂေါတမ…ထိုင်နေသော ဆရာပုဏ္ဏားနှင့် စကားပြောလိုသော တပည့်ပုဏ္ဏားသည် ထိုင်လျက်သာလျှင်ပြောရပါသည်။ အိုအရှင်ဂေါတမ… လျောင်းနေသော ဆရာပုဏ္ဏားနှင့် စကားပြောလိုသော တပည့်ပုဏ္ဏားသည်လည်း လျောင်းလျက်သာလျှင် ပြောရ ပါသည်"—–

ရတနာ] ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားကြီးအကြောင်း ၅၁၉

သင့်ဆရာက-တည်း နွှားဖြစ်လေသလော၊ သင်က-တည်း နွှား ဖြစ်လေသလော"ဟု (သူ၏ စကားကျအတိုင်း) မေးမြန်းတော် မူလေသော် အမ္မဋ္ဌလုလင်သည် ပြင်းစွာအမျက်ထွက်ပြီးလျှင်----

"အိုအရှင်ဂေါတမ----ဇာတ်နိမ့် မည်းညစ်ကုန်လျက် ဗြဟ္မာ့ခြေဖမိုးမှ ပေါက်ဖွားကြသည့် ဦးပြည်းယုတ် ရဟန်း ယုတ်တို့နှင့်မူကား ယခု အရှင်ဂေါတမနှင့် စကားပြော ဆိုသကဲ့သို့ပင် အကျွန်ုစ်၏ စကားပြောဆို ခြင်းသည် ဖြစ်ပါ၏"----

"အမ္ခဋ္ဌ----ဤအရပ်သို့ သင်၏လာခြင်းသည် ကိစ္စရှိ၍ လာခြင်းဖြစ်သည်၊ သင်တိုသည် အကြင်ကိစ္စအလွိုငှါ

လျှင ငေဖြာဆုအဲ့ ဟူသော ရည်ရွယ်ချက်ဖြင့် ပြောဆိုလေသည်)။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ဤအမ္မဋ္ဌလုလင်သည် ရောက် လာသောအချိန်မှ အစပြု၍ ငါဘုရားနှင့် အတူတကွ စကားပြော ဆိုသည်ရှိသော မာန်မာနကိုသာမှီ၍ ပြောဆို၏၊ လျင်သော အဆိပ်ရှိသော မြွေကို လည်၌ဆုပ်ကိုင်သော သူကဲ့သို့၎င်း, မီးပုံ ကြီးကို ဖက်ရမ်းသူကဲ့သို့၎င်း, အမုန်ယစ်သော ဆင်ပြောင်ကြီးကို နှာမောင်း၌ ဆွဲကိုင်သောသူကဲ့သို့၎င်း မိမိ၏ပမာဏ (=အတိုင်း အရှည်)ကို မသိရှာချေ၊ ယခုအခါ ငါဘုရားသည် ထိုအမ္မဋ္ဌလုလင် ကို သိစေအံ့"ဟု ကြံစည်ဆင်ခြင်တော်မူ၍----

ဟူ၍ "ဇာတ်နိမ့်"ဟူသောစကားဖြင့် ရှေးဦးစွာ ရှုတ်ချပြောဆို လေ၏။

၅၂၀

[4ន

လာကြကုန်၏၊ ထိုကိစ္စကိုသာလျှင် ကောင်းစွာ နှံ့လုံးသွင်း ကုန်ရာ၏။ (၁)

အိုး… အမ္မဋ္ဌလုလင်သည်ကား မလိမ္မာသေးပဲလျက် မိမိကိုယ်ကို လိမ္မာပြီးဟု မှတ်ထင်နေ၏၊ ယင်းသို့ ပြုမူ ပြောဆိုခြင်း၌ မလိမ္မာသေးသည်မှလွဲ၍ အခြား မည်သည့် အကြောင်းမျှ မရှိချေ။ (၂)"—

ဟူ၍ မိန့်တော်မူ၏။ ။(ဤ၌။ ။၁-စာပိုဒ်ဝယ် ''သင့်ကို သင့် ဆရာက မိမိကိစ္စဖြင့် စေလွှတ်လိုက်သည်၊ ငါဘုရားတို့ကို ယခုလို "အရှင်ဂေါတမ....သာကီဝင်မင်းမျိုးသည် ခက်ထန်၏၊ ကြမ်းတမ်း၏၊ စိတ်နေသဘောထား နုလှ၏၊ စကား များ၏၊ ဇာတ်နိမ့်သူများ ဖြစ်ကြလျက် ပုဏ္ဏားတို့ကို မရှိ သေကုန်,အလေးမပြုကုန်,မမြတ်နိုးကြကုန်,မပူဇော်ကြကုန်, မတုပ်ဝပ်ကြကုန်၊ အရှင်ဂေါတမ .... ဤသို့ သာကီဝင် မင်းများသည် ဇာတ်နိမ့်သူများဖြစ်ကြလျက် ပုဏ္ဏားတို့ကို မရိသေခြင်း အလေးမပြုခြင်း မမြတ်နိုးခြင်း မပူဇော်ခြင်း မတုပ်ဝပ်ခြင်းသည် အလျှင်းပင် မသင့်လျော် မလျောက် ပတ်ပေ"----

ထိုအခါ အမ္မဋ္ဌလုလင်သည် မိမိကို မြတ်စွာဘုရားရှင်က "မလိမ္မာသေး"ဟူသော စကားဖြင့် ဆိုအဝ်ရကား အမျက်ထွက် ကာ နှလုံးမသာယာပဲ မြတ်စွာဘုရားကိုပင် ပုတ်ခတ်လို ရှုတ်ချလို စွဝ်စွဲလိုသည်ဖြစ်၍ "အချင်းတို့....ငါသည် ရဟန်းဂေါတမကိုလည်း ထိပါးစေမည်"ဟူသော ရည်ရွယ်ချက်ဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို—

လွှမ်းမိုးရှုတ်ချစကား ပြောကြားရန် လွှတ်လိုက်သည်မဟုတ်၊ ထိုကြောင့် သင့်ဆရာစေလွှတ်လိုက်သည့်ကိစ္စကို နှလုံးသွင်းလော့" ဟု ဆိုလိုသည်။ ဤသို့လျှင် အမ္မဋ္ဌအား မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် သူတပါးတို့ထံ လာရောက်သူတို့ လိုက်နာကျင့်သုံးရမည့် ဝတ် တရားကို ပြတော်မူပြီးလျှင် အမ္မဋ္ဌ၏ မာန်မာနကို နှိမ်ချိုးခြင်းငှါ ၂-အမှတ်ပြစကားရပ်ကို မိန့်ဆိုတော်မူသည်)။

ရတနာ] ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားကြီးအကြောင်း ၅၂၁

ောင်္ခနိန့်သူ ဟူသော စကားဖြင့် ၃၀၀ယာကြိမ် ရွက်ချခြင်း ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အမ္မဋ္ဌ လုလင်ကို "အမ္မဋ္ဌ သာကီဝင်မင်းတို့သည် သင့်အပေါ် မှာ အဘယ်ကဲ့သို့များ ပြစ်မှား ဘူးကုန်သနည်း"ဟု မေးတော်မူ၏၊ အမ္မဋ္ဌ လုလင်က မြတ်စွာ

ဟု ပြောဆိုလေ၏၊ ဤသို့လျှင် အမ္မဋ္ဌလုလင်သည် သာကီဝင်မင်း ဘိုကို ဤ ဓာတ်နိမ့်သူ ဟူသော စကားဖြင့် ရှေးဦးစွာ (ပဌမ အကြိမ်) ရှုတ်ချပြောဆိုလေ၏။

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

ម្ល

9J.J

ဘုရားရှင်ကို ''အရှင်ဂေါတမ....တချိန်က အကျွန်ုပ်သည် ဆရာကြီး ပေါ်ကွဲရသာဟိ၏ ကိစ္စတခုဖြင့် ကဗိလဝတ်ပြည်သို့ သွားရောက် ခဲ့ပါသည်၊သာကိဝင်မင်းတို့၏ စည်းဝေးဆောင်ခန်းမသို့ ရော**က်ခဲ့** ပါသည်၊ ထိုစဉ်အခါ များစွာသော (အဘိသိက်သွန်းပြီး) သာကီ ၀င်မင်းတိုသည်၎င်း, (အဘိသိက် မသွန်းရသေးသည့်) သာကီ၀င် မင်းသားတို့သည်၎င်း အချင်းချင်း ကလ်ထိုး၍ ပြင်းစွာရယ်ကြ ပြင်းစွာ ကစားကြလျက် စည်းဝေးဆောင်ခန်းမတွင် မြင့်သော နေရာတို၌ ထိုင်နေကြကုန်၏ စင်စစ်မူ အကျွန်ုပ်ကိုသာ ရယ်ကြ သည်ဟု ထင်၏၊ မည်သူ တဦးတယောက်မျှ အကျွန်ုပ်ကို နေရာ ဖြင့်လည်း ပဖိတ်ပါ (နေရာမပေးပါ)။ အိုအရှင် ဂေါတမ....ဤသို့ သာကီဝင်မင်းများသည် ဇာတ်နိမ့်သူများ ဖြစ်ကြလျက် ပုဏ္ဏား တိုကို မရှိသေခြင်း အလေးမပြုခြင်း မမြတ်နိုးခြင်း မပူဇော်ခြင်း မတုပ်ဝပ်ခြင်းသည် အလျင်းပင် မသင့်လျော် မလျောက်ပတ်ပေ" ဟု ဆိုလေ၏၊ ဤသို့လျှင် အမ္ဗဋ္ဌလုလင်သည် သာကီဝင်မင်းတို့ကို ဤ ဇာတ်နိမ့်သူ ဟူသော စကားဖြင့် နှစ်ကြိမ်မြောက် ( = ဍတိယ အကြိမ်) ရှုတ်ချံပြောဆိုလေ၏။

(အဘယ့်ကြောင့် သာကီဝင်မင်းတို့က ဤကဲ့သို့ ပြက်ရယ် ပြောင် လှောင်မှု ပြုကြသနည်းဟူမူ ထိုသာကီဝင်မင်းတို့ကား အမ္မဋ္ဌ၏ အမျိုး အနွယ်ကို သိသူများဖြစ်ကြသည်၊ဤအမ္မဋ္ဌ လုလင်ကလည်း ထိုအချိန်၌ ခြေဖျား တိုင်အောင် တွဲလျားချ၍ ဝတ်အပ်သော အဝတ်၏ ပုဆိုး အနားကို လက်တဖက်ဖြင့် ဆွဲကိုင်၍ ပခုံးရိုးကို ညွှတ်လျက် (လက် တဖက်က ပုဆိုးစကို ဆွဲလျက် ကျန်လက်တဖက်ကို လက်သီးဆုပ်ကာ တောင့်တင်းစွာ အောက်သို့ ချကြည့်ပါ၊ ပခုံးရိုးကို ညွှတ်သည့်ပုံ ပေါ် လာပါလိမ့်မည်) မာန် မာနဖြင့် ယစ်သကဲ့သို့ လာနေ၏၊ ထိုအခါ "အချင်းတို့....ငါတို့၏ ကျွန်ဖြစ်သူ ကဏှာယန အနွယ်ရှိသော အမ္မဋ္ဌ၏ လာပုံကို ကြည့်ကြစမ်းပါလော့''ဟု ပြောဆိုကြလျက် ဤကဲ့သို့ ကလိ ထိုး၍ ပြင်းစွာရယ်ခြင်း, ပြင်းစွာ ကစားခြင်းအမှုကို ပြုကြလေသည်၊ အမ္မဋ္ဌသည်လည်း မိမိ၏အမျိုးအနွယ်ကို သိသူဖြစ်လေသည်၊ထို့ကြောင့် "ငါ့ကိုသာ ရယ်သွမ်းသွေးကြသည်''ဟု အမှန်အတိုင်း ကြံစည် စဉ်းစား မိလေသည်)။ ရဟနာ ေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားကြီးအကြောင်း 919

ဇာတ်နိမ့်သူဟူသော စကားဖြင့် တတိယအကြိမ် ရှုတ်ချခြင်း

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အမ္မဋ္ဌလုလင်ကို "အမ္မဋ္ဌ…. ဘီလုံးငှက်မငယ်ပင်သော်လည်း မိမိ၏ အသိုက်၌ အလိုရှိတိုင်း မြည်နိုင်သေး၏၊ အမ္မဋ္ဌ----ကဗိလဝတ်ပြည်ကား သာကီဝင်မင်း တို့၏ ကိုယ်ပိုင်ပြည် ဖြစ်ပေ၏၊ အမောင် အမ္မဋ္ဌသည် ဤအသေး အဖွဲ့အမှုကလေးမျှဖြင့် အခဲမကြေ မဖြစ်ထိုက်ပါး' ဟူ၍ ခ်ိန့်တော် မူ၏။

ဤသို့ မြတ်စွာဘုရားရှင်က ဘီလုံးငှက်မငယ် ဥပမာထား၍ ဟောကြားတော်မူသောအခါ အမ္မဋ္ဌလုလင်သည် "ဤရဟန်း ဂေါတမကား မိမိ၏ ဆွေမျိုးများကို ဘီလုံးငှက်မငယ် ဥပမာ ထား၍ ငါတို့ကို ဟင်္သာ, ကြီးကြာ, ဥဒေါင်းတို့နှင့် တူသည်တို့ကို ပြု၏၊ ယခုအခါ မာန်မာနကင်းသူတယောက် ဖြစ်လေပြီ"ဟု အောက်မေ့မှတ်ထင်ကာ တဆင့်တက်၍ အမျိုးလေးပါးကို ဖော်ပြီ လျက် "အရှင်ဂေါတမႌမင်း, ပုဏ္ဏား, ကုန်သည်, သူဆင်းရဲဟူ သော = ဤအမျိုးလေးပါးတို့ ရှိကြပါသည်၊ အရှင်ဂေါတမ… ဤအမျိုးလေးပါးတို့တွင် မင်း, ကုန်သည်, သူဆင်းရဲဟူသော 💳 အမျိုး ၃-ပါး တို့သည် ပုဏ္ဏားမျိုး၏ အလုပ်အကျွေးသာ စင်စစ် ဖြစ်ကုန်၏၊ အိုအရှင်ဂေါတမ ···· ဤသို့ သာကီဝင်မင်းများသည် ဇာတ်နိမ့်သူများ ဖြစ်ကြလျက် ပုဏ္ဏားတို့ကို မရှိသေခြင်း အလေး မပြုခြင်း မမြတ်နိုးခြင်း မပူဇော်ခြင်း မတုံပ်ဝပ်ခြင်းသည် အလျင်း ပင်မသင့်လျော်မလျောက်ပတ်ပေ''ဟု ဆိုလေ၏။

အမွဋ္ဌလုလင် ကျွန်မ၏သဘးဖြစ်ပုံကို ထင်ရှားစေခြင်း ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် "ဤအမ္မဋ္ဌ လုလင်သည် သာကီဝင်မင်းမျိုးတို့ကို ''ဧာတ်နိမ့်သူများ''ဟူသော စကားဖြင့် အပြင်းအထန် ဖိနှိပ်၍သာ နေဘိ၏၊ ငါဘုရားသည်

ဤသို့လျှင် အမ္မဋ္ဌလုလင်သည် သာကီ၀င်မင်းတို့ကို ဤဇာ<mark>တ်</mark> နိမ့်သူဟူသော စကားဖြင့် သုံးကြိမ်မြောက် ( == တတိယအကြိမ်) ရှုတ်ချံပြောဆိုလေ၏။

9J9

သူ၏ အနွယ်ကို မေးရမူ ကောင်းလေစွာ့"ဟု အကြံတော် ဖြစ်ရှိ ကာ အမွင္ဒလုလင်ကို မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်"အမွင္ဒ...သင်သည် အဘယ်အနွယ်ရှိသူ ဖြစ်သနည်း"ဟု မေးတော်မူလေ၏။ အမွင္ဒ လုလင်သည် ကျယ်လောင်သော အသံဖြင့် "အရှင် ဂေါတမ----အကျွန်ုပ်ကား ကဏ္ဍအနွယ်ရှိသူ ဖြစ်ပါ၏"ဟု သုံးကြိမ်တိုင် ဟစ်အော်၍ ပြောဆိုလေသည်။

(ဤ၌။ ။အမ္ဗဋ္ဌသည် ကဏ္**အနွယ်၏ မစင်ကြယ်ကြောင်းကို** မသိသလောဟု မေးဖွယ်ရှိ၏၊ (အဖြေကား)မစင်ကြယ်ပုံကို သာမန် အားဖြင့်ကား သိ၏၊ ကဏ္**၏ အတိတ်ဘဝဖြစ်ပုံကိုကား သူသည် မမြင်** အပ်ပေ၊ ယင်းသို့ မမြင်သောကြောင့်ပင် "ရဟန်းကြီးသည် အဘယ် ကို ဆိုနိုင်လိမ့်မည်နည်း၊ မည်သို့မျ ဆိုနိုင်လိမ့်မည် မဟုတ်"ဟု မှတ်ထင် ကာ မာန်မာနခက်ထန်လှသောကြောင့် ဤသို့ ပြောဆိုလေသည်)။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အမ္ဗဋ္ဌလုလ**င်အား သကျ-**သာကီဝင်အမျိုးအနွယ်နှင့် ကဏ္**အမျိုးအနွယ် ဇစ်မြစ်အကြောင်း** ကို ဤသို့ ဟောတော်မူ၏——

> "အမွဋ္ဌ…သင်၏ မိဖဆိုင်ရာ ရှေးအမည် အန္တယ်ကို အစဉ်လျောက်၍ အောက်မေ့စိစစ်သော် သာကီဝင်မင်း တို့သည် အရှင်သခင်၏ သားများ ဖြစ်ကုန်၏၊ သင်သည် သာကီဝင်မင်းတို့၏ ကျွန်မသား ဖြစ်၏။

> အမ္ဗဋ္ဌ … သာကီဝင်မင်းတို့သည် ဩက္ကာကမင်းကို အဘိုးအရာ၌ ထားကြကုန်၏၊ အမ္ဗဋ္ဌ … ရှေး၌ဖြစ်ဘူး အကြောင်းထူးကား ဩက္ကာကမင်းသည် ချစ်မြတ်န်းအဝ် သော မိဖုရားငယ်၏ သားတော်အား မင်းအဖြစ်ကို ဆောင်နှင်း ပေးအဝ်တော်မူလို၍ ဥက္ကာမုခ, ကရကဏ္, ဟတ္တိန်က, သိန်သူရဟူသော သားတော်ကြီးတို့ကို တိုင်း ပြည်မှ နှင်ထုတ်တော်မူခဲ့၏။ (ထိုမင်းသားတို့၏ အမရင်း နှမရင်းများ ဖြစ်ကြသည့် ပိယာ, သုပ္ပိယာ, အာနန္ဒာ, ဝဇ်တာ, ဝိဇ်တသေနာ = ဤမင်းသမီး ၅-ယောက်တို့ သည်လည်း ခမည်းတော်ကိုခွင့်ပန်၍ မင်းသားတို့နှင့်အတူ

အမွဋ္ဌ----ထိုအခါ ဩက္ကာကမင်းသည် "အချင်းတို----သားတော်တို့သည် စွမ်းနိုင်ကုန်စွာ့တကား" ဟု ဥဒါန်း ထားတော်တို့သည် စွမ်းနိုင်ကုန်စွာ့တကား" ဟု ဥဒါန်း ကျူးရင့်လေသည်၊ အမ္မဋ္ဌ----ထို ဥဒါန်းကို အစွဲပြု၍ သာကီ ဝင်မင်းတို့သည် ဘကျ-ဟု ထင်ရှားကုန်၏။ (သကျ == စွမ်းနိုင်သူများဟု ဆိုလိုသည်)။ ထို ဩက္ကာကမင်းသည် သာကီဝင်မင်းတို့၏ ရှေးဦးအစ ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်၏။

. အမွဋ္ဌ….ထိုအခါ သြက္ကာကမင်းသည် မှူးမတ်ပရိသတ် တိုကို "အချင်းတို....ယခုအခါ သားတော်တို့သည် အဘယ် အရပ်မှာ နေကြယနည်း" ဟု မေးတော်မူ၏၊ မှူးမတ် ပရိသတ်တို့က "အရှင်မင်းမြတ်….ဟိမဝန္တာနံပါး ရေကန် ၏အနိုး ကျွန်းတောကြီး၌ မင်းသားတို့သည် ယခုအခါ မြို့တည်နေကြပါ၏၊ ထိုမင်းသားတို့သည် အမျိုးရောဟွက် ပျက်မည်ကြောက်သဖြင့် မိမိတို့၏ နှုမတော်များနှင့် အိမ် ထောင်ပြုကြပါကုန်သည်"ဟု တင်လျှောက်ကြကုန်၏။

လိုက်ပါခဲ့ကြလေသည်)။ တိုင်းပြည်မှ နှင်ထုတ်ခံရကုန် သော ထိုသားတော်ကြီးတို့သည် ဟိမဝန္တာနံပါး ရေကန် ၏အနီး ကျွန်းတောကြီး၌ မြိုတည်၍ နေကြကုန်၏၊ ထို မင်းသားတို့သည် အမျိုးရောယှက်ပျက်မည်ကြောက်သဖြင့် မိမိတို့၏ နှမများနှင့် အိမ်ထောင်ပြုကြကုန်၏။

ရတနာ] ပေါက္ရရသာတိ ပုဏ္လားကြီးအကြောင်း ၅၂၅

တဦးရှိ၏၊ ထိုကျွန်မသည် ကဏ္ဍမည်သော သားကို ဖွား မြင်၏၊ ကဏ္ဍသည် မွေးဖွားပြီးစမှာပင် ဤသို့ စကား ဆို၏-----"အိုမိခင်----အကျွန်ုဝ်ကို ဆေးကြောကြပါ၊အိုမိခင်----အကျွန်ုပ်ကို ရေချိုးပေးကြပါ၊ အကျွန်ုဝ်ကို ဤအညစ်

အမ္ခဋ္ဌ ···· ဩ၇ွာာာမင်းမှာ ဒီသာ-မည်သော ဂျွန်မ

အၾကာ္မွတ္မ်ားစာစ

သည် သာကီဝင်မင်းတွိ၏ ကျွန်မသား ဖြစ်၏"— ဟူ၍ မိန့်ဆိုတော်မူလတ်သော် အမ္မဋ္ဌနှင့် အတူပါလာသူ ထိုလုလင် တို့သည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ''အရှင်ဂေါတမသည် အမ္မဋ္ဌကို ကျွန်မသားဟူသောစကားဖြင့် အပြင်းအထန် မနှိပ်ပါလင့်၊ အို အရှင်ဂေါတမ ···· အမ္မဋ္ဌလုလင်သည် ကောင်းသောဇာတ်ရှိသူ လည်း ဖြစ်ပါသည်၊ အမျိုးကောင်းသားလည်း ဖြစ်ပါသည်၊ အကြားအမြင်များသူလည်းဖြစ်ပါသည်၊ စကားချေငံသူလည်းဖြစ် ပါသည်၊ ပညာရှိလည်းဖြစ်ပါသည်၊ အမ္မဋ္ဌလုလင်သည် ဤ (ကျွန်မ သားဟူသော)စကား၌ အရှင်ဂေါတမနှင့် အတူဖက်ပြင်၍ တုံ့ ပြန် ပြောဆိုရန် စွမ်းနိုင်သူလည်း ဖြစ်ပါသည်"ဟု ဝိုင်းဝန်းကာ ကျယ်ကျယ်လောင်လောင် ပြောဆိုကြကုန်၏။

အမ္ဗဋ္ဌ....ဤသို့လျှင် သင်၏ မိဖဆိုင်ရာ ရှေးအမည် အနွယ်ကို အစဉ်လျောက်၍ အောက်မေ့စိစစ်သော် သာကီ ဝင်မင်းတို့သည် အရှင်သခင်၏ သားများဖြစ်ကုန်၏၊ သင် သည် သာကီဝင်မင်းတို့၏ ကျွန်မသား ဖြစ်၏"—–

အမွဋ္ဌ ·· ယခုအခါ လူတို့သည် ဘီလူး ( = ၀ိသာစ) တို့ကို မြင်လျှင် 'ဘီလူး( = ၀ိသာစ) တို့'ဟူ၍ သိမှတ်ကုန် သကဲ့သို့ ထိုစဉ်အခါ၌ လူတို့သည် ဘီလူး (=၀ိသာစ)တို့ကို 'ကဏှ'ဟူ၍ သိမှတ်ကုန်၏၊ ထိုခေတ်လူတို့သည် 'ဤသူငယ် ကား မွေးဖွားပြီးစမှာပင် စကားပြော၏၊ကဏှမွေးဖွား၏၊ 'ဘီလူး( =၀ိသာစ)ကလေး မွေးဖွား၏'ဟု ပြောဆိုကြကုန် ၏။ အမ္မဋ္ဌ ····ထိုစကားကို အစွဲပြုံ၍ ကဏ္ဍအနွယ်ဝင်တို့ သည် (ကဏ္ဍာယန္-ဟု) ထင်ရှားကုန်၏။ ထိုကဏ္ဍသည် လည်း ကဏ္ဍအနွယ်ဝင်တို့၏ ရွေးဦးအစ ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်၏။

အကြေးမှ လွှတ်စေကြပါ၊ အကျွန်ုပ်သည် မိခင်တို့၏ အကျိုး ကို သည်ပိုးရွက်ဆောင်နိုင်သူ ဖြစ်ပါလိမ့်မည်"ဟု ဆို၏။

[43

(ဤ၌။ ။ထိုလုလင်များ ဤသို့ ပြောကြားကြခြင်းမှာ ဆရာကြီး ထံမှောက် ရောက်လတ်လျှင် အပြစ်တင်ခြင်းမှ လွတ်ရန်သာ ဖြစ်သည်၊ ထိုလုလင်တို့၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် "အမ္မဋ္ဌသည် ငါတို့ဆရာကြီး၏ တပည့် ရတနာ] ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားကြီးအကြောင်း ၅၂၇

အကြီးဆုံးဖြစ်လေသည်၊ အကယ်၍ ငါတို့သည် ဤကဲ့သို့ စကားအချေ အတင်ပြောဆိုရာ၌ တခွန်းနှစ်ခွန်းမျှ ဝင်ရောက်၍ မပြောကြလျှင် ဤ အမ္ဗဋ္ဌသည် ဆရာကြီးထံ၌ ငါတို့ကို စိတ်ဝမ်းကွဲအောင် ပြောဆိုလိမ့် မည်"ဟု ကြံစည်စဉ်းစားမိကြကာ အပြစ်တင်ခြင်းမှ ကင်းလွတ်ရန်သာ ဤကဲ့သို့ ပြောဆိုကြခြင်းဖြစ်လေသည်။ စိတ်အလိုအားဖြင့်မူ ထိုအမ္ဗဋ္ဌ ၏ အဖိအနှိပ်ခံရခြင်းကို အလိုရှိကြကုန်၏၊ မှန်၏–မာနအလွန်ကြီးသူ ဖြစ်သောကြောင့် အမ္ဗဋ္ဌကို ထိုလုလင်များကလည်း ပင်ကိုယ်ကပင် မုန်း နေပြီးသား ဖြစ်၍)။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်''အကယ်၍ ဤလုလင်ငယ်များ သည် ဤနေရာ၌ ထိုင်နေကြလျက် ဤကဲ့သို့ ကျယ်လောင်သော အသံကိုသာ ပြုမူပြောဆိုနေကြလျှင် ယခုပြောဆိုနေဆဲစကားသည် အဆုံးသို့ ရောက်တော့မည်မဟုတ်၊ယခုအခါ ထိုလုလင်တို့ကို အသံ တိတ်အောင် ပြုပြီးလျှင် အမ္မဋ္ဌနှင့်သာ အတူတကွ စကားပြောဆို ပေအံ့''ဟု ကြံစည်ဆင်ခြင်တော်မူကာ ထိုလုလင်တို့ကို—–

> "လုလင်တို…အကယ်၍ 'အမ္ဗဋ္ဌသည် ဇာတ်နိမ့်သူ, အမျိုးကောင်းသားမဟုတ်သူ, အကြားအမြင်နည်းပါးသူ, စကားမချေငံသူ, ပညာမဲ့သူ ဖြစ်၍ ဤ (ကျွန်မသား ဟူသော) စကား၌ ရဟန်းဂေါတမနှင့် အတူ တုံ့ပြန် ပြောဆိုရန် မစွမ်းနိုင်သူ'ဟု သင်လုလင်တို ထင်မြင်ယူ ဆကြလျင် အမ္ဗဋ္ဌလုလင်သည် အသာနေပါစေ၊ သင်တို့ သည်သာ ဤစကား၌ ငါဘုရားနှင့်အတူ ဖက်ပြိုင်

ပြောဆိုကြလော့။ အကယ်၍ 'အမ္မဋ္ဌသည် ကောင်းသော ဇာတ်ရှိသူ, အမျိုးကောင်းသားဖြစ်သူ, အကြားအမြင် များသူ, စကားချေငံသူ, ပညာရှိသူဖြစ်၍ ဤစကား၌ ရဟန်းဂေါတမနှင့်အတူ တုံ့ပြန်ပြောဆိုရန် စွမ်းနိုင်သူ'ဟု သင်လုလင်တို့ ထင်မြင်ယူဆကြလျှင် သင်တို့အသာနေကြ ကုန်၊ အမ္တဋ္ဌလုံလင်သည်သာ ငါဘုရားနှင့်အတူ တို့ပြန် ပြောဆိုပါစေ"-----ဟူ၍ မိန့်တော်မူလေ၏။

[48

၅၂၀

ထိုအခါ လုလင်ငယ်တို့သည် "အမွဋ္ဌသည် 'သင်ကား ကျွန်မ သားဖြစ်၏'ဟူ၍ ဆိုအပ်လျှင်ပင် နောက်တဖန် ဦးခေါင်းမထောင် နိုင်တော့ချေ၊ ဤဇာတ်မည်သည်ကို သိနိုင်ခဲ့၏၊ အကယ်၍များ ရဟန်းဂေါတမက တခြားတဦးတယောက်ကို 'သင်သည် ကျွန် တည်း'ဟု ပြောဆိုလိုက်လျှင် အဘယ်သူသည် ထိုရဟန်းဂေါတမ နှင့် ဖက်ပြိုင်၍ တရားတွေ့နိုင်အံ့နည်း( == မတွေ့နိုင်သည်သာ)၊ အမ္မဋ္ဌသည် မိမိဖွဲ့ချည်ထားသော အထုပ်ကြီးကို မိမိပင် ဖြေပစေ တော့"ဟု ကြံစည်ကြကာ မိမိတို့ကိုယ်ကို အလွှတ်ရုန်း၍ အမ္မဋ္ဌ၏ အပေါ်မှာပင် တာဝန်ပစ်ချလိုကြကုန်သည်ဖြစ်၍ မြတ်စွာဘုရား ရှင်ကို---

> "အိုအရှင်ဂေါတမ....အမ္မဋ္ဌလုလင်သည် ကောင်းသော ဇာတ်လည်း ရှိ သူ, အမျိုး ကောင်း သား လည်း ဖြစ် သူ, အကြားအမြင်လည်း များသူ, စကားလည်း ချေငံသူ, ပညာလည်းရှိသူဖြစ်၍ သူသည် အရှင်ဂေါတမနှင့်ဖက်ပြင် ၍ ဤ(ကျွန်မသားဟူသော)စကား၌ တုံ့ပြန်ပြောဆိုရန် စွမ်းနိုင်သူလည်း ဖြစ်ပါသည်၊ အကျွန်ုပ်တို့သည် ဆိတ် ဆိတ်သာ နေပါကုန်အံ့၊ အမ္မဋ္ဌလုလင်သည်သာ ဤ စကား၌ အရှင်ဂေါတမနှင့်အတူ ဖက်ပြိုင်တုံ့ပြန် ပြောဆို ပါစေ"—–

ဟူ၍ တိမ်းရှောင်စကား ပြောကြားကြလေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အမ္မဋ္ဌလုလင်ကို ဤသို့ မေး

တော်မူ၏-----"အမ္မဋ္ဌ---- အကြောင်းလုံလောက်သော ဤမေးခွန်း သည် သင့်ထံသို့ ရောက်လာ၏၊ သင်အလိုမရှိသော်လည်း ဖြေကြားရပေလိန့်မည်၊ အကယ်၍ သင်သည် အတိအကျ မဖြေပဲနေသော်၎င်း, တခြားတပါးကို လှီးလွှဲပြောဆိုနေ သော်၎င်း, ဆိတ်ဆိတ်နေသော်၎င်း, အရပ်တပါး ဖဲခွါ သွားသော်၎င်း ဤနေရာ၌ပင် သင့်ဦးခေါင်းသည် ခုနှစ် စိတ် ကွဲပေလိမ့်မည်။

"အမွဋ္ဌ…..ယခု ငါဘုရားမေးမည့် စကားကို သင်မည် သို့ မှတ်ထင်သဘောကျသနည်း၊ အသက်ကြီးလင့် အရွယ် ရင့်ကြသည့် ဆရာပုဏ္ဏား, ဆရာ့ဆရာပုဏ္ဏားတို ပြောဆို ကြသည်ကို သင်အဘယ်သို့ ကြားဘူးသနည်း၊ကဏ္ဍအနွယ် ဝင်တို့သည် အဘယ်မှစ၍ ဖြစ်ကုန်သနည်း၊ ကဏ္ဍအနွယ် ဝင်တို့၏ ရှေးဦးအေ ပုဂ္ဂိုလ်ကား အဘယ်သူနည်း"— ဟု မေးတော်မူ၏၊ နှစ်ကြစ်ခြောက်လည်း အမ္မဋ္ဌ လုလင်သည် (သူကြံထားသည့်အတိုင်း) ဆိတ်ဆိတ်သာလျှင် နေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အမ္မဋ္ဌလုလင်ကို— "အမ္မဋ္ဌ….ယခု ဖြေကြားလော့၊ယခုအခါ သင့်အဖွဲရာ ဆိတ်ဆိတ်နေရန် အခါမဟုတ်၊ အမ္ဗဋ္ဌ …. အကြင်သူသည်

ဤသို့ မေးတော်မူအပ်သော် အမ္မဋ္ဌလုလင်သည် ဆိတ်ဆိတ် နေ၏။ ။ (ဤ၌။ ။ အမ္မဋ္ဌ လုလင်၏ အကြံမှာ "ရဟန်း ဂေါတမသည် ငါ့ကို ကိုယ်တိုင်ပင်ကျွန်မသားအဖြစ်ကို နှတ်မြွက် ပြောဆို ဝန်ခံစေလို၏၊ ကိုယ်တိုင် နှုတ်မြွက်ပြောဆို ဝန်ခံအဝ် သော်တား ဧကန်ပင် ကျွန်ဖြစ်တော့သည်သာတည်း၊ ဤ ရဟန်း ဂေါကမသည် နှစ်ကြိမ်သုံးကြိမ် ငါ့ကို မေးမြန်း၍ ငါက အဖြေ မပေးလျှင် ဆိတ်ဆိတ်ပင် နေပေလိမ့်မည်၊ ထိုအခါ ငါသည် လှည့်၍ ပြန်သွားပေအံ့"ဟု ကြံစည်၍ ဆိတ်ဆိတ် နေခြင်း ဖြစ် သည်)။ ။နှစ်ကြိမ်မြောက်လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အမ္ဗဋ္ဌ လုလင်ကို---

အမွဋ္ဌ----ယခု ငါဘုရားမေးမည့်စကင်္ဂကို သင်မည်သို့ မှတ်ထင်သဘောကျသနည်း၊ အသက်ကြီးလင့် အရွယ်ရင့် ကြသည့် ဆရာပုဏ္ဏား, ဆရာ့ဆရာပုဏ္ဏားတို့ ပြောဆိုကြ သည်ကို သင်အဘယ်သို့ ကြားဘူးသနည်း၊ ကဏ္ဍအနွယ် ဝင်တို့၏ ရှေးဦးအစ ပုဂ္ဂိုလ်ကား အဘယ်သူနည်း"— ဟု မေးဘော်မူ၏။

ရတနာ ] ေပါက္ခရသာတိ ပုက္လားကြီးအကြောင်း ၅၂ ဖု

မြတ်စွာဘုရားရှင်နှင့် အမ္မဋ္ဌလုလင်တို့သာ မြင်ကြရ၏။ (ဤ၌။ ။သိကြားမင်းက အဘယ့်ကြောင့် လာရသနည်း ဟု မေးဖွယ်ရှိ၏။ (အဖြေကား)မိစ္ဆာအယူကို စွန့်စေဖို့ရန် လာရောက်**သည်** ဟ ဖြေ။ (တနည်းကား) အောက်ဗြဟ္မယာစန ( တရားဟောရ**န်** ဗြဟ္မာမင်း တောင်းပန်သည့် ) အခဏ်းတုန်းက သိကြားမင်းသည် သဟမ္ပတိ ဗြဟ္မာကြီးနှင့် အတူတက္နှလိုက်ပါလာရောက်၍ ''မြတ်စွာ ဘုရား....အရှင်ဘုရားတို့သည် တရားဟောတော်မူကြပါ၊ အရှင်ဘုရားတို့ ၏ အာဏာ၌ မလိုက်ပါ ဖီဆန်နေသော သူများကို အကျွန်ုပ်တို့သည် လိုက်ပါစေကုန်အံ့။ အရှင်ဘုရားတို့ဖက်က ဓမ္မစက် ဖြစ်ပါစေ၊ <mark>အ</mark>ကျွန်ုပ် တို့ဖက်က အ**ာ**ဏာစက်ဖြစ်ပါစေမည်"ဟု ဝန်ခံခဲ့လေပြီ၊ ထို့ကြောင့် ထိုဝန်ခံချက်အတိုင်း ''ယနေ့ အမ္ဗဋ္ဌကို ထိတ်လန့်စေ၍ ပြဿနာကို ဖြေဆိုစေမည်'' ဟူသော ရည်ရွယ်ချက်ဖြင့် လာရောက်ခြင်း ဖြစ်သည်။ ''ဘီလူးအသွင်ရှိသော သိကြားမင်းကို မြတ်စွာဘုရားရှင်နှင့် အမ္မဋ္ဌ လုလင်တို့သာ မြင်ကြရ၏" ဟူသော စကားရပ်၌ ဘီလူးအသွင်ရှိသော သိကြားမင်းကို အခြားသူများလည်း အကယ်၍ မြင်နေကြရလျှင် ထိုအကြောင်းသည် မလေးစားအပ်သော အကြောင်းသာ ဖြစ်လေထု ၏၊ ''ဤရဟန်းဂေါတမသည် အမ္ဗဋ္ဌလုလင်ကို မိမိဝါဒ၌ မသက်ဝင်သည် ကို သိ၍ ဘီလူးကို ခေါ် ဆောင်၍ ပြလေသည်၊ ထို့ကြောင့် <mark>အမ္</mark>ဗဋ္ဌသည်

ထိုစဉ်အခါ သိကြားမင်းသည် ဘီလူး အသွင်ဖြင့် ရဲရဲ ပြောင် ပြောင် တောက်လောင်စွဲငြိ မီးအလျံရှိသော သံတူကြီးကို စွဲကိုင် ပြီးလျှင် "ဤ အမ္မဋ္ဌလုလင်သည် သုံးကြိမ်တိုင်တိုင် အကြောင်း လုံလောက်သော မေးခွန်းကို မြတ်စွာဘုရားက မေးအပ်ပါလျက် အကယ်၍ မဖြေပဲ နေခဲ့လျှင် ထိုအမ္မဋ္ဌ၏ ဦးခေါင်းကို ဤနေရာ၌ပင် ခုနစ်စိတ် ခွဲပေအံ့"ဟု ကြံရွယ်၍ အမ္မဋ္ဌလုလင်၏ အထက် ကောင်း ကင်၌ ရပ်တည်လာ၏၊ ထိုဘီလူးအသွင်ရှိသော သိကြားမင်းကို မြတ်စာဘုရားရင်နှင့် အမဋ္ဌလုလင်တိသာ မြင့်ကြရ၏။

ဟု မိန့်တော်မူ၏။

သုံးကြိမ်တိုင်တိုင် အကြောင်းလုံလောက်သော မေးခွန်းကို မြဘ်စွာဘုရားက မေးအပ်ပါလျက် မဖြေပဲ နေငြားအံ့၊ ထိုသူ၏ ဦးခေါင်းသည် ယင်းသည့် နေရာ၌ပင် ခုနှစ်စိတ် ကွဲလတ္တံ့"—–

၅၃၀

ကြောက်သဖြင့်သာ မပြောလှိပဲ ပြောရရှာသည်"ဟု ကွဲရဲ့စကား ပြောကြားကြလေရာ၏၊ ထို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်နှင့် အမွင္ခတို့သာ မြင်ကြရအောင် သိကြားမင်းက ဖန်ဆင်းပြသလေသည်)။ ထိုဘီလူးအသွင်ကို မြင်ရလျှင်ပင် အမ္ဗဋ္ဌ၏ တကိုယ်လုံးမှ ချွေးများ ဖြင်ဖြင်ယိုစီး၍ ကျလာကုန်၏၊ မေးတွင်းတခုလုံးသည် အထက်အောက် လှည့်လည်ကာ တဂျုံးဂျုံးမြည်လျက် ရှိ၏၊ အမ္မဋ္ဌ လုလင်သည် ''အခြားလုလင်များလည်း ငါလိုပင် ဘီလူးကို မြင် ကြရသလော"ဟု အကဲခ၀် ကြည့်ရှူလတ်သော် တဦးတယောက် ၏ ကြက်သီးမွေးညှှင်းထခြင်းကိုမျှ မမြင်ရချေ၊ ထိုအခါ "ဤဘေး သည် ငါ့အားသာလျင် ဖြစ်၍ နေ၏၊ အကယ်၍ ငါသည် 'ဘီလူး ကြီး'ဟု ပြောဆိုလျှင် 'သင့်မှာသာလျင် မျက်စိများ ရှိကြသလော၊ သင်တဦးတည်းသာ ဘီလူးကို မြင်၍နေ၏၊ အစက ဘီလူးကို မမြင်ရပဲ ရဟန်းဂေါတမက ၀ါဒတည်းဟူသော ပေါင်းချပ် (၀ါ-၀ါဒတည်းဟူသော ပေါင်းချောင်)အတွင်း၌ ထည့်သွင်း ပစ်ချအပ်မှသာလျင် ဘီလူးကို မြင်ဘိ၏'ဟု အပြစ်တင်စကား ပြောကြားကြကုန်လေရာ၏"ဟု ကြံစည်၍ "ယခုအခါ ငါ့အဖိုရာ ဤအရပ်ဝယ် ရဟန်းဂေါတမကို ထား၍ အခြားကိုးကွယ်ရာ မရှိတော့ပြီ"ဟု အောက်မေ့ကာ အမ္မဋ္ဌလုလင်သည် ကြောက်ရှုံ ထိတ်လန့် ကြက်သီးမွေးညှှင်းထလျက် မြတ်စွာဘုရားကိုသာလျင် မှီခိုရာ ပုန်းအောင်းရာ ကိုးကွယ်ရာဟု ရူာမှီးလျက် ဘုရားအနီးသို့ ကပ်၍ နိမ့်သောနေရာ၌ ထိုင်ပြီးလျင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို----

ရတနာ ] ေပါက္ခရသာတိ ပုက္လားကြီးအကြောင်း ၅၃၁

ဟု လျောက်ဆို၏၊ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်က— "အမ္မဋ္ဌ---- ယခု ငါဘုရား မေးမည့်စကားကို သင်မည် သို့ မှတ်ထင်သဘောကျသနည်း၊ အသက်ကြီးလင့် အရွယ် ရင့်ကြသည့် ဆရာပုဏ္ဏား, ဆရာ့ဆရာပုဏ္ဏားတို့ ပြောဆို ကြသည်ကို သင်အဘယ်သို့ ကြားဘူးသနည်း၊ ကဏ္ဍအန္တယ်

"အရှင်ဂေါတမသည် ထိုစကားကို အဘယ်သို့ ဆိုလိုက် ပါသနည်း၊ အရှင်ဂေါတမသည် တဖန် ဆိုတော်မူပါ ဦးလော့"----

ဟု ဟစ်အော်ပြောဆိုကြလေကုန်၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် "ဤလုလင်တို့သည် အမ္မဋ္ဌလုလင်ကို ကျွန်မသား ဟူသော စကားဖြင့် အပြင်းအထန် ဖိနှိစ်ကြကုန်၏၊ ငါဘုရားသည် အမ္မဋ္ဌကို ထိုသို့ ဖိနှိစ်ခြင်းမှ လွှတ်စေရမူ ကောင်းလေစွာ့"ဟု အကြံတော်ဖြစ်ပြီးလျှင် ထိုလုလင်တို့ကို မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်-----"လုလင်တို့....သင်တို့သည် အမ္မဋ္ဌလုလင်ကို ကျွန်မသား ဟူသော စကားဖြင့် အပြင်းအထန် မဖိနှိစ်ကုန်လင့်၊ ထို ကဏှသည် တန်ခိုးကြီးသော ရသေ့ဖြစ်ပေသည်၊ ထို

"အချင်းတို…အမ္မဋ္ဌလုလင်သည် ဇာတ်ယုတ်သောသူ ဖြစ်သတဲ့၊ အမျိုးကောင်းသား မဟုတ်ဘူးတဲ့၊ သာကီဝင် မင်းတို့၏ ကျွန်မသားတဲ့၊ အချင်းတို….သာကီဝင်မင်းတို့ သည် အမ္မဋ္ဌလုလင်၏ အရှင်သခင့်သားများ ဖြစ်ကြသတဲ့၊ ငါတို့သည် အမှန်အတိုင်း ပြောဆိုသည့်(ဓမ္မဝါဒီ) ရဟန်း ဂေါတမကိုပင် အပြစ်တင်သင့်သည် ဟု ထင်မှားမိခဲ့ ကုန်ပြီ"—

<sup>အမွု</sup>္ခ၏ <sup>အဆက်ာာနွ</sup>ယ်အကြောင်း ဤသို့ လျောက်ဆိုအပ်လေသော် ထိုလုလင်တို့သည် ပြင်းပြ ကျယ်လောင်သော အသံဖြင့် ပွဲတင်ထပ်မျှ—

ဝင်တို့သည် အဘယ်မှစ၍ ဖြစ်ကုန်သနည်း၊ ကဏ္ဍအနွယ် ဝင်တို့၏ ရှေးဦးအစ ပုဂ္ဂိုလ်ကား အဘယ်သူနည်း"— ဟု နောက်ဆုံး မေးတော်မူလေသော် အမ္ဗဋ္ဌလုလင်သည်— "အရှင်ဂေါတမ ···· အရှင်ဘုရား မိန့်တော်မူသည့် အတိုင်းပင် အကျွန်ုပ် ကြားဘူးပါ၏၊ ကဏ္ဍအနွယ်ဝင်တို့ သည် ထို (ကျွန်မ၏သား) ကဏ္ဍမ စ၍ ဖြစ်ပါကုန်၏၊ ထို (ကျွန်မ၏ သား) ကဏ္ဍသည်ပင် ကဏ္ဍအနွယ်ဝင်တို့၏ ရှေးဦးအစ ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်ပါသည်"— ဟု အမှန်အတိုင်း နှုတ်မြွက်ဝန်ခံ ဖြေဆိုလျောက်ထားလေ၏။

ဗလာ၁င်္ဂဒီဝင္ [ င်္ဂဒီ

991

ရတနာ ] ေပါက္ရရသာတိ ပုဏ္ထားကြီးအကြောင်း ၅၃၃

ကဏ္ဍရသေ့သည် ဒက္ခိဏဇနပုဒ်(=ဂင်္ဂါမြစ်၏တောင်ဖက် နယ်ပယ်)သို့ သွား၍ မြတ်သော မန္တာန်တို့ကို သင်ယူပြီး လျှင် သြက္ကာကမင်းထံသို့ ချဉ်းကပ်လျက် မဒ္ဒရူပီ-မည်သော သမီးတော်ကို တောင်းခဲ့လေသည်။

သြက္ကာကမင်းသည်''အချင်းတို့----ဤကဏ္ဍရသေ့သည် ငါ၏ ကျွန်မသားဖြစ်လျက် သမီးတော် မဒ္ဒရူဝီကို တောင်း ဘိ၏၊ ဤကဏ္ဍကား ဘယ်လိုလူစားနည်း" ဟု ထိုကဏ္ ရသေ့အား အမျက်ထွက်ကာ နှလုံးမသာယာသည် ဖြစ်၍ ပစ်ခတ်ရန် မြှားကို တင်လေ၏။ ဩက္ကာကမင်းသည် ထိုမြှားကို ပစ်လွှတ်ခြင်းငှါလည်း မတတ်နိုင်၊ ပြန်လည် ရုှ်သိမ်းခြင်းငှါလည်း မတတ်နိုင်ချေ။

လုလင်တို…ထိုအခါ မှူးမတ်ပရိသတ်တို့သည် ကဏှ-ရသေ့ထံ ချဉ်းကပ်ကြ၍ "အရှင်ရသေ့…မင်းအား ချမ်း သာခြင်း ဖြစ်ပါစေလော့၊ အရှင်ရသေ့ … မင်းအား ချမ်းသာခြင်း ဖြစ်ပါစေလော့" ဟု ဆိုကုန်၏။ (ထိုအခါ ကဏှရသေ့သည်) "မင်းအား ချမ်းသာခြင်း ဖြစ်လတ္တံ့၊ သို့သော် မင်းသည် အကယ်၍ မြှားကို အောက်သို့ လွှတ် လိုက်လျှင် မင်း၏ နိုင်ငံတော်တ၄န်းလုံး၌ မြေကြီးသည် ကြေမွှပျက်စီးလတ္တံ့" ဟု ခြိမ်းချောက်စကား ပြောကြား လေ၏။

(ဤ၌။ ။ကဏ္ဍရသေ့ သည် လူဝတ်ဖြင့်ပင် ဒက္ခိဏဇနပုဒ်သို့သွား ၍ ပုဏ္ဏားရသေ့ တဦးကို ဝတ်ကြီးဝတ်ငယ်ပြုသဖြင့် ထိုရသေ့ ထံမှ မြှေား ဟန့်မန္တာန်ကို ရရှိခဲ့ကာ ကိုယ်တိုင်လည်း ရသေ့ အသွင် ဝတ်သင်၍ သြက္ကာကမင်းထံ လာရောက်ပြီးလျှင် သမီးကို တောင်းရမ်းသောအခါ ည်က္ကားကမင်း အမျက်ထွက်၍ ပစ်သတ်ရန် မြှားကို တင်သည်တွင် မန္တာန်ဖြင့် မြှားကို ဟန့်တားထားခြင်းဖြစ်သည်၊ မြှားကို ဟန့်တားရုံ မျိသာ မန္တာန်၏ အာနုတော်ရှိသည်၊ ''မြေကြီးကြေမှုပျက်စီးလတ္တံ့"ဟု ဆိုခြင်းမှာ သက်သက်ခြိမ်းချောက်ခြင်း မုသားပြောခြင်းမျှသာ ဖြစ်၏၊ နောက်စကားများ၌လည်း ဤနည်းအတူတည်း။)

လုလင်တို….ထိုအခါ အမတ်တို့သည် ဩက္ကာက မင်း အား ထိုအကြောင်းကို လျောက်ထားကြကုန်၏၊ ထိုအခါ ဩက္ကာကမင်းသည် သားကြီး၌ မြှားကိုတည်စေ၏၊ မင်း သားသည်လည်း ကြက်သီးမွေးညှှင်းမျှ မထမူ၍ ချမ်းသာ သည်သာဖြစ်လေ၏၊ ထိုအခါဩက္ကာကမင်းသည် မန္တာန် လက်နက်ဖြင့် ခြိမ်းချောက် ခံရသောကြောင့် ကြောက်ရွှံ ထိတ်လန့် ကြက်သီးမွေးညှင်းထလျက် ကဏ္ဍရသေ့အား (ဦးခေါင်းလျှော်စေပြီးလျှင် ကျွန်အဖြစ်မှ လွှတ်၍) သမီး တော် မဒ္ဓရူပီကို ပေးလေ၏။

တဖန် မှူးမတ်ပရိသတ်တို့က "အရှင်ရသေ့ ···· မင်း အားလည်း ချမ်းသာခြင်း ဖြစ်ပါစေလော့၊ ဇနပုဒ်တိုင်း နိုင်ငံအားလည်း ချမ်းသာခြင်း ဖြစ်ပါစေလော့၊ မိုးလည်း ရွာပါစေလော့"ဟု တောင်းပန်စကား ပြောကြားကြသော အခါ ကဏ္ဒရသေ့သည် "မင်းအားလည်း ချမ်းသာခြင်း ဖြစ်လတ္တံ့၊ ဇနပုဒ် (တိုင်းနိုင်ငံ) အားလည်း ချမ်းသာခြင်း ဖြစ်လတ္တံ့၊ မိုးလည်း ရွာလတ္တံ့၊ သို့သော် မင်းသည် သားကြီး၌ မြှားကို တည်ပါစေလော့၊ မင်းသားသည် ကြက်သီးမွေးညှင်းမျှ မထမူ၍ ချမ်းသာသည် ဖြစ်လတ္တံ့"ဟု ဆိုလေ၏။ (မင်းက သမီးကို ပေးပါမည်ဟု ဝန်ခံစေပြီးမှ ကဏ္ဍရသေ့သည် ဤစကားကို ပြောဆိုခြင်း ဖြစ်သည်။)

တဖန် မှူးမတ်ပရိသတ်တို့က ''အရှင်ရသေ့ ···· မင်း အားလည်း ချမ်းသာခြင်း ဖြစ်ပါစေလော့၊ ဇနပုဒ်တိုင်း နိုင်ငံ အားလည်း ချမ်းသာခြင်း ဖြစ်ပါစေလော့"ဟု တောင်းပန်စကား ပြောကြားကြသောအခါ ကဏ္ဍရသေ့ သည် ''မင်းအားလည်း ချမ်းသာခြင်း ဖြစ်လတ္တံ့၊ ဇနပုဒ် တိုင်းနိုင်ငံအားလည်း ချမ်းသာခြင်း ဖြစ်လတ္တံ့၊ သို့သော် မင်းသည် အကယ်၍ မြှားကို လွှတ်လိုက်လျှင် မင်း၏ နိုင်ငံတော်တ၄န်းလုံး၌ ခုနစ်နှစ်တိုင်တိုင် မိုးမရွာလတ္တံ့" ဟု ခြိမ်းချောက်စကား မုသားပြောဆိုပြန်လေ၏။

"အမွဋ္ဌ…ယခု ငါဘုရားမေးမည့် စကားကို သင် မည်သို့ မှတ်ထင် သဘောကျသနည်း၊ ဤလောက၌ မင်းမျိုးသတ္ခိသားသည် ပုဏ္ဏားမျိုး သတ္ခိသမီးနှင့် အိမ် ထောင်ပြုရာ၏၊ ထိုသူတို့၏ အိမ်ထောင်ပြုခြင်းကို နွဲ၍ သားဖွားလေရာ၏၊ မင်းမျိုးသတို့သားနှင့် ပုဏ္ဏားမျိုး သတ္ခိုသမီးမှ ဖွားသော ထိုသားသည် ပုဏ္ဏားတို့ထံ၌ နေရာဦး ရေဦးကို ရရာ၏လော"—– ဟု မေးတော်မူ၏၊ အမွဋ္ဌလုလင်က "အရှင်ဂေါတမ....ရရာပါ၏" ဟု ဖြေကြားသောအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်က တဖန်ဆက်၍----

<sup>မင်းမျိုးသာလျှင် မြင့်မြတ်ကြောင်း</sup> ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ''ဤအမ္မဋ္ဌလုလင်ကား ငါမင်းမျိုး ဖြစ်သည်ဟု အမှတ်ပြုနေလေသည်၊ မိမိ မင်းမဟုတ်ကြောင်းကို မသိချေ၊ ယခုအခါ ထိုအမ္မဋ္ဌလုလင်ကို မင်းမဟုတ်ကြောင်း သိစေအံ့''ဟု မင်းမျိုးအနွယ်ကို ပြခြင်းငှါ တရားဒေသနာကို တိုးခ္သုတော်မူလျက်—–

် ဤစကားရပ်ကို မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "အမ္မဋ္ဌကား တဖို တပက္ခအားဖြင့် (မိမိ၏ဖက်မှဟု ဆိုလိုသည်) သာကီဝင်မင်းတို့၏ ဆွေမျိုးဖြစ်သည်"ဟု ဖော်ပြလျက် အမ္မဋ္ဌလုလင်အား သက်သာမှ ရစေရန် မိန့်ဆိုတော်မူလေသည်၊ ထိုကြောင့်ပင် အမ္မဋ္ဌလုလင် သည် ရေအိုးအရာဖြင့် သွန်းလောင်းအပ်သော သူကဲ့သို့ ပူပန် ခြင်း ငြိမ်းအေးလျက် အလွန်ပင် သက်သာပြီးလျှင် "ရဟန်း ဂေါတမသည် ငါ့ကို နှစ်သိမ့်စေအံ့ဟု မိခင်တဖက်အားဖြင့် ဆွေမျိုးပြုပေ၏၊ ငါသည် ခတ္တိယစာရင်း မင်းဖြစ်သူတဲ့"ဟု ကြံစည်စဉ်းစား မိမိကိုယ်ကို အထင်ကြီး၍ လာလေ၏။

လုလင်တို…သင်တိုသည် အမွဋ္ဌလုလင်ကို ကျွန်မသား ဟူသောစကားဖြင့် အပြင်းအထန် မဖိနှိပ်ကုန်လင့်၊ တို ကဏှသည် တန်ခိုးကြီးသော ရသေ့ဖြစ်ပေသည်"—– ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ရတနာ ] ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ယားကြီးအကြောင်း ၅၃၅

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

"ပုဏ္ဏားတို့သည် ထိုသားအား ကုပ္စီးထမင်း(=သေသူ တို့ကို ရည်စူး၍ ကျွေးသောထမင်း)ကျွေးပွဲ၌၎င်း, မင်္ဂလာ ထမင်းကျွေးပွဲ၌၎င်း, ယဇ်ထမင်း ကျွေးပွဲ၌၎င်း, ဧည့်ခံ ထမင်းကျွေးပွဲ၌၎င်း ကျွေးကုန်ရာ၏လော"----

្រក់និ

ဟု မေးတော်မူပြန်၏။ အမ္ဗဋ္ဌလုလင်က "အရှင်ဂေါတမ…တျွေး ကုန်ရာပါ၏"ဟု ဖြေကြားသောအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်က တဖန် ဆက်၍——

> ဴပုဏ္ဏားတို့သည် ထိုသားအား ဝေဒကျမ်းတို့ကို သင် ပေးကုန်ရာ၏လော၊ သင်မပေးကုန်ရာသလော"—–

ဟု မေးတော်မူပြန်၏။ အမ္မဋ္ဌလုလင်က "အရှင်ဂေါတမ----သင် ပေးကုန်ရာပါ၏"ဟု ဖြေကြားသောအခါ မြတ်စွာဘုံရားရှင်က တဖန်ဆက်၍——

> "ထိုသားကို ပုဏ္ဏေးမတ္ရိနှင့် လက်ထပ်ရေး၌ တားမြစ် ရာသလော၊ မတားမြစ်ရာသလော"—

၊ ဟု မေးတော်မူပြန်၏။ အမ္မဋ္ဌလုလင်က ''အရှင်ဂေါတမ…မတား မြစ်ရာပါ''ဟု ဖြေကြားသောအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်က အချက် ပိုင်စွာ-----

> "ထိုသားကို မင်းမျိုးတို့သည် မင်းတို့၏ အဘိသိက် မင်္ဂလာ ပြုကုန်ရာသလော"—–

ဟု မေးတော်မူ၏။ အမ္မဋ္ဌလုလင်က "အရှင်ဂေါတမ----မပြုကုန် ရာပါ၊ အဘယ့်ကြောင့်ဆိုသော် အရှင်ဂေါတမ----- ထိုသား ကား အမိဖက်မှ မင်းမျိုးသို့ မဝင်သောကြောင့် ဖြစ်ပါသည်"ဟု အကြောင်းလုံလောက်စွာ ဖော်ပြဖြေဆိုလေသည်။ (ဤဝါရ၌ အဖကားမင်း, အမိကား ပုဏ္ဏေးမ နှစ်ဦးတို့မှ ဖြစ်သောသား သည် အမိဖက်မှ ဇာတ်ညံ့သောကြောင့် ခတ္တိယအဘိသိက် မခံရ သကဲ့သို့ ထိုအတူ အဖကား ပုဏ္ဏား, အမိကား မင်းသမီး ဤသူ နှစ်ဦးတို့မှ ဖြစ်သောသားသည်လည်း အဖဖက်မှ ဇာတ်ညံ့သော ရတနာ ] ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ထားကြီးအကြောင်း ၅၃၇

ကြောင့် ခတ္တိယအဘိသိက် မခံရကြောင်း ထင်ရှားသိသာအောင် ဗုဒ္ဓက မေး၍ အမ္မဋ္ဌလုလင်က ဖြေဆိုပုံမှာ)—

> (ဗုဒ္ဓ) အမ္ဗဋ္ဌ...ယခု ငါဘုရားမေးမည့်စကားကို သင် မည်သို့ မှတ်ထင်သဘောကျသနည်း၊ ဤလောက၌ ပုဏ္ဏား မျိုးသတို့သားသည် မင်းမျိုးသတို့သမီးနှင့် အိမ်ထောင် ပြုလေရာ၏။ ထိုသူတို့၏ အိမ်ထောင်ပြုခြင်းကို စွဲ၍ သား ဖွားလေရာ၏၊ ပုဏ္ဏားမျိုး သတို့သားနှင့် မင်းမျိုးသတို့ သမီးတို့မှ ဖွားသော ထိုသားသည် ပုဏ္ဏားတို့ထံ၌ နေရာ ဦး ရေဦးကို ရရာ၏လော။

(အမ္မဋ္ဌ) အရှင်ဂေါတမ....ရရာပါ၏။

(ဗုဒ္ဓ) ပုဏ္ဏားတို့သည် ထိုသားအား ကုပ္ဖီးထမင်း ကျွေးပွဲ၌၎င်း, မင်္ဂလာထမင်း ကျွေးပွဲ၌၎င်း, ယဇ်ထမင်း ကျွေးပွဲ၌၎င်း, ဧည့်ခံထမင်း ကျွေးပွဲ၌၎င်း ကျွေးကုန်ရာ၏ လော။

(အမွဋ္ဌ) အရှင်ဂေါတမ....ကျွေးကုန်ရာပါ၏။ (ဗုဒ္ဓ) ပုဏ္ဏားတို့သည် ထိုသားအား ဝေဒကျမ်းတို့ကို သင်ပေးကုန်ရံာ၏လော၊ သင် မပေးကုန်ရာသလော။ (အမ္ဗဋ္ဌ) အရှင်ဂေါတမ....သင် ပေးကုန်ရာပါ၏။ (ဗုဒ္ဓ) ထိုသားကို ပုဏ္ဏားမတို့နှင့် လက်ထပ်ရေး၌ တားမြစ်ရာသလော၊ မတားမြစ်ရာသလာ။ (အမ္ဗဋ္ဌ) အရှင်ဂေါတမ.... မတားမြစ်ရာပါ။ (ဗုဒ္ဓ) ထိုသားကို မင်းမျိုးတို့သည် မင်းတို့၏ အဘိ-သိက် မင်္ဂလာ ပြုကုန်ရာသလာ။ (အမ္ဗဋ္ဌ) အရှင်ဂေါတမ.... မပြုကုန်ရာပါ၊ အတယ့် ကြောင့်ဆိုသော် အရှင်ဂေါတမ....ထိုသားကား အဖဖက် မှ မင်းမျိုးသို့ မဝင်သောကြောင့် ဖြစ်ပါသည်။ မဟာ၁ဗုဒ္မဝင်

[ មុខ្ល

၅၃ဂ

(ဗုဒ္ဓ၏ စကားသိမ်း) အမ္မဋ္ဌ... ဤသို့လျင် မိန်းမအချင်း ချင်း နှိုင်းယှဉ်သော်၎င်း,ယောက်ျားအချင်းချင်း နှိုင်းယှဉ် သော်၎င်း မင်းမျိုးတို့သာ မြတ်ကုန်၏၊ ပုဏ္ဏားမျိုးတို့သည် ယုတ်ကုန်၏။

တနည်းပြောင်း၍ မင်းမျိုးကသာမြတ်ကြောင်း, ပုဏ္ဏားမျိုးမှာ ယုတ်ညံ့ကြောင်း ဗုဒ္ဓက မေး၍ အမ္မဋ္ဌလုလင်က ဖြေဆိုပုံမှာ—

> ( ဗုဒ္ဓ ) အမ္မဋ္ဌ....ယခု ငါဘုရား မေးမည့်စကားကို သင်မည်သို့ မှတ်ထင် သဘောကျသနည်း၊ ဤ လောက၌ ပုဏ္ဏားတို့သည် ပုဏ္ဏားတယောက်ကို အပြစ် တစုံတခု ကြောင့် ဦးပြည်း ရိတ်၍ ( == ခေါင်းတုံး ရိတ်၍ )ဦးခေါင်း ထက် ပြာဖြူးပြီးလျှင် တိုင်းပြည်မှ ဖြစ်စေ, မြှုမှ ဖြစ်စေ နှင် ထုတ်ကုန်လေရာ၏၊ ထို (ပြည်နှင်ဒဏ်ခံရသော) ပုဏ္ဏား သည် ပုဏ္ဏားတို့ထံ၌ နေရာဦး ရေဦးကို ရရာ၏လော။

(အမ္မဋ္ဌ) အရှင် ဂေါတမ…မရရာပါ။⊧

( ဗုဒ္ဓ ) ပုဏ္ထားတို့သည် ထို (ပြည်နှင်ဒဏ်ခံရသော) ပုဏ္ဏားအား ကုပ္စီးထမင်းကျွေးပွဲ၌၎င်း, မင်္ဂလာ ထမင်း ကျွေးပွဲ၌၎င်း, ယဇ်ထမင်း ကျွေးပွဲ၌၎င်း, ဧည့်ခံ ထမင်း ကျွေးပွဲ၌၎င်း ကျွေးကုန်ရာ၏လော။

(**အမ္မဋ္ဌ**) အရှင်ဂေါတမ····မကျွေးကုန်ရာပါ။

( ဗုဒ္ဓ ) ပုဏ္ဏားတို့သည် ထို (ပြည်နှင်ဒဏ်ခံရသော) ပုဏ္ဏားအား ဝေဒကျမ်းတို့ကို သင်ပေးကုန်ရာ၏လော၊ သင်မပေးကုန်ရာသလော။ ( အမ္ဗဋ္ဌ ) အရှင်ဂေါတမ----သင်မပေးကုန်ရာပါ။ ( ဗုဒ္ဓ ) ထို(ပြည်နှင်ဒဏ်ခံရသော)ပုဏ္ဏားကို ပုဏ္ဏေး မတ္သိနှင့် လက်ထပ်ရေး၌ တားမြစ်ရာသလော၊ မတားမြစ် ရာသလော။ ရတနာ ] ေပါက္ခရသာတိ ပုဏ္လားကြီးအကြောင်း ၅၃၉

(အမ္မဋ္ဌ) အရှင်ဂေါတမ ···· တားမြစ်ရာပါ၏။ ။ တခဏ်း။

( ဗုဒ္ဓ ) အမ္ဗဋ္ဌ----ယခု ငါဘုရား မေးမည့် စကားကို သင်မည်သို့ မှတ်ထင် သဘောကျသနည်း၊ ဤ လောက၌ မင်းမျိုးတို့သည် မင်းမျိုးဖြစ်သူ တစုံတယောက်ကို အပြစ် တစုံတခုကြောင့် ဦးပြည်းရတ်၍ ဦးခေါင်းထက် ပြာဖြူးပြီး လျှင် တိုင်းပြည်မှ ဖြစ်စေ, မြိုမှ ဖြစ်စေ နှင်ထုတ်ကုန်လေ ရာ၏၊ ထိုသူသည် ပုဏ္ဏားတို့ထံ၌ နေရာဦး ရေဦးကို ရရာ ၏လော။

(အမွဋ္ဌ) အရှင်ဂေါတမ----ရရာပါ၏။ ( ဗုဒ္ဓ ) ပုဏ္ဏားတို့သည် ထိုသူအား ကုပ္စီးထမင်း ကျွေးပွဲ၌၎င်း, မင်္ဂလာထမင်း ကျွေးပွဲ၌၎င်း, ယဇ်ထမင်း ကျွေးပွဲ၌၎င်း, ဧည့်ခံထမင်း ကျွေးပွဲ၌၎င်း ကျွေးကုန်ရာ၏ လော။

( အမ္မဋ္ဌ ) အရှင်ဂေါတမ----ကျွေးကုန်ရာပါ၏။ ( ဗုဒ္ဓ ) ပုဏ္ဏားတို့သည် ထိုသူအား ဝေဒကျမ်းတို့ကို သင်ပေးကုန်ရာ၏လော၊ သင်မပေးကုန်ရာသလော။ ( အမ္မဋ္ဌ ) အရှင်ဂေါတမ----သင်ပေးကုန်ရာပါ၏။ ( ဗုဒ္ဓ ) ထိုသူကို ပုဏ္ဏားမတို့နှင့် လက်ထဝ်ရေး၌ တားမြစ်ရာသလော၊ မတားမြစ်ရာသလော။ ( အမ္မဋ္ဌ ) အရှင်ဂေါတမ----မတားမြစ်ရာပါ။ ( ဗုဒ္ဓ၏ စကားအုပ် ) အမ္မဋ္ဌ----မင်းမျိုးတို့သည် ထိုမင်းမျိုး ဖြစ်သူကို အပြစ် တစုံတခုကြောင့် ဦးပြည်းရိတ်၍ ဦးခေါင်း ထက် ပြာဖြူးပြီးလျှင် တိုင်းပြည်မှဖြစ်စေ, မြူမှဖြစ်စေ နှင် ထုတ်ကုန်လတ်သော် ဤမျှဖြင့်ပင် ထိုသူသည် အလွန်ယုတ် သော အဖြစ်သို့ ရောက်လေ၏၊ အမ္ဗဋ္ဌ----မင်းမျိုးဖြစ်သူသည်

ယုတ်ကုန်၏။ အမ္ဗဋ္ဌ.... သနင်္ကမာရဗြဟ္မာသည်လည်း ဤဂါထာကို ရုတ်ဆို၏-----ခတ္တွဲယော သေင္ခော ဇနေတသ္မိိ ၊ ယေ ဂေါတ္တပဋိသာရိန္ဒော။ ဝိဇ္ဘာစရဏသမ္မန္နော၊ သော သေဋ္ဌော ဒေဝမာန္သေ။ ဇနေတသ္မိ° = လူအပေါင်း၌။ ယေ = အကြင်သူတို့ သည်။ ဂေါတ္တပဋိသာရိနော = အမျိုးအနွယ်ကို အားကိုး လေ့ရှိကုန်၏။ တေသုံ 🗕 ထိုသူတို့တွင်။ ခတ္တိယော 🗕 မင်းမျိုးသည်။ သေဋ္ဌော = ချီးမွှမ်းအပ် မြတ်လှပေ၏။ ဒေဝမာနုသေ — နတ်လူအပေါင်း၌။၀ိဇ္ဏာစရဏသမ္မန္ဒော၊ အသိဉာဏ် = ၀ိဇ္ဇာ+အကျင့် = စရဏနှင့် ပြည့်စုံသော။ (ယော = အကြင်သူသည်။ အတ္တိ = ရှိ၏)။ သော = ထိုသူသည်။ သေဋ္ဌော == ချီးမွှမ်းအပ် မြတ်လှပေ၏။ အမ္ခဋ္ဌ....သနက်ုံမာရဗြဟ္မာသည် ထိုဂါထာကို ကောင်း စ္စာ သီဆိုအပ် ရွတ်အပ်ပေ၏၊ မကောင်းသဖြင့် သီဆိုအပ် ရွတ်အပ်သည်မဟုတ်၊ အကျိုးနှင့်စပ်၏၊ အကျိုးနှင့် မစပ်

မဟာဗုဒ္ဓဝင် [ ဗုဒ္ဓ ဤသို့ အလွန်ယုတ်သောအဖြစ်သို့ ရောက်သော အခါ၌ လည်း မင်းချိုးတို့သာ မြတ်ကုန်၏၊ ပုဏ္ဏားမျိုးတို့သည်

"အမ္ဗဋ္ဌ….အတုမရှိလွန်မြတ်သော ဝိဇ္ဇာတရား, စရဏ တရားနှင့် ပြည့်စုံမှု၌ 'သင်သည် ငါနှင့် ထိုက်တန်၏၊ သင် သည် ငါနှင့် မထိုက်တန်'ဟု ဇာတ်ကိုစွဲ၍ ဖြစ်သောစကား, အနွယ်ကို စွဲ၍ ဖြစ်သောစကား, မာန်ကိုစွဲ၍ ဖြစ်သော စကားများကို လုံးဝ မပြောဆိုသင့်။

ထိုအခါ အမ္ဗဋ္ဌလုလင်အား မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ပုဏ္ဏား တို့၏ အယူ၌ ထင်ရှားသော ဇာတိဝါဒ စသည်နှင့် စပ်ယှဉ် ရောယှက်နေသော ၀ိဇ္ဇာတရား == ဗေဒင်သုံးပုံ, စရဏကရား == ငါးပါးသီလများကို ပယ်ရှား၍ အတုမရှိ လွန်မြတ်သည့် ၀ိဇ္ဇာ-တရား, စရဏတရားအစုကို ပြတော်မူလိုရကား----

အသိည္းကိ=8 ဇ္လားခန် အကျန်=စရဏာကို အကျယ်ကောင်လာမ်းဖြန်း ဤဂါထာ၌ "၀ိဇ္ဇာစရဏာသမ္ပန္ဒော = အသိည္ က်ာ = ၀ိဇ္ဇာ, အကျင့် = စရဏာနှင့် ပြည့်စုံသူ" ဟူသောပုဒ်ကို ကြားသိရလျင် အမ္မဋ္ဌလုလင်သည် "၀ိဇ္ဇာမည်သည် ဗေဒင်သုံးပုံပင် ဖြစ်၏၊ စရဏ ဟူသည် ငါးပါးသီလတို့ပင် ဖြစ်၏၊ သိုဗေဒင်သုံးပုံတည်းဟူသော = စိဇ္ဇာ, ငါးပါးသီလတို့ပင် ဖြစ်၏၊ သိုဗေဒင်သုံးပုံတည်းဟူသော ဆည် ငါတို့ ပုဏ္ဏားများမှာသာ ရှိ၏၊ အကယ်၍ ၀ိဇ္ဇာတရား, စရဏာတရားအစုနှင့် ပြည့်စုံသူသည် ချီးမွှမ်းအပ် မြတ်ခဲ့သော် ငါတို့ ပုဏ္ဏားများသာလျင် ချီးမွှမ်းအပ် မြတ်သူတို့ ဖြစ်ကုန်၏" ဟု ဆုံးဖြတ်ချက် ချမှတ်ကာ ၀ိဇ္ဇာတရား, စရဏတရားကို မေးလို၍ "သိုအရှင်ဂေါတမ… ထိုအကျင့် = စရဏတရားကား အဘယ် နည်း၊ ထိုအသိဉာဏ် = ၀ိဇ္ဇာတရားကား အဘယ်နည်း" ဟု မေးလျောက်လေ၏။

ရတနာ ] ေပါက္ရရသာတိ ပုဏ္ထားကြီးအကြောင်း ၅၄၁

အမွဋ္ဌ----သမီးဆောင်ယူ၍ ထိမ်းမြှားခြင်း = အာဝါ-ဟ, သမီးပေး၍ ထိမ်းမြားခြင်း = 8ဝါဟ, သမီးဆောင်ယူ သမီးပေး၍ ထိမ်းမြားခြင်း = အာဝါဟ 8ဝါဟမှု ရှိသော ဤ လူတို့ဘောင်၌သာ 'သင်သည် ငါနှင့် ထိုက်တန်၏၊ သင်သည် ငါနှင့် မထိုက်တန်'ဟု ဇာတ်ကို စွဲ၍ ဖြစ်လော

## မယာမုဒ္မဝင်

[ 43

99J

စကား, အနွယ်ကို စွဲ၍ ဖြစ်သော စကား, မာန်ကို စွဲ၍ ဖြစ်သော စကားများကို ပြောဆိုသင့်၏။

အမ္မဋ္ဌ....ောတ်ကို စွဲ၍ ဖြစ်သောစကား ( == ောတိ ၀ါဒ)၌ စွဲလမ်းမှုရှိသောသူ, အန္တယ်ကို စွဲ၍ ဖြစ်သောစကား ( = ဂေါတ္တဝါဒ)၌ စွဲလမ်းမှု ရှိသောသူ, မာန်ကို စွဲ၍ ဖြစ်သောစကား ( = မာနဝါဒ) ၌ စွဲလမ်းမှု ရှိသောသူ, သမီးဆောင်ယူ၍ ထိမ်းမြားခြင်း (=အ၁၀ါဟ) ,သမီးပေး ၍ ထိမ်းမြားခြင်း ( = ဝိဝါဟ ) ၌ စွဲလမ်းမှု ရှိသောသူ ထိုသူများသည် အတုမရှိသော 8ဇ္ဇာတရား, စရဏတရား တ္ခ်ိနှင့် ပြည့်စုံမှုမှ ဝေးကုန်၏။

အမွဋ္ဌ----ဇာတိဝါဒ၌ စွဲလမ်းမှု, ဂေါတ္တဝါဒ၌ စွဲလမ်း မ္ပ, မၥနဝါဒ၌ စွဲလမ်းမှု, အာဝါဟ ဝိဝါဟ၌ စွဲလမ်းမှု == ဤ အမှုံများကို ပယ်မှသာလျှင် အတုမရှိ လွန်မြတ်သော ဝိဇ္ဇာတရား, စရဏတရားနှင့် ပြည့်စုံမှုကို မျက်မှောက် ပြန်င၏''-

ဟု မိန့်တော်မူ၏။ ထိုအခါ အမ္မဋ္ဌလုလင်သည် "ယခုအခါ ငါတို့ သည် ၀ိဇ္ဇာဘရား, စရဏတရား၌ တွယ်မိသေး၏ဟု ကြံစည်မိ ကုန်၏၊ ရဟန်း ဂေါတမသည် လေပြင်းမုန်တိုင်း၌ ဖွဲ့ကို ခါလှေ့ သည့်အလား ငါတို့ကို ထိုဝိဇ္ဇာတရား, စရဏတရားအစုမှ အဝေး သို့ ပစ်လွှင့်လိုက်လေပြီ၊ ငါတို့ မတွယ်မိနိုင်သည့် အတုမရှိသော 8 ဇ္ဇာတရား, စရဏတရား အစု၌သာ တိုက်တွန်း ချီးမွမ်းပေ၏၊ ဤ ရဟန်းဂေါတမ ဟောပြသည့် ဝိဇ္ဇာတရား, စရဏတရားနှင့် ပြည့်စုံမှုကို ငါတို့သည် သီသင့်၏"ဟု ကြံစည်၍ တဖန်လည်း "အို အရှင်ဂေါတမ…ထိုအကျင့်စရဏတရားကား အဘယ်နည်း၊ ထိုအသိည္ ဏ် == ၀ိဇ္ဇာတရားကား အဘယ်နည်း''ဟု ေမးလျောက် ပြန်လေ၏။

ထိုအခါ အမ္ဗဋ္ဌလုလင်အား မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် သာမည-ဖလသုတ်၌ကဲ့သို်မြတ်စွာဘုရား ပွင့်ထွန်းတော်မူသည်မှ အစ ရတနာ ] ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ထားကြီးအကြောင်း ၅၄၃

အရဟတ္တမဂ်တိုင်အောင်သော အတုမရှိ လွန်မြတ်သည့် ဝိဇ္ဇာ တရား, စရဏတရားတို့ကို အကန့်အကန့် သန့်လျက်သန့်လျက် ဗောာကြားတော်မူလေသည်။ (သာမညဖလသုတ် မြန်မာပြန်၌ ကြည့်ရာ၏)။

ပျက်စီးကြောင်းလေးပါးကို ဟောတော်မူခြင်း

(အကျဉ်းချုံး၍ ဖော်ပြပေအံ့။) ထို့နောင်မှ မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် အမ္ခဋ္ဌလုလင်အား 8ဇ္ဇာစရဏနှင့်ပြည့်စုံမှု၏ ( == သာသ နာ၏) ပျက်စီးကြောင်းတရား လေးပါးရှိကြောင်း၊ ၎င်းလေးပါး တို့မှာ----

(၁) ၀ိဇ္ဇာစရဏနှင့် ပြည့်စုံအောင် မကျင့်နိုင်သည့်အတွက် တော်သို့ဝင်ကာ ကြွေကျသောသစ်သီးကိုသာ စားလေ့ရှိသော ရသေ့ရဟန်းအဖြစ်၊ (၂)ထိုမျှလောက်ပင်မကျင့်နိုင်သည့်အတွက် တောသိုဝင်ကာ သစ်မြစ်သစ်ဖု သစ်သီးကိုသာ စားလေ့ရှိသော ရသေ့ရဟန်းအဖြစ်၊ (၃) ထိုမျှလောက်ပင် မကျင့်နိုင်သည့်အတွက် မြို့ရွာအနီး ခ်ီးတင်းကုပ်ကို ဆောက်လုပ်ကာ ခ်ီးကို လုပ်ကျွေးပြုစု လေ့ရှိသော ရသေ့ရဟန်းအဖြစ်၊ (၄) ထိုမျှလောက်ပင် မကျင့် နိုင်သည့်အတွက် လမ်းလေးခွဲဆုံရာ၌ လေးမျက်နှာမဏ္ဍပ်ဆောက် လိုပ်ကာ၊ အရပ်လေးမျက်နှာမှ လာလာသမျှသော၊ သူတို့အား ရေချမ်းတိုက်ခြင်း စသည်ပြုက်ာ စီးပွါးရှာသော ရသေ့ရဟန်း အဖြစ် = ဤလေးပါးတို့ဖြစ်ကြောင်း၊ ထိုဗူသိပဗ္ဗဇ္ဇာ = ရသေ့ ရဟန်းအဖြစ် လေးမျိုးရှိသော သမဏ မြှာဟူဏအမည်ခံပုဂ္ဂိုလ် များသည် ဤသာသနာတော်က ၀ိဇ္ဇာစ်ရဏ်နှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်း၏ အလုပ်အကျွေးမျှသာဖြစ်ကြောင်း အကျယ်ဟောပြ၍ အမ္ဗဋ္ဌလုလင်တို့မှာ ဆရာနှင့်တကွပင် ၀ိဇ္ဇာစရဏနှင့် ပြည့်စုံမှု အကျင့်မှ ဝေးသေးကြောင်း (၀ိဇ္ဇာစရဏနှင့် ပြည့်စုံမှုကို ဆေို ထားဘိ) ၀ိဇ္ၾာစရဏန္ဒင့် ပြည့်စုံမှု ( = သာသနာ)၏ ပျက်စီး ကြောင်း တရားလေးပါးခေါ်သည့် ရသေ့ရဟန်းအဖြစ်လေးပါး တို့နှင့် ပြည့်စုံကြသူများ မဟုတ်ကြောင်းကို မြတ်စွာဘုရားက မေး ၍ အမ္မဋ္ဌလုလင်ကို အတိအလင်း ဖြေဆိုဝန်ခံစေပြီးနောက်----

ထိုနောင်မှ ဆက်၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အမ္မဋ္ဌလုလင်ကို----"အမ္ဗဋ္ဌ ---- သင့်ဆရာ ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားသည် ပသေနဒီကောသလမင်း ပေးသော စည်းစိမ်ကို ခံစား၏၊ သို့ပါလျက် ထိုပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားအား ပသေနဒီ ကောသလမင်းသည် မျက်နှာချင်း ဆိုင်ခွင့်ကိုလည်း မပေး၊ ထိုပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားနှင့် တိုင်ပင်သော အခါ၌လည်း ကန့်လန့်ကာခြား၍ တိုင်ပင်၏။ အမ္မဋ္ဌ.... တရားနှင့်အညီ ပေးထားသော ရိက္ခာတော်ကို ခံယူရ သူအား ပသေနဒီကောသလမင်းက အဘယ့်ကြောင့် မျက်နှာချင်းဆိုင်ခွင့်ကို မပေးဘိုသနည်း၊ (ထိုအကြောင်း ကို သင်စဉ်းစားလော့)။ အမ္မဋ္ဌ....သင့်ဆရာပေါက္ခရသာ-

ဟု ပဌမအကြိမ် အပြစ်တင်ပြ မိန့်ကြားတော်မူလေသည်။ ။ (ဤအခဏ်း၌ အကျယ်တို သီလက္ခန္ဒဝဂ် ပါဠိတော်မြန်မာပြန်! မျက်နှာ—၁ဝ၅,၆,၇–တို့၌ ကြည့်ရှုရာ၏။)

အမွင္မ----သင့်ဆရာ ပေါက္ခရသာတိပုဏ္လားသည် ပျက် စီးကြောင်းတရားကိုမှ ကိုယ်တိုင် မဖြည့်စွမ်းနိုင်ပဲလျက် "ဇာတ်နိမ့်, မည်းညစ်ကုန်သော ဗြဟ္မာ၏ ခြေဖမိုးမှ ပေါက် ဖွားကုန်သော ဦးပြည်းရဟန်းညံ့တို့သည် အဘယ်သို့သော သူများဖြစ်ကြသနည်း၊ ထိုသူတို့နှင့် ဗေဒင်သုံးပုံဆောင် ပုဏ္ဏားတို့၏ ဆွေးနွေးမှုသည် အဘယ်မှာဖြစ်နိုင်အံ့နည်း" ဟူသောစကားကို ရိုင်းပြစွာ ဆိုခဲ့ဘိ၏။ အမ္မဋ္ဌ----သင့် ဆရာ ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏား၏ ဤမျှလောက်သော ချွတ် ယွင်းချက်ကိုလည်း ရှုလော့"----

"အမ္မဋ္ဌ----ဤသို့လျင် ဆရာနှင့်တကွသော သင်သည် အတုမရှိသော ၀ိဇ္ဇာစရဏနှင့်ပြည့်စုံမှုမှလည်း ယုတ်လျော့ ၏၊ ထို၀ိဇ္ဇာစရဏနှင့်ပြည့်စုံမှု၏ ပျက်စီးကြောင်းတရား လေးပါးတို့မှလည်း ယုတ်လျော့၏။

ရတနာ] ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္လားကြီးအကြောင်း ၅၄၅ တိ ပုဏ္လား၏ ဤမျှလောက်သော ချွတ်ယွင်းချက်( = အပြစ်)ကိုလည်း သင်ရှုလော့"—

ဟု ဒုတိယအကြိမ် အပြစ်တင်ပြ မိန့်ကြားတော်မူလေသည်။

(ဤ၌။ ။ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားသည် 'သမ္ဗုခါအာဝန္ဒနီ==မျက် မှောက်လှည့်ဖြားတတ်သည့်" မန္တာနိုကို တတ်သိသူဖြစ်၏။ မင်းကြီး အလွန်အဖိုးထိုက်တန်သည့် အဆင်တန်းဆာကို ဝတ်ဆင်သောအခါ မင်း၏အနီး၌ ရပ်တည်၍ ထိုအဆင်တန်းဆာကို ဝတ်ဆင်သောအခါ မင်း၏အနီး၌ ရပ်တည်၍ ထိုအဆင်တန်းဆာကို ထုတ်ဖော်ကာ မန္တာနိကို ရွတ်ဆိုလိုက်လျှင် မင်းသည် ထိုအဆင်တန်းဆာကို ငါမပေးဟု မဆိုနိုင်တော့ပဲ ပေးလိုက်တော့သည်သာ ဖြစ်၏၊ ပေးပြီးနောက် ပွဲသတင်ရှိသောနေ့၌ "မဟာရဟအဆင်တန်းဆာကို ယူခဲ့ကြ" ဟု ပြောဆိုလတ်သော် "မရှိတော့ပါ အရှင်မင်းကြီး....၊ အရှင်မင်းကြီးတို့ သည် ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားအား ပေးအပ်ပြီးပါပြီ"ဟု မင်းချင်းတို့က လျှောက်ဆိုကြ၏။ "ငါက အဘယ့်ကြောင့် ပေးအပ်သနည်း" ဟု မင်းကြီးက မေးလေလျှင် မှူးမတ်တို့က "အရှင်မင်းကြီး....ပေါက္ခရ သာတိပုဏ္ဏားသည် သမ္ဗုခါအာဝာဒ္နနီမန္တာန်ကို တတ်သိ၏၊ ထိုမန္တာနှံဖြင့် အရှင်မင်းကြီးတို့ကို လှည့်ဖြား၍ မဟာရဟတန်းဆာကို ယူဆောင် သူဘလေသည်"ဟု ပြောဆိုကြကုန်၏။

မင်းကြီးနှင့် ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားတို့ အလွန်အမင်း ချစ်ကျွမ်းဝင် ကြသည်ကို မနာလို မရှစိမ့်ကြသော အခြားအမတ်များကလည်း "အရှင်မင်းကြီး…ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားကိုယ်မှာ ခရသင်းခေါ် နူနာ တမျိုးရှိပါသည်၊ အရှင်မင်းကြီးတို့သည် ထိုပုဏ္ဏားကို တွေ့မြင်လျှင်ပင် ဖက်ရမ်းသုံးသပ်ကုန်ဘိ၏၊ ဤနူနာမည်သည် ကိုယ်လက်နှီးနှောခြင်းဖြင်

ဖက်ရမ်းသုံးသပ်ကုန်ဘိ၏၊ ဤနူနာမည်သည် ကိုယ်လက်နှီးနှောခြင်းဖြင့် ကူးစက်နိုင်ပါသည်၊ ဤသို့ ပြုတော်မမူကြပါလင့်''ဟု ပြောဆိုကြကုန် ၏။ ထိုအချိန်မှစ၍ ပသေနဒီကောသလမင်းသည် ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားအား မျက်နှာချင်းဆိုင်ခွင့် မပေးတော့ချေ။

ထိုသို့ပင် မျက်နှာချင်းဆိုင်ခွင့် မပေးသော်လည်း ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားကား နီတိကျမ်းတတ် ပဏ္ဍိတ်တယောက်ဖြစ်သည်၊ သူနှင့်တိုင်ပင် ၍ပြုသော အမှုမှန်သမျှ ချွတ်ယွင်းသောမည်သည် မရှိ၊ ထို့ကြောင့် မင်းကြီးသည် ကန့်လန့်ကာအတွင်း၌ တည်နေ၍ ကန့်လန့်ကာပြင်ဖက် မှာ တည်ရှိသော ထိုပုဏ္ဏားနှင့် တိုင်ပင်လေသည်။

တဖန်ဆက်၍ ထိုအဋ္ဌက, ဝါမက စသော ရှေးရသေ့ သူတော် စင်တို့သည် ယနေ့ ဆရာနှင့် တကွသော အမ္ဗဋ္ဌ လုလင်တို့ကဲ့သို့ အဝတ်တန်းဆာကောင်းတို့ကို ဝတ်ဆင်ကုန်လျက်,အစားကောင်း တို့ကို စားသောက်ကုန်လျက်, မိန်းမတို့ဖြင့် ဝန်းရံကုန်လျက်, ရထားကောင်း တို့ကို စီးကုန်လျက်, နေရာကောင်း တိုက်အိမ် ကောင်းတို့၌ အစောင့်အနေတို့ကို ချထားကုန်လျက် ကာမဂုဏ် ခံစားမှု လုံးဝမရှိကြောင်းကို အမ္ဗဋ္ဌလုလင်အား မေးမြန်းတော် မူကာ ဝန်ခံစေပြီးနောက် နိဂုံးချုပ်အနေအားဖြင့် အမ္ဗဋ္ဌလုလင် ကို—

လို၍ မိန့်တော်မူသည်မဟုတ်)။ ထို့နောင်မှ တဖန်ဆက်၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အမ္ဆဋ္ဌလုလင် အား ပသေန<sup>2</sup>ကောသလမင်းနှင့် အမတ်ဖြစ်စေ,မင်းညီမင်းသား ဖြစ်စေ တိုင်ပင်စကား ပြောကြားရာ နေရာ၌ပင် နေ၍ အခြား ဆင်းရဲသားဖြစ်စေ, ဆင်းရဲသား၏ ကျွန်ဖြစ်စေ မင်းနှင့် အမတ် (သို့မဟုတ်) မင်းနှင့် မင်းညီမင်းသားတို ပြောဆိုတိုင်ပင်ကြသည့် စကားအတိုင်း ပြောဆိုရုံမျှဖြင့် ထိုဆင်းရဲသား, ဆင်းရဲသား၏ ကျွန်သည် မင်းသော်၎င်း, အမတ်သော်၎င်း မဖြစ်နိုင်သည်ကို အမ္ဆဋ္ဌလုလင်အား မေးမြန်းတော်မူကာ ဝန်ခံစေ၍ ဥပမာ တင် ထားပြီးလျှင် အဋ္ဌက, ဝါမက စသော ရှေးရသေ့ သူတော်စင်တို့ သီဆိုရွတ်ဖတ် ပွဲချအပ်သည့် ဝေဒကျမ်းများကို သီဆိုရွတ်ဖတ်ပွဲချ ရုံမျှဖြင့် ဆရာနှင့် တက္ကသော အမ္ဗဋ္ဌလုလင်တို့ ရသေ့သော်၎င်း, ရသေ့ဖြစ်ရန် ကျင့်သောသူသော်၎င်း မဖြစ်နိုင်ကြောင်းကို မိန့် တော်မူ၏။

ဤအကြောင်းကို မင်းနှင့် ပုဏ္ဏားကို ထား၍ အခြားသူ တဦး တယောက်မျှ မသိချေ၊ သို့စင် ဖုံးလွှမ်းလျှိုဝှက်အပ်သော အကြောင်း ကို "(ဤအကြောင်းကို ထုတ်ဖော်ပြောဆို လိုက်ခြင်းဖြင့်) ရဟန်း ဂေါတမသည် ကေန်ပင် သဗ္ဗညုတဉာဏ်ရှင် ဖြစ်ပေသည်ဟု သန္နိဋ္ဌာန်ကျ ဆုံးဖြတ်ချက်ချလိမ့်မည်"ဟု သိမြင်တော်မူကာ မြတ်စွာဘုရားရှင် ထုတ် ဖော်မိန့်ကြားတော်မူလေသည်။ (သက်သက် ပုဏ္ဏားအား အရှက်ရစေ လို၍ မိန့်တော်မူသည်မဟုတ်)။

్ నవి

ရတနာ ] ေပါက္ခရသာတိ ပုဏ္လားကြီးအကြောင်း ၅၄၇

"အမ္ဗဋ္ဌ----ဤသို့လျင် ဆရာနှင့် တကွသော သင်သည် ရသေ့လည်းမဟုတ်၊ ရသေ့ဖြစ်ရန် ကျင့်သူလည်း မဟုတ်၊ အမ္ဗဋ္ဌ ... ငါဘုရား၌ ဘုရား ဟုတ်မဟုတ် ယုံမှား. တွေး တောခြင်းရှိသောသူသည် ငါဘုရားကို မေးမြန်း ခြင်းဖြင့် ထိုယုံမှား တွေးတောခြင်းကို သုတ်သင်ရာ၏၊ ငါဘုရား သည် ဖြေကြားခြင်းဖြင့် ထိုယုံမှားတွေးတောခြင်းကို သုတ် သင်ပေအံ"----

ဟူ၍ မိန့်တော်မူ၏။ (ဤစကားကို မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "အမ္ဗဋ္ဌလုလင်၏အဖို့ရာ ဤဘဝ၌ မဂ်ဖိုလ်ရခွင့် လုံးဝမရှိ၊ စင်စစ် သော် နေ့သာကုန်လွန်၍ သွားချိမ့်မည်။ ဤ အမ္ဗဋ္ဌလုလင်သည် ကားငါဘုရား၏ လက္ခဏာတော်ကြီးများကို စုံစမ်းရန်လာရောက် သူဖြစ်သည်။ ထိုကိစ္စကိုလည်း အမ္ဗဋ္ဌသည် မေ့၍နေ၏၊ ယခုအခါ ငါဘုရားသည် အမ္ဗဋ္ဌလုလင်အား သတိဖြစ်ရန် နည်းပေးအံ့"ဟု ကြံမည်ဆင်ခြင်တော်မူ၍ မိန့်တော်မူလေသည်)။

ဤသို့ မိန့်တော်မူပြီးလျှင် ထိုင်၍ လျောင်း၍ နေတော်မူ ကြသော မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့၏ လက္ခဏာတော်ကို တစုံ တယောက်မျှ စုံစမ်းကြည့်ရှုရန် မစွမ်းနိုင်၊ ရဝ်တော်မူ စကြံ ကြွတော်မူကုန်သော မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့၏ လက္ခဏာတော်ကို စုံစမ်းရန် စွမ်းနိုင်သောကြောင့်၎င်း, လက္ခဏာတော်ကို စုံစမ်းရန် လာရောက်ကြောင်းကို သိလျှင် နေရာမှ ထ၍ စကြံကြွချီတော်မူ ခြင်းသည် ဘုရားရှင်တို့၏ အလေ့အကျက် ဓမ္မတာ ဖြစ်သော ကြောင့်၎င်း မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ကျောင်းတော်မှ ထွက်တော် မူ၍ စကြံသို့ ရှေးရှု ကြွတော်မူလေ၏။ အမ္မဋ္ဌလုလင်သည်လည်း ဘုရားရှင်နောက်မှ ထက်ကြစ်မက္ခာ လိုက်ပါသွားလေ၏။

လက္ခဏာတော် နှစ်မျိုးကို ပြခြင်း ထိုအခါ အမ္မဋ္ဌလုလင်သည် စက်ြက္ကြသော မြတ်စွာဘုရား<sub>ရှ</sub>င်သို့ နောက်မှလိုက်၍ စကြီသွားလျက် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ကိုယ်တော် ၌ သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ် လက္ခဏာတော်တို့ကို ကြည့်ရှုစုံစမ်းသောအခါ (၁) အအိမ်ဖြင့် ဖုံးလွှမ်းအပ်သော

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

 $\begin{bmatrix} 43 \\ 43 \end{bmatrix}$ 

ယောက်ျားနိမိတ်နှင့် (၂) ပါးလျရှည်ပြန့်သော လျာတော် = ဤလက္ခဏာတော်ကြီး နှစ်ပါးကို ချန်၍ ကျန်သော လက္ခဏာ တော်ကြီးသုံးဆယ်ကို မျက်မှောက်ထင်ထင် တွေ့မြင်ရလေ၏။ ဖော်ပြရာပါ လက္ခဏာတော်ကြီး နှစ်ပါးတိုကိုသာ မမြင်ရသဖြင့် ထိုလက္ခဏာတော်နှစ်ရပ်၌ ယုံမှားတွေးတောကာ မဆုံးဖြတ်နိုင် မယုံကြည်နိုင်ပဲ ရှိလေ၏။

ထိုအကြောင်းကို ကောင်းစွာ သိမြင်တော်မူကာ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် အအိမ်ဖြင့် ဖုံးလွှမ်းအပ်သော ယောက်ျားနိမိတ် ကို အမ္ဗဋ္ဌလုလင် မြင်နိုင်ရန် တန်ခိုးဖန်ဆင်းတော်မူ၏။ ထိုနောက် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် လျှာတော်ကို ထုတ်၍ နားတွင်းတော် နှစ်ဖက်တို့ကို အပြန်အလှန် သုံးသပ်တော်မူ၏၊ (ဤဖြင့် လျှာတော် ရှည်မှုကို သိစေတော်မူသည်)။ နှာခေါင်းတွင်းတော်နှစ်ခုတို့ကို လည်း အပြန်ပြန် အလှန်လှန် (ဗယ်ပြန် ညာပြန်) သုံးသစ်တော် မူ၏၊ (ဤဖြင့် လျှာတော်နူးညံ့မှုကို သိစေတော်မူသည်)။ အလုံးစုံ သော နဖူးပြင် (နဖူးပြင် တခုလုံး)ကို လျှာဖြင့် ဖုံးအုပ်တော်မူ၏၊ (ဤဖြင့် လျှာတော်ပြန့်သည်ကို သိစေတော်မူ၏)။

ထိုအခါ အမ္ဗဋ္ဌလုလင်သည် "ရဟန်းဂေါတမကား တကယ် ပင် သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ်လက္ခဏာတော်တို့နှင့် တင်းတင်းကုံလုံ ပြည့်စုံသူဖြစ်ပေ၏"ဟု ကြံစည်ဆင်ခြင် ဆုံးဖြတ် ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို "ကိုင်း... အရှင်ဂေါတမ···· ယခု အခါ အကျွန်ုပ်တို့ သွားကြပါဦးမည်၊ အကျွန်ုပ်တို့သည် ကိစ္စများ သူ ပြုဖွယ်များသူတို့ ဖြစ်ကြပါသည်"ဟု ခွင့်ပန်စကား လျှောက် ထားလေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်က "အမ္ဗဋ္ဌ··· ယခုအခါ သင်သွားရန် အချိန်ကို သင်သ၏၊ ( = သွားရန်မှာ သင်၏ အလို အတိုင်းပင် ဖြစ်၏)"ဟု မိန့်တော်မူလေလျှင် အမ္ဗဋ္ဌလုလင်သည် မြည်း( = လား)ကသော ရထားကို တက်စီး၍ ပြန်သွားလေ၏။ ေပါက္ခရသာတိဆစုကြီး ဖြံှစွက်၍ စောင့်ကြံ့နေခြင်း ထိုစဉ်အခါ၌ ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားဆရာကြီးသည် ဥက္ကဋ္ဌမြံ့မှ ထွက်၍ ပုဏ္ဏားပေါင်းများစွာတို့နှင့်တကွ အမ္ဗဋ္ဌလုလင်ကိုသာ ရတနာ] ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္လားကြီးအကြောင်း ၅၄၉

စောင့်မျှော်လျက် မိမိပိုင် ဥယျာဉ်၌ နေလင့်၏။ ထိုအခါ အမ္မဋ္ဌလု လင်သည် ထိုဥယျာဉ်ရှိရာသို့ ယာဉ်ဖြင့် သွားနိုင်သလောက် သွား ရောက်ပြီးလျှင် ယာဉ်မှသက်ဆင်းကာ ခြေလျင်သာလျင် ဆရာကြီး ပေါက္ခရသာတိထံသို့ သွားရောက်ရှိခိုးကာ တခုသော နေရာ၌ ထိုင်နေလေ၏။ ထိုအခါ ဆရာနှင့် တပည့်တို့ အပြန်အလှန် မေးကြ ဖြေကြပုံမှာ—

(ပေါက္ရရသာတိ) ချစ်သား အမ္ဗဋ္ဌ----ထိုအရှင်ဂေါတမကို သင် တွေမြင်ခဲ့ရ၏လော။

(အမ္ဗဋ္ဌ) အရှင်----အကျွန်ုပ်တို့သည် ထိုအရှင်ဂေါတမကို တွေ မြင်ခဲ့ရပါကုန်သည်။

(ေပါက္ခရ) ချစ်သား အမွဋ္ဌ----ထိုအရှင် ဂေါတမ၏ ကျော် စောသတင်းသည် အမှန်အတိုင်း ပြန့်နွံ၍ ထွက်သလော၊ အမှန် အတိုင်း မဟုတ်ပဲ ပြန့်နွံ၍ ထွက်သလော၊ ထိုအရှင် ဂေါတမ သည် ကျော်စောသည့်အတိုင်း မှန်သလော၊ မမှန်ဘူးလော။

(အမွဋ္ဌ) အရှင် … ထိုအရှင် ဂေါတမ၏ ကျော်စောသတင်း သည် အမှန်အတိုင်း ပြန့်နွှံ၍ ထွက်ပါ၏၊ မမှန်ပဲ ပြန့်နှံ၍ ထွက် သည် မဟုတ်ပါ။ ထိုအရှင် ဂေါတမသည် ကျော်စောသည့် အတိုင်း မှန်ပါ၏၊ မမှန်သည် မဟုတ်ပါ။ ထိုအရှင် ဂေါတမသည် တကယ်ပင် သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ် လက္ခဏာ တော်တို့နှင့် တင်းတင်းကုံလုံ ပြည့်စုံသူ ဖြစ်ပါ၏၊ တင်းတင်း မပြည့်သော လက္ခဏာတို့နှင့် ပြည့်စုံသူ မဟုတ်ပါ။ (ပေါက္ခရ) ချစ်သား အမ္မဋ္ဌ....သင်သည် ရဟန်း ဂေါတမနှင့် အတူတကွ စကားတစုံတရာ ပြောဆိုခဲ့ရပါ၏လာ။ (အမ္မဋ္ဌ) အရှင် … အကျွန်ုပ်သည် ရဟန်း ဂေါတမနှင့် အတူတကွ စကား တစုံတရာ ပြောဆိုခဲ့ရပါ၏။ (ပေါက္ခရ) ချစ်သား အမ္မဋ္ဌ....သင်သည် ရဟန်း ဂေါတမနှင့် အတူတကွ စကား တစုံတရာ ပြောဆိုခဲ့ရပါ၏။ ဤသို့ ဆရာကြီးက မေးသောအခါ အမ္ဗဋ္ဌလုလင်သည် မြတ်စွာ ဘုရားနှင့်အတူ မိမိပြောဆိုခဲ့သမျှ စကားအလုံးစုံကို ဆရာကြီး ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားအား ပြန်ကြား ပြောဆိုလတ်သော် ပေါက္ခရသာတိ ဆရာကြီးသည် အမ္ဗဋ္ဌလုလင်ကို----

> "ဟယ် ···· ငါတို့၏ ပညာရှိကလေးတို ···· အံ့ဖွယ် ကောင်းပါဘဲ၊ ဟယ်...ငါတို့၏ ဗဟုသုတရှင်ကလေးတို့.... အံ့ဖွယ်ကောင်းပါဘဲ၊ ဟယ် ···· ငါတို့၏ ဗေဒင်သုံးပုံ တတ်ကလေးတို့····အံ့ဖွယ်ကောင်းပါဘဲ။ အချင်းတို့···· ဤသို့သော အကျိုးဆောင်ပုဂ္ဂိုလ်နှင့် (ဆိုလျှင်)ယောက်ျား သည် ကိုယ်ခန္ဓာပျက်ကြွေ စုတေသည်မှ နောက်ကာလ ဝယ် အပါယ်လေးဘုံသို့ ကျရောက်ရန် သေချာလှ၏။

> ဟယ်....အမ္မဋ္ဌ ...သင်သည် ထိုအရှင် ဂေါတမကို ဤသို့ ထိပါးကာ ထိပါးကာ အကြင် စကားကို ဆို၏၊ ထိုစကား ကြောင့်ပင် ထိုအရှင်ဂေါတမသည် ငါတို့၏ အပြစ်ကိုလည်း ဤသို့ ထုတ်ဖော်ကာ ထုတ်ဖော်ကာ ဆိုတော်မူ၏။ ဟယ်.... ငါတို့၏ ပညာရှိကလေးတို့ ···· အံ့ဖွယ် ကောင်းပါဘိ၊ ဟယ် ···· ငါတို့၏ ဗဟုသုတရှင်ကလေးတို့ ···· အံ့ဖွယ် ကောင်းပါဘိ၊ ဟယ်····ငါတို့၏ ဗေဒင်သုံးပုံတတ်ကလေး တို…·အံ့ဖွယ်ကောင်းပါဘိ။ အချင်းတို....ဤအမ္မဋ္ဌလုလင် ကဲ့သို့သော အကျိုးဆောင် ပုဂ္ဂိုလ်နှင့်သာ (ဆိုလျှင်) ယောက်ျားသည် ကိုယ်ခန္ဓာပျက်ကွေ စုတေသည်မှ နောက် ကာလဝယ် အပါယ်လေးဘုံသို့ ကျရောက်ရန် သေချာလှ ဘို၏''—–

ဟု မြည်တွန်ကဲ့ရဲ့စကား ပြောကြားပြီးလျင် အမျက်ထွက်ကာ နှလုံး မသာမယာဖြစ်ရှိရကား အမ္မဋ္ဌလုလင်ကို ခြေဖြင့်သာလျှင် ကန်၍ မြေ၌ တိမ်းလည်းစေ၏။ အမ္ဗဋ္ဌအတွက် အမျက်ထွက်ရင်း ထွက် ရင်းကပင် ထိုခဏ၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ဖူးမြော်ခြင်းငှါ ချဉ်းကပ် ရန်လည်း အလိုရှိလေ၏။ (အမ္ဗဋ္ဌလုလင်အဖို့မှာ—ရှေးအခါက ဆရာကြီး ပေါက္ခရသာတိနှင့် အတူတကွ ရထားတက်စီးကာ

(\*ယာဉ်၌ တင်၍)ဟု ပြန်ဆိုခြင်းမှာ သီဟိုဠ်မူ, မြန်မာပိဋကဆဋ္ဌမူ နှစ်ဆူလုံး၌ပင် (ယာနေ အာရောပေတ္စာ)ဟု ပါဠိရှိသောကြောင့် ပြန် ဆိုခြင်းဖြစ်သည်။ (ယာနံ အဘိရုဟိတ္စာ)ဟု ပါဠိရှိမူ(ယာဉ်သို့ တက် စီး၍)ဟု ပြန်ဆိုရမည်ဖြစ်၍ အလွန်ပင်အသင့်ယုတ္တိ ရှိ၍ ကောင်းမွန် ပါမည်။ ထင်ရှားစေဦးအံ့—မြန်မာ, သီဟိုဠ် ပါဠိမူ နှစ်ရပ်လုံးမှာပင် တညီ တညွတ်တည်း (ယာနေ အာရောပေတွာ)ဟု ပါဠိရှိနေသောကြောင့်ပိဋ ကတ်မြန်မာပြန်ဆရာတော်များသည်လည်း (ယာဉ်၌ တင်ပြီးလျှင်)ဟူ၍ မြန်မာပြန်ဆိုတော်မူကြ၍ နောက် (ပုဏ္ဏားအိမ်သို့ မြတ်စွာဘုရား ဆွမ်း ဘုဉ်းပေးကြွသောအခဏ်း)၌ "အပိုဒ် (၂၉၂)၌ 'ခဲဖွယ်ဘောဇဉ်ကို ယာဉ်၌တင်ပြီးလျှင် ဥက္ကဋ္ဌမြို့မှ ထွက်ခဲ့သည်'ဟု ဆိုထားသောကြောင့် ဤအိမ်သည် ဥက္ကဋ္ဌမြို့တွင်းရှိ အိမ်မဟုတ်တန်ရာ၊ ကုစ္ဆာနင်္ဂလရ္ဓာ၌သော်

ထိုနောက် ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားကြီးသည် မိမိအိမ်၌ ဂွန်မြတ် သော ခဲဖွယ်ဘောဇဉ်ကို စီမံချက်ပြုတ်စေပြီးလျှင် (\*ယာဉ်၌ တင်၍) မီးရှူးတိုင်တို့ကို စိုက်ထောင်ဆောင်အပ်ကုန်လျက် ဥက္ကဋ္ဌ မြို့မှ ထွက်၍ ဗူစ္ဆာနင်္ဂလတောအုပ်သို့ သွားလေ၏။ ယာဉ်ဖြင့် သွားနိုင်သမျှသောအရပ်ကို ယာဉ်ဖြင့်သွား၍ ယာဉ်မှသက်ဆင်း

ရောက်နိုင်ပါလီခဲ့မဉ ဟု ပြောဆိုကြကုန်၏။

ပယ္လားဟူသည္ ပေက္ရရသာတဆရာကြးကု— "အရှင်----ယနေ့ ရဟန်းဂေါတမကို ဖူးမြော်ခြင်း၄ါ သွားရောက်ရန် အချိန်မဲ့လှပါပြီ၊ အရှင်ပေါက္ခရသာတိ သည် နက်ဖြန်၌ ရဟန်းဂေါတမကို ဖူးမြော်ခြင်း၄ါ သွား ရောက်နိုင်ပါလိမ့်မည်"—

ေါက္ခရသာအိမ္ရဏ္ဏားကြီး ဘုရားထံ ဆည်းကစ်ခြင်း ထိုသို့ ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏား မြတ်စွာဘုရား ထံမှောက်သို့ သွားရောက် ဖူးမြော်လိုသောစိတ် အပြင်းအထန် ဖြစ်ပွါးသော အခါ ပုဏ္ဏားတို့သည် ပေါက္ခရသာတိဆရာကြီးကို-----

ရထားထိန်းအဖြစ် လိုက်ပါရသော အခွင့်အရေးကို ရုပ်သိမ်းခံရ ပြီးလျှင် ထိုအချိန်မှစ၍ ရထား၏ ရွှေမှ ခြေလျင်သာလျှင် သွှားရ လေတော့၏)။

ရတနာ] ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ထားကြီးအကြောင်း ၅၅၁

၅၅၂ မဟာဗုဒ္ဓ<mark>၀</mark>င် [ဗုဒ္ဓ

ပြီးသော် ခြေလျင်သာလျင်မြတ်စွာဘုရားထံသို့ ချဉ်းကပ်၍ မြတ်စွာ ဘုရားနှင့်အတူ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ (=နှုတ်ခွန်းဆက်) စကား အမှတ်ရဖွယ်စကား ပြောဆိုပြီးဆုံးစေ၍ တခုသောနေရာ၌ ထိုင် နေ၏။

ထိုသို့ ထိုင်နေပြီးသော ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားကြီးနှင့် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်တို့ စကားနှီးနှော ပြောဆိုကြသည်မှာ-----

(ပေါက္ခရ) အရှင်ဂေါတမ---- အကျွန်ုပ်တို့၏ တပည့် အမ္မဋ္ဌ လုလင်သည် ဤအရပ်သို့ လာပါသလော။

(ဗုဒ္ဓ) ပုဏ္ဏား····သင့်တပည့်အမ္မဋ္ဌလုလင်သည် လာပေ၏။

(ေပါက္ခရ) အရှင်ဂေါတမ---- အရှင်သည် အမ္မဋ္ဌလုလင်နှင့် စကားတစုံတရာ ပြောဆိုရပါ၏လော။

(ဗုဒ္ဓ) ပုဏ္ဏား····ငါ့ဘုရားသည် အမ္ဗဋ္ဌလုလင်နှင့်အတူ စကား တစုံတရာ ပြောဆိုရပေ၏။

(ေပါက္ခရ) အရှင်ဂေါတမ---- အရှင်သည် အမ္ဗဋ္ဌလုလင်နှင့် အတူ စကားတစုံတရာကို အဘယ်သို့ ပြောဆိုရပါသနည်း။

၎င်း, အခြားတနေရာရာ၌သော်၎င်း ရှိသော ပေါက္ခရသာတိ၏ အိမ် ဖြစ်တန်ရာ၏"ဟူ၍ အထူးမှတ်ချက် ဖော်ပြတော်မူခဲ့ကြသည်။ (ယာနံ အဘိရုဟိတ္စာ)ဟု ပါဠိရှိလျှင်ကား "မိမိအိမ်၌ ခဲဖွယ် ဘောဇဉ်များကို အသင့်စီမံ ချက်ပြုတ်ထားခဲ့ကြပြီးလျှင် ယာဉ်စီး၍

ဘောဇဥများကို အသင့်စမ် ချက်ပြုတထားခဲ့ကြပြီးလျှင် ယာဥစီး၍ မီးရှူးများ စိုက်ထောင်ထွန်းညိုအပ်ကုန်လျက် ဥက္ကဋ္ဌမြို့မှ ထွက်ခဲ့၍ ဘုရားထံသို့ သွားရောက်ပင့်ဖိတ်ပြီး မိမိအိမ်၌ပင် ဆွမ်းကပ်သည်''ဟု အဖြောင့်အနက် အဓိပ္ပါယ် ထွက်ရှိ၏၊ ထိုသို့ ပါဠိရှိမှသာ အောက် သာမညဖလသုတ် အဇာတသတ်မင်း ဘုရားထံသို့ သွားရောက်ခဏ်း၌ လာရှိသည့် အာရောဟနီယံ နာဂံ အဘိရူဟိတ္စာ ဥက္ကာသူ ဓာရိယ-မာနာသု ရာဇဂဟာ နိယျာသိ-ဟူသော ပါဠိနှင့်လည်း ညီညွတ်ပေမည်။ မှန်၏-----က္စစ္ဆာနင်္ဂလကား ဥက္ကဋ္ဌမြို့နယ်အတွင်း၌ တည်ရှိ၏။ နေအိမ်ကို သာ နိဝေသနဟု ပါဠိသုံးရိုးရှိ၍ ခေတ္တတည်းခိုအိမ်ကိုကား ပရိဝေသနာ ဟု သုနိဓဝဿကာရဝတ္ထု၌ သုံးစွဲထားသည်ကို ဆတိပြုရပေမည်။ ရတနာ ] ေပါက္ခရသာတိ ပုဏ္ထားကြီးအကြောင်း ၅၅၃

်ဴပုဏ္ဌား ---အမ္မဋ္ဌလုလင်သည် ျမ်းသာစေသတည်း"---ဟု သည်းခံစကား မိန့်ကြားတော်မူလေ၏။

ပည္းခစကား မိန္စံကြားတော်မူလေ၏။ ေျာ့ရသာတိမ္စစ္ထား လက္ဖဏာတော်ကြီးများကို

မြားခို႔စံုစိုးခြန်း ထိုအခါ ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ကိုယ်တော်၌ သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ် လက္ခဏာ တော်တို့ကို ကြည့်ရှုစုံစမ်းသောအခါ (အမ္မဋ္ဌ လုလင်နည်းတူ) (၁)အအိမ်ဖြင့် ဖုံးလွှမ်းအပ်သော ယောက်ျားနိမိတ်နှင့်(၂)ပါးလျ ရှည်ပြန့်သော လျာတော် = ဤ လက္ခဏာတော်ကြီး နှစ်ပါးကို ချန်၍ ကျန်သော လက္ခဏာတော်ကြီးသုံးဆယ်တို့ကို မျက်မှောက် ထင်ထင် တွေ့မြင်ရလေ၏။ ဖော်ပြရာပါ လက္ခဏာတော်ကြီး နှစ်ပါးတို့ကိုသာ မမြင်ရသဖြင့် ထိုလက္ခဏာတော် နှစ်ရပ်၌ ယုံ မှားဘွေးတောကာ မဆုံးဖြတ်နိုင် မယုံကြည်နိုင်ပဲ ရှိလေ၏။

ထိုအကြောင်းကို ကောင်းစွာသိမြင်တော်မူကာ မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် အအိမ်ဖြင့် ဖုံးလွှမ်းအပ်သော ယောက်ျား နိမိတ်ကို ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ထားမြင်နိုင်ရန် တန်ခိုး ဖန်ဆင်းတော်မူ၏။ ထိုနောက် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် လျာတော်ကို ထုတ်၍ နားတွင်း တော်နှစ်ဖက်တို့ကို အပြန်အလှန် ( ဗယ်တလှည့် ညာတလှည့် ) သုံးသပ်တော်မူ၏၊ (ဤဖြင့် လျှာတော်ရှည်မှုကို သိစေတော်မူ သည်)။ နှာခေါင်းတွင်းတော် နှစ်ခုတို့ကိုလည်း အပြန်ပြန် အလှန်လှန် (ဗယ်ပြန် ညာပြန် ) သုံးသပ်တော်မူ၏၊ (ဤဖြင့်

| - | ٠. | မကၥမုဒ္မဝင် |   | [43 |
|---|----|-------------|---|-----|
|   |    |             | • |     |

လျှာတော်နူးညံ့မှုကို သိစေတော်မူသည်)။ နဖူးပြင် တခုလုံးကို လျှာတော်ဖြင့် ဖုံးအုပ်တော်မူ၏၊ (ဤဖြင့် လျှာတော်ပြန့်သည်ကို သိစေတော်မူ၏)။

ထိုအခါ ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားသည် "ရဟန်း-ဂေါတမကား တကယ်ပင် သုံးဆယ့် နှစ်ပါးသော ယောက်ျားမြတ်လက္ခဏာ တော်တိုနှင့် တင်းတင်းကုံလုံ ပြည့်စုံသူ ဖြစ်ပေ၏" ဟု ကြံစည် ဆင်ခြင် အပြီးတိုင် ဆုံးဖြတ်ချက် ချမှတ်ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင် ကို----

"အရှင် ဂေါတမသည် တပည့်ရဟန်း သံဃာနှင့်တကွ| ယနေ့ကောင်းမှု ကုသိုလ်အလိုင္ဒါ အကျွန်ုပ်၏ ဆွမ်းကို လက်ခံတော်မူပါ"-----

ဟု လျောက်ထားလေ၏၊မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း ဆိတ်ဆိတ် နေသဖြင့် လက်ခံတော်မူလေ၏။

ထိုအခါ ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်က လက်ခံတော်မူကြောင်းကို သိရှိကာ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို "အရှင် ဂေါတမ----ဆွမ်းဘုဉ်းပေးရန် အချိန်တန်ပါပြီ၊ ဆွမ်းပြင်ပြီးပါပြီ" ဟု လျောက်ထားလေ၏။ ယင်းသို့ ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏား လျောက်ထားပင့်ဖိတ်ချက်အရ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရဟန်း သံဃာနှင့်တကွ နံနက်အခါ ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏား၏ နေအိမ်သို့ ကြွတော်မူပြီးလျှင် အသင့် ခင်းထားအပ်သော နေရာ၌ ထိုင်နေ တော်မူ၏။

ထိုအခါ ဆရာဖြစ်သူ ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားက မြတ်စွာဘုရား ရှင်ကို, တပည့်လုလင်ငယ်များက ရဟန်းသံဃာကို ကိုယ်စီကိုယ်င တာဝန်ယူကြ၍ မွန်မြတ်သော ဆွမ်းခဲဖွယ်ဘောဇဉ်တို့ဖြင့် ကိုယ် တိုင် ကိုယ်ကျ ပြူစုလုပ်ကျွေးကြလေသည်။ ထိုနောက် ပေါက္ခရသာ-တိပုဏ္ဏားသည် မြတ်စွာဘုရားရှင် ဆွမ်းဘုဉ်းပေးပြီး၍ သဝိတ် တော်မှ လက်တော်ကို ဖယ်ရှားပြီးသည်ကို သိရှိကာ နိမ့်သော ထိုင်စရာတခုကို ယူ၍ အပြစ်လွှတ်ရာအရပ်၌ ထိုင်နေလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အပြစ်လွှတ်ရာအရင်၌ ထိုင်နေပြီးသော ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏားအား မင်္ဂဝိုလ်ရောက်ကြောင်း ကောင်းမြတ် သော တရားလမ်းစဉ်ဖြစ်သည့် (၁) ဒါနကထာ = ဒါနနှင့် စင်သော တရားစကား, (၂) သီလကထာ = သီလနှင့်စင်သော တရားစကား, (၃) သင္ဂကထာ = နတ်ရွာသူဂတိနှင့်စင်သော တရားစကား, (၄) မင္ဂကထာ = မင်္ဂစိုလ်နိဗ္ဗာန်ရောက်ကြောင်း လမ်းကောင်း ကျင့်စဉ်နှင့် စင်သော တရားစကားတို့ကို အစဉ် အတိုင်း ဟောကြားတော်မူ၍ ထိုပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏား ခံ့သော စိတ်ရှိ, နူးညံ့သောစိတ်ရှိ, ပိတ်ပင်ခြင်း နီဝရဏမှကင်းသောစိတ်ရှိ, တက်ကြွဝမ်းမြောက်သောစိတ်ရှိ, ကြည်လင်သော စိတ်ရှိသည်ကို သီတော်မူသောအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဍားကြီးအား သစ္စာလေးဝ သာမုက္ကံသိက ဓမ္မဒေသနာကို ဟောကြားတော်မူလေလျှင် ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဍားကြီးသည် သောတာပတ္တိဖိုလ်၌ တည်လေ၏ = သောတာပန်အရိယာ ဖြစ် လေ၏။

ပေါ်က္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားကြီးအကြောင်း

ეეე

ရတနာါ

<sup>စေါတ္ခရသာအိပ္နက္အား ဥ**ပါသကာအဖြန် အအူး**လျောက်ထားခြ<sup>င်း</sup> ထိုအခါ သောတာပန်အရိယာဖြစ်ပြီးသော ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားကြီးသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို—— "အိုအရှင်ဂေါတမ···· အလွန်နှစ်သက်ဖွယ်ရှိပါပေစွာ့၊ အိုအရှင်ဂေါတမ···· အလွန်နှစ်သက်ဖွယ် ရှိပါပေစွာ့၊ အို</sup>

အရှင်ဂေါတမ----လောက်ဥပမာအားဖြင့် မှောက်၍ထား အပ်သော ဝတ္ထုကို လှန်လိုက်ဘိသကဲ့သို့၎င်း, ဖုံးအုပ်ထား သော အရာဝတ္ထုကို ဖွင့်လှစ်လိုက်ဘိသကဲ့သို့၎င်း, မျက်စိ လည် လမ်းမှားသောသူအား လမ်းမှန်ကို ပြောကြားလိုက် သကဲ့သို့၎င်း, 'မျက်စိအမြင်ရှိသောသူတို့သည်အဆင်းအမျိုး မျိုးတို့ကို မြင်ကြပေလိမ့်မည်'ဟု အမိုက်မှောင်၌ ဆီမီးတန် ဆောင်ကို ထွန်းညှိထားဘိသကဲ့သို့၎င်း ထိုအတူပင် အရှင် ဂေါတမသည် အကျွန်ုပ်အား များစွာသောအကြောင်းဖြင့် တရားတော်ကို ထင်ရှားစွာ ဟောပြတော်မူအဝ်ပါပေပြီ။ မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

အိုအရှင်ဂေါတမ…ထိုအကျွန်ုပ်သည် သား, သမီး, မယား, ပရိသတ်, အမတ်တို့နှင့် တကွ အရှင်ဂေါတမကို ၎င်း, တရားတော်ကို၎င်း, ရဟန်း သံဃာတော်ကို၎င်း ကိုးကွယ် လည်းလျောင်း ပုန်းအောင်းရာဟူ၍ သိမ္မတ် ဆည်းကပ်ပါ၏။အရှင်ဂေါတမသည် အကျွန်ုပ်ကို ယနေ့မှ စ၍ အသက် ရှည်သမျှ ကာလပတ်လုံး သရဏဂုံတည်သူ ဥပါသကာ ဟူ၍ မှတ်ယူတော်မူပါလော့။

[43

အရှင်ဂေါတမသည် ဥက္ကဋ္ဌမြို့၌ အခြားတပါးသော ဥပါသကာ ဒါယကာများ အိမ်တို့သို့ ကြွရောက်တော်မူ သကဲ့သို့ ထိုအတူပင် အကျွန်ုပ် ပေါက္ခရသာကို အိမ်သို့ လည်း ကြွရောက်တော်မူပါ၊ ထိုအကျွန်ုပ် ပေါက္ခရသာတိ အိမ်၌ အကြင်လုလင်ပျို လုံမပျိုတို့သည် အရှင်ဂေါတမကို ရှိသေမြတ်နိုး ရှိခိုးမှုလည်း ရှိခိုးကြပါလိမ့်မည်းခရီးဦးသော် မူလည်း ကြိုဆိုကြပါလိမ့်မည်၊နေရာကိုဖြစ်စေ,ရေကိုဖြစ်စေ ပေးလှူသော်မူလည်း ပေးလှူကြပါလိမ့်မည်၊ (အနည်းဆုံး) မိနိတို့၏စိတ်ကို သဒ္ဓါရှုန်းစို ကြည်သိုမူလည်း ကြည်ညိုကြ စေပါလိမ့်မည်၊ ထိုလုလင်ပျို လုံမပျိုတို့၏ ထိုသို့ပြုမူခြင်း သည် ထိုသူတို့အဖို့ရာ ရှည်မြင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး စီးပွါး, ချမ်းသာ တိုးတက်ခြင်းဌာ ဖြစ်ပါလိမ့်မည်"—-ဟု လောကုတ္တရာသရဏဂုံ ခံယူဆောက်တည်ပြီးလျှင် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကို ဖိတ်ကြားနိမန်မှု ပြုလေ၏။ ။(ဤပေါ်က္ခရသာတိ ပုဏ္ဏားကြီး၏ သရဏဂုံခံယူခဏ်း၌ (၁) သား, သမီး, မယား, ပရိသတ်, အမတ်တို့ကိုပါ ထည့်သွင်း၍ သရဏဂုံခံယူခြင်း၊ (၂) နောက်ဆုံးစကားပိုဒ်ဖြင့် ကျိုးကြောင်းဖော်ပြကာ မြတ်စွာဘုရား ကို ဖိတ်ကြားနိမန်မှု ပြုလုပ်ခြင်း ဤအချက်များသည် အခြား သူတို့၏ သရဏဂိုခံယူခဏ်းဆက် ထူးကဲလေသည်၊ ထို့ကြောင့်ပင်) မြတ်စွာဘုရားရှင်ကလည်း နောက်ဆုံး နိဂုံးချုပ်အနေအားဖြင့်----

နောက်တနေ့၌ ပုဏ္ဏားသည် အတောင် ခြောက်ဆယ်ရှိသော ၀ါးလုံးနှစ်လုံးတို့ကို ဆက်၍ ရှေးနည်းအတူပင် အနိုး၌ ရပ်တည် လာပြန်လေ၏၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း ၀ါး နှစ်ဆက်ကို၏ အထက်၌ ခါးတော်မျှလောက်ကိုသာ ထင်ရမြင်ရလျက် ထိုပုဏ္ဏား ကို "ပုဏ္ဌား…သင်သည် အဘယ်အမှုကို ပြုံသနည်း" ဟု မေး တော်မူလေလျှင် ပုဏ္ဏားသည် "အရှင်ဘုရားတို့၏ အတိုင်းအရှည် ပမာဏကို ယူနေပါသည်''ဟု ဖြေကြားလေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် ပုဏ္ဏားကို—-"ပုဏ္ဏား…သင်သည် အကယ်၍ပင် စကြဝဠာတိုက် အပြည့် တည်ရှိသော ဝါးတို့ကို ဆက်စပ်၍ လာစေကာမူ ငါဘုရား၏ အတိုင်းအရှည် ပမာဏာကို ယူခြင်းငှါ စွမ်းနိုင် လိမ့်မည်မဟုတ်၊ မှန်၏ – ငါ ဘုရားသည် လေးအသင်္ချေ ကမ္ဘာတသိန်းကြာကာလပတ်လုံး သူတပါးက ငါဘုရား၏ အတိုင်းအရှည် ပမာဏကို ယူနိုင်လောက်အောင်ပါရမီ တော်တို့ကို ဖြည့်ကျင့်ခဲ့သည်မဟုတ်၊ (ပမာဏကို မယူနိုင် လောက်အောင်ပင် ပါရမီတော်တို့ကို ဖြည့်ကျင့်ခဲ့ပေသည်

ပုဏ္ဏားအကြောင်း အခါတပါး၌ ရာဇဂြိုဟ် ပြည်သား မထင်ရှားသော ပုဏ္ဏား တယောက်သည် ''ရဟန်းဂေါတမ၏ အတိုင်းအရှည် ပမာဏာကို ယူခြင်းငှါ မစွမ်းနိုင်"ဟူ၍ သတင်းစကား ကြားရသည့် အတွက် မြတ်စွာဘုရားရှင် ရာဇဂြိုဟ်ပြည်တွင်းသို့ ဆွမ်းခံ ကြွတော်မူသော အခါ၌ အတောင်ခြောက်ဆယ်ရှိသော ဝါးလုံးတခုကို ယူဆောင် ၍ ရြိုတံခါး၏ အပြင်ပ၌ ရဝ်တည်ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရား မြိုတံခါး အနီးသို့ ရောက်ရှိတော်မူလာသောအခါ ဝါးကို စွဲကိုင်၍ အနီး၌ ရဝ်တည်လာလေ၏၊ ပုဏ္ဏား၏ ဝါးသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ပုဆစ်ဒူးတော်မျှလောက်သာ ရောက်ရှိလေသည်။

မြတ်စွာဘုရား၏ အရပ်တော်ကို ဝါးဖြင့် တိုင်းတာသော ပုဏ္ဏားအကြောင်း

မဟၥမုဒ္မဝင်

ဟုဆိုလိုသည်)။ ပုဏ္ဏား----မြတ်စွာဘုရားသည် အတုမရှိ သော ပုဂ္ဂိုလ်, မန္ဒိုင်းရှည် အပ်သော ပုဂ္ဂိုလ်သာ ဖြစ်ပေ ဟု မိန့်တော်မူပြီးလျှင် ဓမ္မပဒ ကျမ်းလာ ဤ ဆိုလတ္တံ့**သော** ဂါထာကို ဟောတော်မူ၏----တေ တာဗိသေ ပူဇယတော၊ နိဗ္ဗုတေ အကုတောဘယေ။ န သက္ကာ ပုညံ သင်္ခါတုံ၊ ဗ္ဗမေတ္တမဝိ ကေနစိ။ နိဗ္ဗုတေ = ကိလေသာဟူ အပူခပ်သိမ်း အေးငြိမ်း တော်မူကုန်ပြီးသော။ အကုတောဘယေ = ဘုဝအာရုံ တစုံတခု ကြောင့်မျှ ကြောင့်ကြပူဆွေး ဘေးမရှိကုန် ထသော။ တာဗိသေ = ထိုသို့ ရှုအပြမြတ်သော ကျေးဇူး ဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံတော်မူကုန်ထသော။တေ = ထိုဘုရား ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ အရိယာသူမြတ်တို့ကို။ ပူဇယတော 🗕 သိဒ္ဓါ ကော်ရော် ပူဇော်သောသူ၏။ ပုညံ == ကုသိုလ်ကောင်းမှု ကို။ ဗူမေတ္တံ့ == "ဤကောင်းမှုကား ဤမျှအကျိုးရှိ၏၊ ဤ ကောင်းမှုကား ဤမျှအကျိုးရှိ၏" ဟူ၍။ ကေနစ် အ၀ိ 💳 ဗြဟ္မာနတ်လူ သုံးဘုံ သူတွင် တလူ တယောက် မျှသော် လည်း။ သင်္ခါတို 😑 အတိအကျ ရေတွက်၍ ပြခြင်းငှါ။ န သက္ကာ == မတတ်နိုင်သည်သာတည်း။

ရတနာ] အရပ်တော်ကို တိုင်းတာသော ပုဏ္ဏားအကြောင်း ၅၅၉

ထိုနောက် မင်းကြီးသည် ကုန်သည်များကို ဧနပုဒ် (တိုက်နယ်) ၏ အေးချမ်းသာယာမှ အစာအာဟာရ ပြည့်ဝမှု အစရှိသည်တို ကို၎င်း, တက္ကသိုလ်မြိုတော်၏ အကြောင်းအရာကို၎င်း မေးမြန်း ပြီးလျင် ''သင်တို့၏ ပြည့်ရှင်မင်းကြီးသည် အဘယ်အမည် ရှိသ နည်း"ဟု မေးတော်မူ၍ ကုန်သည်များက ''အရှင်မင်းကြီး.... အကျွန်ုပ်တို့၏ ပြည့်ရှင်မင်းကြီးသည် ပုက္ကုသာတိ အမည်ရှိပါ၏" ဟု လျှောက်ထားကြလေလျင် ''အမောင်တို့၏ မင်းကြီးသည် ရာဇဓံဆယ်ပါး မင်းကျင့်တရားကို လိုက်စားကျင့်ကြံပါ၏လော" ဟု မင်းကြီးက မေး၍ ကုန်သည်များကလည်း ''အရှင်မင်းကြီး.... အကျွန်ုပ်တို့၏ ပြည့်ရှင်မင်းကြီး (ပုက္ကုသာတိ)သည် ရာဇဓံဆယ် ပါး မင်းကျင့်တရားကို လိုက်စားကျင့်ကြံပါ၏၊ တိုင်းသူပြည်သား

ထိုအခါ တက္ကသိုလ်မြှိမှ ကုန်သည်များသည် ရောင်းချဖွယ်ရာ ကုန်ဘဏ္ဍာတို့ကို ယူဆောင်ခဲ့ကြ၍ ရာဇဂြိုဟ်ပြည်သို့ ရောက်လာ ကြကုန်သည်ရှိသော် လက်ဆောင်ပဏ္ဏာကို ယူဆောင်ကြ၍ ဗိမ္မိ-သာရမင်းကြီးထံ အဖူးအမြော် ဝင်ရောက်ကြကုန်၏။ မင်းကြီး သည် လက်ဆောင်ပဏ္ဏာ ဆက်သကြကာ ရှိခိုးရဝ်တည်ကြသော ထိုကုန်သည်များကို "သင်တို့သည် အဘယ်အရဝ်၌ နေကြကုန် သနည်း"ဟု မေးတော်မူ၍ ကုန်သည်များက "အရှင်မင်းကြီး.... အကျွန်ုပ်တို့သည် တက္ကသိုလ်မြို့၌ နေကြပါကုန်၏"ဟု လျှောက် ထားကြလေကုန်၏။

(ဥပရိပဏ္ဏာသ ဓာတ္ဝိတင်ဆုတ်မှ) မဇ္ဈိမဒေသအရဝ်ဝယ် မဂဓတိုင်း ရာဇဂြိုဟ်ပြည်၌ ဗိဓိုသာရ မင်းတရား တိုင်းပြည်အုပ်ချုပ် မင်းပြုလုပ်ချိန်တွင် မဇ္ဈမဒေသ၏ အစွန်အဖျား တက္ကသိုလ်မြို့၌ ပုက္ကုသာတိမင်းတရား တိုင်းပြည် အုပ်ချုပ် မင်းပြုလုပ်ဆဲ ဖြစ်၏။

ပုက္ကုသၥတိမင်းကြီးအကြောင်း

ရတနာ ] ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးအကြောင်း ၅၆၁

လူအများကို သဿမေမိ, ပုရိသမေမ်, သမ္မာပါသိ, ဝါစာ-ပေယျိဳ – ဟူသော = သင်္ဂဟတရား ဤလေးပါးတို့ဖြင့် ချီးမြှောက် တော်မူပါ၏၊ လူအပေါင်း၏ မိဖအရာ၌ တည်လျက် တိုင်းသား ပြည်သူ လူအပေါင်းကို ရင်ခွင်၌ အိပ်နေသော သားငယ်ကိုကဲ့သို့ နှစ်သက်ရွှင်လန်းစေပါ၏"ဟူ၍ လျှောက်ထားကြလေ၏။

တဖန်ဆက်၍ မင်းကြီးက ''အမောင်တို့၏ ပြည့်ရှင်မင်းကြီး သည် အဘယ်အရွယ်၌ ဖြစ်ပါသနည်း''ဟု မေး၍ ကုန်သည်များ က ပုက္ကုသာတိမင်းတရား၏ အရွယ်ကို လျှောက်ထားကြလေရာ မင်းနှစ်ပါးတို့၏ အရွယ်သည် တူညီ၍ နေလေ၏။

ထိုအခါ မင်းကြီးသည် ကုန်သည်များကို "အမောင်တွိ… အမောင်တွိ၏ မင်းကြီးသည် တရားကို ကျင့်ကြံသူဖြစ်၏၊ အရွယ် အားဖြင့်လည်း ငါနှင့် တူသူဖြစ်၏၊ အမောင်တွိ၏ မင်းကြီးကို ငါ၏ မဟာမိတ်ဖြစ်အောင် အမောင်တွိ ပြုလုပ်နိုင်ကြပါမည် လော"ဟု မေး၍ ကုန်သည်တွိက "ပြုလုပ်နိုင်ကြပါကုန်၏ အရှင် မင်းကြီး…" ဟူ၍ လျောက်ထားကြလေလျင် မင်းကြီးသည် ကုန်သည်များအား အခွန်အကောက် လွှတ်ငြိမ်းခွင့်ပြု၍ တည်းခိုရန်

၁။ သဿမေဓ = ကောက်ပဲသီးနှံ၌ လိမ္မာခြင်း = မြေခွန်တော် ကောက်ခံရာ၌ ထွက်ရှိသော သီးနှံ၏ ဆယ်ဖို့တဖို့ (ဆယ်ခိုင့်တခိုင်) ကောက်ခံခြင်းကို ခေါ်ဆိုသည်။ ၂။ ပုရိသမေဓ = အမှုထမ်း သူရဲကောင်းတို့ အပေါ်၌ လိမ္မာခြင်း = အမှုထမ်း သူရဲကောင်းကြီးများအား ခြောက်လတကြိမ် ခြောက်လ

၅၆၂

်ုန်ဦ

အိမ်ကိုလည်း ပေးစေပြီးလျှင် ''အမောင်တို့ ---- သွားကြလော့၊ ကုန်ပစ္စည်းများကို ရောင်းချပြီးသော် ပြန်ခါနီး၌ ငါ့ကို တွေ့မြင် ပြီးမှ ပြန်ကြကုန်"ဟု မိန့်တော်မူလေ၏။

ကုန်သည်တို့သည် မင်းကြီး မိန့်ဆိုတိုင်း ပြုလုပ်ကြ၍ ပြန်ခါနီး၌ မင်းကြီးထံသို့ အဖူးအမြော် ဝင်ရောက်ကြလေကုန်၏။ မင်းကြီး သည် ကုန်သည်များကို "အမောင်တို့....ချမ်းသာစွာ ပြန်ကြလော့၊ အမောင်တို့၏ ပြည့်ရှင်မင်းကြီးကို ငါ၏ကိုယ်စား ငါမှာလိုက် သော စကားဖြင့် ကျန်းမာရေးကို အဖန်ဖန် မေးပြီးလျှင် 'ဗိန္ဓိ-သာရမင်းကြီးသည် အရှင်မင်းမြတ်တို့နှင့် မဟာမိတ် အဖြစ်ကို အလိုရှိပါ၏' ဟု မိတ်ဆက်စကား ငါ့ကိုယ်စား ပြောကြားကြပါ လေ"ဟု အမ္မာစကား မိန့်ကြားတော်မူလိုက်၏။

ကုန်သည်တို့သည်လည်း "ကောင်းပါပြီ" ဟု ဝန်ခံကြ၍ တက္ကသိုလ်မြို့သို့ ပြန်သွံားကြပြီးလျှင် မြို့သို့ ရောက်သောအခါ မိမိ တို့ဝယ်ပါလာသော ကုန်ပစ္စည်းဘဏ္ဍာများကို နေရာတကျသိုမှီး သိမ်းဆည်းကြပြီးနောက် နံနက်စာ စားပြီးကုန်လတ်သော် ပုက္ကု– သာတိမ်င်းကြီးထံသို့ အခစား ဝင်ရောက် ရှိခိုးကြလေကုန်၏။ ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးသည် "အချင်းတို့…သင်တို့သည် အဘယ် အရပ်သို့ သွားရောက်ကြသနည်း၊ ဤမျှလောက်သော ရက်တို့ပတ် လုံး သင်တို့ကို မမြင်ရပါကုန်တကား"ဟု မေးမြန်းတော်မူလေ၏၊ ကုန်သည်များကလည်း အကြောင်းအရာ အလုံးစုံကို ပြန်ကြား လျောက်ထားကြလေကုန်၏။ ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးသည် "ကောင်း ပါပြီ အမောင်တို့….၊ အမောင်တို့ကို အမှီပြု၍ ငါသည် မဖ္ဈိမ ဒေသ၌ မဟာမိတ်မင်းတပါးကို ရအပ်ပေပြီ"ဟု ပြောဆိုမိန့်ကြား ကာ လွန်စွာ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ ဖြစ်ရှိလေ၏။ နောက် တချိန်၌ ရာဇဂြိုဟ်ပြည်သား ကုန်သည်များလည်း တက္ကသိုလ်မြို့သို့ ကုန်ရောင်းကုန်ဝယ် သွားရောက်ကြလေကုန်၏၊ လက်ဆောင်ပဏ္ဏာများကို ယူဆောင်ကြကာ ပုက္ကုသာတိမင်းကြီး ထံသို့ အဖူးအမြော် လာရောက်ကြသော ထို ကုန်သည်များကို ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးသည် ''အမောင်တို့····အဘယ် အရပ်မှ လာ

ရတနာ ] ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးအကြောင်း ၅၆၃

ကြသနည်း" ဟု မေး၍ ရာဇ႘ြိဟ်ပြည်မှ လာရောက်ကြကြောင်း သတင်းကောင်း ကြားသိရသဖြင့် "အမောင်တို့သည် ငါ၏ သူငယ်ချင်း မဟာမိတ်ရင်း ဗိမ္မိသာရမင်းတရား၏ ရွှေမြှုတော်မှ လာရောက်ကြသူများပ" ဟု မင်းကြီး မိန့်ဆိုလေလျှင် ကုန်သည် တို့ကလည်း "ဟုတ်ပါသည် အရှင်မင်းကြီး…" ဟု ပြန်ကြား လျှောက်ထားကြလေကုန်၏။

ထို ့နောင်မှ ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးသည် "ငါ့သူ ငယ် ချင်း ကျန်းမာပါ၏လော" စသည်ဖြင့် ကျန်းမာရေးကို မေးပြီးလျင် "ယနေ့မှ အစပြု၍ ငါ့သူငယ်ချင်း ဗိမ္ဗိသာရမင်း၏ နိုင်ငံတော်မှ လာရောက်ကြသည့် ခြေလျင်ကုန်သည် လှည်းကုန်သည်အားလုံး တို့အား ငါ၏နိုင်ငံတော်အတွင်းသို့ ဝင်ရောက်သည့်အချိန်မှ စ၍ တည်းခိုနေထိုင်ရန် အိမ်များကို၎င်း, မင်း၏ကျီကြမှ စားနုပ်ရိက္ခာ များကို၎င်း ပေးကြကုန်စေ၊ အခွန်အတုတ်ကိုလည်း လွတ်ကြစေ၊ တစုံတရာ အနှောက်အယှက် နှိပ်စက်မှ မရှိစေရ"ဟု နိုင်ငံတော် အတွင်းဝယ် စည်လည်စေတော်မူ၏။ ဗိမ္ဗိသာရမင်းတရားသည်. လည်း မိမိ၏ နိုင်ငံတော်၌ ထို့အတူပင် စည်လည်စေတော်မူ လေသည်။

မိနေနှင့်မှုန်းနှင့်ခါးတို့ သစ္စဏ်လွှာခါးကြင့် ထို္ဂနောင်မှ ဗိန္ဓိသာရမင်းတရားသည် ပုက္ကုသာတိမင်းတရား ထိသို—

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

၅၆၄

"အဆွေတော်----မမ္ဈိမဒေသဟူသည်မှာ အလွန်မြတ် သော တိုက်နယ်ကြီးဖြစ်ပါသည်၊ ထိုမမ္ဈိမတိုက်ဝယ် ကြည့် ရှုချင်ဖွယ် နားထောင်ချင်ဖွယ် အသွယ်သွယ်သော ရတနာ များ ဖြစ်ပွါးပေါ် ပေါက်ခဲ့ပါလျှင် အကျွန်ုပ်အားလည်း အဆွေတော် မင်းတရားသည် အသိပေး မျှတစေလိုပါ သည်"—–

[ ဗုဒ္ဓ

ဟု အတို့သဝဏ်လွှာ ပြန်ကြား ပါးလိုက်လေသည်။ ဤသို့လျှင် ထိုသူငယ်ချင်း မင်းနှစ်ပါးတို့သည် ရက်,လ,နှစ်လွန်မြောက် ရှည် မြင့်သောအချိန်သို့ ရောက်လတ်သော် တယောက်နှင့်တယောက် မမြင်ကြရပဲလျက်သာလျှင် မြဲမြံသောမဟာခေတ်များ ဖြစ်ကြလေ ကုန်၏။

ပုက္ကုသာတိမင်ိဳး၏ လက်ဆောင်

ဤသို့လျှင် မင်းနှစ်ပါးတို့ ကတိကဝတ်ထား၍ ့နေကြကုန်စဉ် အလျင်လက်ဦး ပုက္ကုသာတိမင်းတရားအား လက်ဆောင်ပဏ္ဏာ တော်အထူး ဖြစ်ပွါးလာလေသည်၊ ဖြစ်ပွါးလာပုံမှာ — ပုက္ကု-သာတိမင်းကြီးသည် အဆင်းငါးပါးရှိသော အဖိုးအနဂ္ဂ ထိုက် တန်သော ကမ္မလာရှစ်ထည်တို့ကို ရရှိလေသည်၊ မင်းကြီးသည်"ဤ ကမ္မလာတို့ကား အလွန်ကောင်းမြတ်သောအထည်များဖြစ်ကြလေ သည်၊ ငါသည် သူငယ်ချင်းထံ ဤကမ္ဗလာတို့ကိုလက်ဆောင်တော် အဖြစ် ပေးပို့ပေအံ့"ဟု ကြံစည်၍ ချိဝ်လုံးပမာဏရှိသော စန္ဒကူး နံ့သာနှစ် ကြတ်ရှစ်လုံးတို့ကို ပွတ်ခံစေပြီးလျှင် ထိုနံ့သာကြုတ်တို၌ ကမ္ဗလာတထည်စီ တထည်စီ ထည့်ပြီးနောက် ချိပ်ဖြင့် မွှမ်းမံကာ အလုံးပြု၍ ၀ိတ်ဖြုံဖြင့် ရစ်ပတ်၍ သေတ္တာ၌ ထည့်ပြီးလျှင် ထိုသေတ္တာ ကို အဝတ်ဖြင့် ရစ်ပတ်ပြီးနောက် မင်းတံဆိပ် ခတ်နှိပ်၍ "ငါ့သူငယ် ချင်း ဗိဓ္ဓိသာရမင်းအား ဆက်သကြကုန်လော့"ဟု မှာတမ်း၍ အမတ်ဘို့ကို ဗိဓ္ဓိသာရမင်းကြီးထံသို့ ပို့စေ၏၊ "ဤလက်ဆောင် တော်ကို ရွှေမြို့တော်၏အလယ်တွင် အမတ်စသော ပရိသတ် ခြံရံ လျက် အဆွေတော်သည် ဖွင့်လှစ်ရှုကြည့်စေချင်ပါသည်" ဟူ၍ လည်း သဝဏ်လွှာ အမ္မာစကား ပါးလိုက်လေ၏။

ပုတ္ကုသာတိမင်းကြီးအကြောင်း ရတနာ ၂ ၅၆၅ ျအမတ်တို့သည် သွားရောက်ကြ၍ ဗိဓ္ဓိသာရမင်းကြီးအား ဆက်သကြလေကုန်၏။ ဗိဓ္ဓိသာရမင်းကြီးသည် သဝဏ်လွှာ အမှာ စကင်္ဂးကို ကြားသိတော်မူရ၍ ''မှူးမတ်ဗိုလ်ပါအပေါင်းတို့သည် တည်တညတ်တည်း စည်းဝေးကြရမည်"ဟု စည်လည်စေတော် မူ၍ ရွှေမြို့တော်၏အလယ်၌ မှူးမတ်ဗိုလ်ပါအပေါင်း ခြံရံအဝ်လျက် ထီးဖြုတော် ဆောင်းမိုးကာ ရတနာပလ္လင်ထက်၌ ထိုင်နေတော် မူလျက် မင်းတံဆိပ်ကို ခွါ၍ အပေါ် မှ ဖွဲ့ချုပ်ထုပ်ထားသော အဝတ် ကို ဖယ်ရှားပြီးလျှင် သေတ္တာကို ဖွင့်ပြီးနောက် သေတ္တာအတွင်း ပါရှိသောအထုပ်ကို ဖြေ၍ ချိပ်လုံးတွကို မြင်ရလေလျှင်် ''သြ… ငါ့သူငယ်ချင်း ပုက္ကုသာတိမင်းသည် 'ငါ၏ သူငယ်ချင်း ဗိမ္မိသာရ မင်းကား ကြွေအန်ကြူးသူဖြစ်သည်'ဟု အောက်မေ့ မှတ်ထင်ကာ ဤချိပ်လုံးအန်စာ လက်ဆောင်ပဏ္ဏာများကို ပိုသလိုက်သည် ထင်ပါ၏"ဟု ကြံစည်မှတ်ထင်လျက် ချိပ်လုံးတခုကိုယူ၍ လက်ဖြင့် လှိမ့်ကာ အချိန်ပမာဏကို ခန့်မှန်းရင်းပင် 'အတွင်း၌ ကမ္မလာ အဝတ်ထုပ် ပါရှိ၏'ဟု အတပ်သိလေ၏။

ထို့နောင်မှ ချိပ်လုံးကို ပလ္လင်တော်ခြေ၌ ရိုက်ခတ်လိုက်လေ သော် ထိုခဏမှာပင် ချိပ်များ အလွှားလိုက် ကွာကျလေ၏၊ မင်း ကြီးသည် လက်သည်းဖြင့် နံ့သာကြုတ်ကို အသာအယာ ဖွင့်လှစ် တော်မူ၍ ကြုတ်တွင်း၌ ကမ္မလာထည် ရတနာကို တွေ့မြင်တော် မူပြီးလျှင် ကျန်သောကြုတ် ခုနစ်ခုတို့ကိုလည်း ဖွင့်လှစ်စေတော် မူ၏။ အားလုံးပင် အဖိုးအနု ဂ္သထိုက်တန်သည့် ကမ္မလာထည်များ ဖြစ်ကြသည်ကို မျက်ဝါးထင်ထင် တွေ့မြင်ကြရလေကုန်၏။ ထို နောင်မှ ထိုကမ္မလာရှစ်ထည်တို့ကို ဖြန့်ခင်းတိုင်းထွာစေအပ်ကုန် သည်တွင် ထိုကမ္မလာရှစ်ထည်တို့ကို ဖြန့်ခင်းတိုင်းထွာစေအပ်ကုန် သည်တွင် ထိုကမ္မလာထည်များသည် အဆင်းနှင့်လည်း ပြည့်စုံ, အတွေကောင်းနှင့်လည်း ပြည့်စုံကြ၍ အလျား (၁၆) တဆယ့် ခြောက်တောင်စီ အနံ (ဂ) ရှစ်တောင်စီ ရှိကြကုန်၏။ လူများ အပေါင်းသည် အဖိုးတန်ရတနာ ကမ္မလာရှစ်ထည်တို့ကို တွေ့မြင် ကြရ၍ လက်ဖျစ်တီးကြလေသည်၊ ဦးရစ်ခေါင်းပေါင်း ပစ်မြှောက် မှုကို ပြုကြလေသည်၊ "ငါတို့ မင်းကြီး၏မမြင်ဘူးသော သူငယ်ချင်း უნნ

မဟၥဗုဒ္ဓဝင်

[43

ပုက္ကုသာတိမင်းသည် အချင်းချင်း မမြင်ဘူးပါပဲလျက်လျှင် ဤသို့ အဖိုးအနဂ္သထိုက်တန်သည့် လက်ဆောင်ပဏ္ဏာတော်ကို ပို့စေပါ ၏၊ ဤသို့သောမင်းကို မဟာမိတ်ပြုဖို့ရန် လျော်ကန်သင့်မြတ်လှ ပါ၏"ဟု ပြောဆိုလျက် နှစ်သက်အားရမ်း ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ ဖြစ်ရှိကြလေ၏။

ဗိမ္ဗိသာရမင်းကြီးသည် ကမ္မလာ တထည် တထည်စီကို အဖိုး ပြတ်စေတော်မူလတ်သော် အားလုံးပင် အဖိုးအနုဂ္သ ထိုက်တန်ကြ လေသည်။ ထိုကမ္မလာရှစ်ထည်တို့အနက်မှ လေးထည်တို့ကို မြတ်စွာဘုရားရှင် ထံတော်မှောက်သို့ ပို့ရောက်ဆက်ကပ် လှူဒါန်း စေ၏၊ ကျန်သော လေးထည်တို့ကိုမူ မိမိ၏ ရွှေနန်းတော်၌ ထားရှိ လေသည်။

## ဗိမ္မိသဘရမင်းကြီး၏ အတို့္လက်ိဳဆောင်ိဳတော်

ထိုနောင်မှ ဗိမ္ဗိသာရမင်းကြီးသည် "နောက်မှ လက်ဆောင် တို့ ပို့သသောသူသည် ရှေးဦးစွာ ပို့သအပ်သော လက်ဆောင် ပဏ္ဏာထက် သာလွန်သော လက်ဆောင်တို့ကို ပို့သသင့်၏၊ ငါ့သူငယ်ချင်း ပုက္ကုသာတိမင်းကလည်း ငါ့အထံသို့ အဖိုးအနှင္ယ ထိုက်တန်သော လက်ဆောင်ပဏ္ဏာတော်ကို ပို့သစေအပ်ပြီး ငါ သည် အဘယ်သို့သော လက်ဆောင်ပဏ္ဏာအတုံ့ကို ပို့သရပါ မည်နည်း"ဟု ကြံစည် ဆင်ခြင်တော်မူ၏။

၍၌။ ။"ရာဇဂြိဟ်ပြည်ဝယ် ထိုကမ္မလာရှစ်ထည်ထက် သာ လွန်သော ရတနာ မရှိဘူးလော"ဟု မေးဖွယ်ရှိ၏၊ (အဖြေကား) မရှိမဟုတ်၊ ရှိပါ၏။ ဗိန္ဒိသာရမင်းတရားကား အလွန်ဘုန်းကြီး သော မင်းတပါးဖြစ်သည်၊ ထို့ကြောင့် ထိုကမ္မလာရှစ်ထည်ထက် သာလွန်သော ရတနာ မရှိမဟုတ်၊ ရှိသည်သာဖြစ်၏၊ ထိုသို့ပင် ရှိငြားသော်လည်း မင်းကြီးအဖို့ရာ သောတာပန်ဖြစ်သော အချိန်မှ စ၍ ဘုရား, တရား, သံဃာ ရတနာ သုံးပါးမှတပါး အခြား ဝ.ပါးသော လောကီဥစ္စာ ရတနာများသည် မင်းကြီး၏ စိတ် နှလုံးကို နှစ်သက် ဝမ်းမြောက်စေနိုင်သော မည်သည် မရှိဖြစ်ချေ <sub>ရ</sub>တနာ] ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးအကြောင်း ၅၆*γ* 

သည်၊ သို့ရကား ဗိမ္မိသာရမင်းကြီးသည် အတုံ့လက်ဆောင်ပြန် ဖို့ရန် အမိုးအနုဂ္သထိုက်တန်သော ရတနာကို စိစစ်ရွေးချယ်တော် မူသည်မှာ—–

> "လောက၌ နှစ်သက်ဖွယ်ရာ ရတနာမည်သည်မှာ… (၁) သဝိညာဏက = သက်ရှိရတနာ (၂) အဝိညာ-ဏက = သက်မဲ့ရတနာဟူ၍ = နှစ်မျိုးရှိသည်၊ ထိုနှစ်မျိုး တို့တွင် သက်မဲ့ဖြစ်သည့် ရွှေငွေ အစရှိသော အဝိညာ-ဏက ရတနာသည် သက်ရှိရတနာ၏ အဆင်တန်းဆာ စသည်အားဖြင့် အသုံးအဆောင်သာ ဖြစ်ရ၏၊ သို့ရကား ဤ သဝိညာဏကရတနာ, အဝိညာဏကရတနာ နှစ်မျိုး တို့တွင် သဝိညာဏက ရတနာသည်သာလျှင် ချီးမွှမ်းအဝ် မြတ်လှပေ၏။

> သ၀ိညာဏက (သက်ရှိ) ရတနာသည်လည်း (၁) တိရစ္ဆာန်ရတနာ (၂) လူရတနာဟူ၍ = နှစ်မျိုးနှစ်စား ရှိပြန်ရာ ဆင်ရတနာ, မြင်းရတနာ အစရှိသော တိရစ္ဆာန် ရတနာသည် လူတို့သုံးဆောင်ရန်သာလျှင် ဖြစ်ရှိလာ ၏၊ သို့ရကား ဤတိရစ္ဆာန်ရတနာ, လူရတနာနှစ်ပါးတို့ တွင်လည်း လူရတနာသည်သာလျှင် ချီးမွှမ်းအပ် မြတ်လှ ပေ၏။

> တဖန် လူရတနာသည်လည်း (၁) မိန်းမရတနာ (၂) ယောက်ျားရတနာဟူ၍ – နှစ်မျိုးနှစ်စားပင် ရှိပြန်ရာ စကြဝတေးမင်း၏ မိဖုရား ရတနာပင် ဖြစ်လင့်ကစား မိန်းမရတနာသည် ယောက်ျား၏ အသုံးအဆောင်သာ လျှင် ဖြစ်ချေ၏၊ သို့ရကား ဤမိန်းမရတနာ, ယောက်ျား ရတနာ နှစ်မျိုးတို့တွင်လည်း ယောက်ျားရတနာသည်သာ လျှင် ချီးမွှမ်းအပ် မြတ်လှပေ၏။

> တဖန် ယောက်ျားရတနာသည်လည်း (၁) အာဂါ-ရိယရတနာ = အိမ်ရာအစီးအပွါး၌ အားထုတ်ယှဉ်သူ လူဝတ်ကြောင်ရတနာ (၂) အနာဂါရိယရတနာ = အိမ်

ထို အသေက္ခရတနာသည်လည်း (၁) ဗုဒ္ဓရတနာ (၂) သာဝကရတနာဟူ၍ = နှစ်မျိုး နှစ်စားပင် ရှိပြန် လေရာ သာဝကရတနာပေါင်း တသိန်းပင်ဖြစ်လင့်ကစား ဗုဒ္ဓရတနာ ဘုရားတဆူကို (ဂုဏ်ကျေးဇူးကြီးမြတ်သော အရာ၌)လိုက်၍ မဒ္ဒီနိုင်ချေ၊ သို့ရကား ဤ ဗုဒ္ဓရတနာ, သာဝကရတနာ နှစ်မျိုးတို့တွင်လည်း ဗုဒ္ဓရတနာသည် သာလျှင် ချီးမွှမ်းအပ် မြတ်လှပေ၏။ တဖန် ဗုဒ္ဓရတနာသည့်လည်း (၁) ပစ္စေကဗုဒ္ဓရတ-နာ = ဘုရားငယ်ဘုရားသီး ပစ္စေကဗုဒ္ဓါအရှင်မြတ်ရတနာ (၂) သဗ္ဗညျဗုဒ္ဓရတနာ = သဗ္ဗညျတက္ပဏ်ရှင် သမ္မာ-သမ္ဗုဒ္ဓဘုရားရတနာဟူ၍ = နှစ်ဆူနှစ်မျိုးပင် ရှိပြန်လေရာ

တဖန် အနာဂါရိယရတနာသည်လည်း (၁) သေက္ခ ရတနာ ဆိက္ခာသုံးပါးကို ကျင့်နေဆဲ (ကျင့်၍ မပြီးသေး) ဖြစ်သည့် ပုထုဇဉ်နှင့် အောက်အရိယာပုဂ္ဂိုလ် ရတနာ (၂) အသေက္ခရတနာ = ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်ရတနာ ဟူ၍ နှစ်မျိုးပင် ရှိပြန်လေရာ သေက္ခရတနာပေါင်း တသိန်းပင် ဖြစ်လင့်ကစား အသေက္ခရတနာ ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်တပါးကို (ဂုဏ်ကျေးဇူးကြီးမြတ်သော အရာ၌) လိုက်၍ မမှီနိုင်ချေ၊ သို့ရကား ဤ သေက္ခရတနာ, အသေက္ခရတနာနှစ်မျိုးတို့ တွင်လည်း အသေက္ခရတနာ = ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်သည်သာ လျှင် ချီးမွမ်းအပ် မြတ်လှပေ၏။

ရာအစီးအပွါး၌ အားမထုတ် မယှဉ်သူ ရဟန်းသာမဏေ ရတနာဟူ၍ == နှစ်မျိုးနှစ်စားပင် ရှိပြန်လေရာ အာဂါ-ရိယရတနာတို့တွင် အမြတ်ဆုံးဖြစ်သည့် စကြဝတေးမင်း ပင် ဖြစ်လင့်ကစား ယနေ့ ရှင်ပြသစ်စ သာမဏေငယ်ကို တည်ခြင်းငါးမျိုးဖြင့် ရှိခိုးပူဇော်ရလေသည်၊ သို့ရကား ဤ အာဂါရိယရတနာ, အနာဂါရိယရတနာနှစ်မျိုးတို့တွင် လည်း အနာဂါရိယရတနာသည်သာလျှင် ချီးမွှမ်းအဝ် မြတ်လှပေ၏။

း၅၆ဂ

ြမ်ခ်ီ

ဟု ကြံစည်၍ တက္ကသိုလ်ပြည်သား အမတ်များကို ''အမောင်တို့.... အမောင်တို့၏ တက္ကသိုလ်ပြည်အရပ်ဝယ် ဘုရား, တရား, သံဃာ ဤရတနာသုံးပါးကို ဖူးတွေကြရပါ၏လော"ဟု မေးမြန်းလေ၏။ ထိုအခါ တက္ကသိုလ်အမတ်များက ''မြတ်သောမင်းကြီး… ထို အကျွန်ုပ်တို့နေရာ တက္ကသိုလ်ပြည်အရပ်၌ ဘုရား,တရား,သံဃာ ဟူသော အသံမျပန် ကြားသိရခြန်း မရှိသေးပါ၊ ဖူးမြော်ခွင့်ကို ကား အဘယ်မှာ ရနိုင်အံ့နည်း''ဟု ပြန်ကြားလျှောက်ထားကြ လေ၏။ မင်းကြီးသည် "ကောင်းပြီ အမောင်တို…"ဟု မိန့်ဆိုကာ ''ထိုအရပ်၌ မရှိသောလက်ဆောင်ကို ပ္ခိသခွင့်ရပြီ"ဟု အလွန်ဝမ်း မြောက်နှစ်သက်လျက် ဆက်၍တဖန် ကြံစည်မိပြန်သည်မှာ----''လူအပေါင်းအား ချီးမြှောက်ရန် ငါ့သူ<mark>ငယ်</mark>ချင်း ပုက္တု-သာတိမင်း၏ နေရပ်ဌာန တက္ကသိုလ်ပြည်အရပ်သို့ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကို ငါတောင်းပန်လျောက်ထား၍ ပို့သရန် စွမ်း နိုင်စေကာမူ မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့သည်ကား ပစ္စန္တရစ် အရပ်များ၌ အရုဏ်တက်စေရိုး ထုံးစံမရှိကုန်၊ သို့ဖြစ်ရ ကား မြတ်စွာဘုရား ကိုယ်တော်မြတ်ကြီး ကြွရောက်ရန် လည်း မဖြစ်နိုင်။

မွန်၏--နတ် ဗြဟ္မာနှင့်တကွသော သတ္တလောကကြီး တခုလုံး၌ သဗ္ဗညူမြတ်စွာဘုရား ရတနာနှင့် တူသော ရတနာမည်သည် မရှိချေ၊ သို့ရကား အတူမရှိသော ရတနာကိုသာလျှင် ငါ့သူငယ်ချင်း ပုက္ကုသာတိမင်းထံ ပို့သပေအံ့"----

ပစ္စေကဗုဒ္ဓါအရှင် တသိန်းပင် ဖြစ်လင့်ကစား သဗ္ဗည္က ဘုရား တဆူကို (ဂုဏ်ကျေးဇူးကြီးမြတ်သော အရာ၌) တစိတ် တဒေသပင် လိုက်၍ မမှီနိုင်ချေ၊ သို့ရကား ဤ ပစ္စေကဗုဒ္ဓရတနာ, သဗ္ဗည္ဍဗုဒ္ဓရတနာ နှစ်မျိုးတို့တွင်လည်း သဗ္ဗည္ဍဗုဒ္ဓရတနာသည်သာလျှင် ချီးမွှမ်းအပ် အမြတ်ဆုံး ဖြစ်ပေ၏။

ရတနာ ] ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးအကြောင်း ၅၆၉

အရှင်သာရိပုတ္တရာ, အရှင်မဟာမောဂ္ဂလ္လာန်–အစရှိ သော သာဝက ရဟန္တာကြီးများကို ငါတောင်းပန် လျောက်ထား၍ ပို့သရန် စွမ်းနိုင်သည်ပင် ဖြစ်ဦးတော့၊

လျောက်ထား၍ ပိုသရန် စွမ်းနိုင်သည်ပင် ဖြစ်ဦးတော့၊ စင်စစ်သော်မူ ငါသည် 'မထေရ်မြတ်ကြီးများ ပစ္စန္တရစ် အရပ်၌ နေတော်မူကြသည်'ဟု ကြားရလျှင်ပင် မင်းချင်း လူများကို စေလွှတ်ကာ ထိုမထေရ်မြတ်ကြီးများကို မိမိ၏ အနီးအရပ်သို့ မရောက် ရောက်အောင် ပင့်ဆောင်ပြီးလျှင် ပစ္စည်းလေးပါးဖြင့် ပြုစုလုပ်ကျွေးရန် သင့်လျော်ပေ၏၊ သို့ရကား မထေရ်မြတ်ကြီးများလည်း ကြွသွားတော်မူကြ ရန် မဖြစ်နိုင်။

စင်စစ်သော်ကား ငါသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်နှင့်တကွ မထေရ်မြတ်ကြီးများ ကိုယ်တော်တိုင် ကြွသွားတော်မူကြ သကဲ့သို့ဖြစ်အောင် သ၀ဏ်လွှာကို ပို့သပေအံ့"—–

ဟု ကြံစည်၍ အလျားလေးတောင် အနံတထွာရှိသည့် မပါးလွန်း မထူလွှန်းသော ရွှေပြားကိုခတ်စေပြီးလျှင် ထိုရွှေပြားဝယ် အက္ခ-ရာတို့ကို ရေးသားတော့မည့်နေ့၌ နံနက်စော်စောပင် ဦးခေါင်း ဆေးလျှော် ရေမိုးချိုး၍ အဋ္ဌင်္ဂဥပုသ်ကို ဆောက်တည်ပြီးလျှင် နံနက်စာစားပြီးလတ်သော ထိုနေ့အဖိုရာ နံ့သာပန်းမာလ် အဆင် တန်းဆာများကို ဝတ်စား ပန်ဆင် လိမ်းကုံမှု လုံးဝမပြုတော့ပဲ ရွှေခွက်ဖြင့် ဟင်္သပဒါးကို ထည့်၍ယူပြီးနောက် အောက်ထပ်မှစ၍ တံခါးများကိုပိတ်လျက် နန်းပြာသာဗ်ထက်သို့ တက်ရောက်တော် မူ၍အလင်းရောင် ပို၍ရစေရန် အခ္ဈအရပ်မျက်နှာ ခြင်္သေ့ခံသော လေသ၁နန်းပြုတင်းကို ဖွင့်တော်မူပြီးလျှင် လေသာအဆောင် တော်၌ ထိုင်နေလျက် ရှေပြား၌ အက္ခရာများကို ရေးသားလို ရကား----"ဤလောက၌ အရဟံဂုဏ်ရှင်, <mark>သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓဂုဏ်ရှင်,</mark> ၀ိဇ္ဇာစရဏသမ္ပန္နဂုဏ်ရှင်, သုဂတဂုဏ်ရှင်, လောက၀ိဒူ ဂုဏ်ရှင်, အနုတ္တရောပုရိသဒမ္မသာရထိဂုဏ်ရှင်, သတ္တာ-ဒေ၀မန္ဒဿာနံဂုဏ်ရှင်, ဗုဒ္ဓဂုဏ်ရှင်, ဘဂဝါဂုဏ်ရှင် ဖြစ်

တော်မူသော့ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ပွင့်ထွန်းဖြစ်ပေါ် တော်မူလာပြီ"— ဤသို့ အစရှိသည်ဖြင့် ရှေးဦးစွာ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ റന്ന ကျေးဇူးတော်များကို တစိတ်တဒေသအားဖြင့် ရေးသားလေ၏။ ထိုနောင်မှ ဤသို့ဤပုံ ပါရမီဆယ်ပါးတို့ကို ဖြည့်ကျင့်တော်မူ၍, ဤသို့ဤပုံ တုသိတ်ခနတ်ပြည်မှ စုတေတော်မူခဲ့၍, ဤသို့ ဤပုံ မယ်တော်ဝမ်းတိုက်၌ ပဋိသန္ဓေ ယူနေတော်မူ၏၊ ထိုအခါ ဤသို့ ဤပုံ သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသော နိမိတ်ကြီးများ ထင်ရှားဖြစ်ပေါ်ကာ လောကကြီးတခုလုံး ဟင်းလင်း ပွင့်သကဲ့သို့ ဖြစ်ရှိလေသည်။ မယ်တော်ဝမ်းတိုက်၌ ပဋိသန္ဓေ တည်နေတော်မူစဉ် ဤအမည် ရှိသော အံ့ဖွယ်သရဲ ထူးကဲချက်များ ဖြစ်ခဲ့လေသည်၊ အိမ်ရာတည် ထောင် လူ့ဘောင်၌နေစဉ် ဤအမည်ရှိသော အံ့ဖွယ်သရဲ ထူးကဲ ချက်များဖြစ်ခဲ့လေသည်၊ ဤသို့ဤပုံ မြတ်သောတောထွက်ခြင်းကို တောထွက်တော်မူခဲ့ကာ ဤသို့ ဤပုံ ပဓာနုအလုပ် အားထုတ် တော်မူခဲ့လေသည်။ ဤသို့ဤပုံ ဒုက္ကရစရိယာအကျင့်ကို ကျင့်တော် မူ၍ မဟာဗောဓိမဏ္ဍိုင်သို့ တက်ရောက်တော်မူပြီးလျင် အပရာ-စိတပလ္လင်တော်၌ ထိုင်နေတော်မူလျက် သဗ္ဗည္မတရွှေညှဏ်တော် ကို ရရှိတော်မူခဲ့လေသည်။ သဗ္ဗည်တရွှေညှဏ်တော်ကို ရရှိတော် မူသော မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အဖို့ရာ ဤသို့ဤပုံ အံ့ဖွယ်သရဲ ထူး ကဲလှစွာသော လောကဝိဝရဏ အဘိည်း၌ တန်ခိုး ဖြစ်ခဲ့လေ သည်။ နတ်ဗြဟ္မာနှင့်တကွသော သတ္တလောကကြီးတခုလုံး၌ ဤ

ရတနာ] ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးအကြောင်း . ၅၇၁

ဘုရားရတနာမှတပါး ဤကဲ့သို့သောကျေးဇူးဂုဏ်နှင့်ပြည့်စုံသော အခြားရတနာမည်သည် မရှိဖြစ်ချေသည်ဟူ၍ ဗုဒ္ဓရှင်တော်ဘုရား ၏ အကြောင်းအရာတို့ကို ရေးသား၍—– ယီကိဥ္ထိ ဝိတ္တံ ဗ္ဂဓ ဝါ ဟုရံ ဝါ၊ သဂ္ဂေသု ဝါ ယံ ရတနံ ပဏီတံ။ န နော သမံ အက္တိ တထာဂတေန၊ ဗ္ဂဒမ္ဓိ ဗုဒ္ဓေ ရတနံ ပဏီတံ၊ ဧတေန သစ္စေန သုဝတ္ထိ ဟောတ္။—–

ထိုနောင်မှ သံဃာရတနာကို ချီးမွှမ်းလိုသည်ဖြစ်၍ "မြတ်စွာ

တွေန သိန္စေန သုဝတ္ထိ ဟောတ္။-----ဤသို့ အစရှိသည်ဖြင့် တရားတော်၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးတော်များကို တစိတ်တဒေသအားဖြင့် ရေးသားပြန်လေသည်။

ယံ ဗုဒ္ဓသေဋ္ဌော ပရိဝဏ္ကယ် သုစိ'၊ သမာဓိမာနန္တရိကညမာဟု။ သမာဓိနာ တေန သမော န ဝိဇ္ဇတိ၊ ဗ္ဗဒမ္ဗိ ဓမ္မေ ရတနံ ပဏီတံ၊ ဧတေန သစ္စေန သုဝတ္ထိ ဟောတ္။----

ထို နောင်မှ တရားရတနာကို ချီးမွှမ်းလိုသည်ဖြစ်၍ "မြတ်စွာ ဘုရား ဟောကြားအပ်သော တရားတော်သည် ညက္ခာတတာ ဂုဏ်, သန္ဓိဋ္ဌိကဂုဏ်, အကာလိကဂုဏ်, ဧဟိပဿိကဂုဏ်, သြပနေ ယိုကဂုဏ်, ပစ္စတ္တံဝေဒိတဗ္ဗဝိညူဟိဂုဏ်တို့နှင့် ဤသို့ဤပုံ ပြည့်စုံ တော်မူ၏။ သတိပဋ္ဌာန်လေးပါး, သမ္မပ္ပဓာန်လေးပါး, ဗ္ဗဋ္ဌိပါဒ် လေးပါး, ဗ္ဂန္ဋေငါးပါး, ဗိုလ်ငါးပါး,ဗောဇ္ဈင်ခုနှစ်ပါး,မဂ္ဂင်ရှစ်ပါး ဤသို့အားဖြင့် မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားအပ်သော တရားတော် သည် ဤသို့ ဤသို့သော ဂုဏ်ကျေးဇူးအထူးနှင့် ပြည့်စုံ၏။ ဤသို့ အစရှိသည်ဖြင့် ဗောဓိပက္ခိယတရား သုံးဆယ့် ခုနှစ်ပါး တို့ကို တစိတ်တဒေသအားဖြင့် ရေးသား၍—

ဤသို့ အစရှိသည်ဖြင့် မြတ်စွာဘုရား၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးတော်များကို တစိတ်တဒေသအားဖြင့် ရေးသားပြန်လေသည်။

ာရား၏ တပည့်သားသာဝက သံဃာတော်သည် သုပ္ပဋိပန္ရတာ ဂုဏ်ကျေးဇူး, ဥဇုပ္ပဋိပန္ရတာဂုဏ်ကျေးဇူး, ဥယပ္ပဋိပန္ရတာဂုဏ် ကျေးဇူး, သာမီစိပ္ပဋိပန္ရတာဂုဏ်ကျေးဇူး (အကြောင်းဖြစ်သော) ဤ ဂုဏ်ကျေးဇူးလေးပါးတို့နှင့် အခြေခံ ပြည့်စုံတော်မူရကား လေးစုံရှစ်ပါး (မြတ်စွာဘုရား၏) တပည့်သား သာဝက သံဃာ တော်သည် အာဟုနေယျဂုဏ်, ပါဟုနေယျဂုဏ်, ဒက္ခိဏေယျဂုဏ်, အဥ္စလိကရဏီယဂုဏ်, အနုတ္တရပုညက္စေတ္တဂုဏ် – ဤ(အကျိုး ဖြစ်သော) ဂုဏ်ကျေးဇူးငါးပါးတို့နှင့်လည်း ပြည့်စုံတော်မူ၏။

ပုတ္ကုသာတိမင်းကြီးအကြောင်း 922 ဇာတိအာစာရ နှစ်ဌာနအမျိုးကောင်းသားတို့သည် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်၏ တရားစကားတော်ကို ကြားနာကြ၍ ဤသို့ဤပုံ တောထွက်၍ ရဟန်းပြုကြကုန်၏၊ အချိုသော အမျိုးကောင်းသား တို့သည် ထီးဖြူ(မင်းစည်းစိမ်)ကို ပယ်စွန့်၍ ရဟန်းပြုကြကုန်၏၊ အချိုကား အိမ်ရွှေမင်းစည်းစိမ်ကို, အချိုကား စစ်သေနာပတိ ရာထူး – စသည်တွိကို ပယ်စွန့်၍ ရဟန်းပြုကြကုန်၏။ ရဟန်းပြုကြ ပြီးနောက် ဤဆိုလတ္တံ့သော အကျင့်ပဋိပတ်ကို ဖြည့်ကျင့်ကြကုန် ၏"ဟု စကားပလ္လင်ခံပြီးလျှင် ဗြဟ္မဇာလသုတ်လာ စူဋ္ဌသီလဲ့ မဇ္ဈိမသီလ, မဟာသီလ စသည်တို့ကို တစိတ်တဒေသအားဖြင့် ရေးသားပြီးလျှင် ခြောက်ခွါရ၌ စောင့်စည်းပုံ, သတိသမ္ပဇည တရား ဖြစ်ပွါးစေပုံ, ပစ္စည်းလေးပါး၌ ရောင့်ရဲလွယ်ပုံ, ကမ္မဋ္ဌာန်း အလုပ်နှင့် လျောက်ပတ်သည့် ကျောင်းကိုးမျိုးရှိပုံ, နိုဝရဏတရား ငါးပါးကို ပယ်ရှားပုံ, ကသိုဏ်းပရိကံအလုပ် စတင်တည်ထောင် ပုံ, ဖျာန်တရား အဘိညာဉ်တရားတို့ ဖြစ်ပွါးပုံ, ကမ္မဋ္ဌာန်းအလုပ် သုံးဆယ့်ရှစ်မျိုးရှိပုံ----စသည်များကို အရဟတ္တမဂ်တိုင်အောင် တစိတ်တဒေသအားဖြင့် ရေးသားလေသည်။

ရတနာ ]

တဆယ့်ခြောက်ပါးအစုရှိသော အာနာပါနဿတိကမ္မဋ္ဌာန်း ကိုကား အကျယ်အားဖြင့်ပင် ရေးသားပြီးလျင် "မြတ်စွာဘုရား ရှင်၏ တပည့်သားသာဝက သံဃာမည်သည် ဤသို့ ဤသို့သော ဂုဏ်ကျေးဇူးတို့နှင့် ပြည့်စုံပေ၏။

ယေ ပုဂ္ဂလာ အဋ္ဌသတိ ပသတ္ထာ၊

ဤသို့အစရှိသည်ဖြင့် သံဃာတော်၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးများကို တစိတ် တဒေသအားဖြင့် ရေးသားပြီးလျှင် ''မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ သုံးပါး သိက္ရာ သာသနာသည် အစ, အလယ်, အဆုံး = သုံးပါးအစုံ

စတ္တာဂရိ ဧတာနိ ယုဂါနိ ဟော်န္တိ။ တေ ဒက္ခိဏေယျာ သုဂတဿ သာဝကာ၊ တေသု ဒိန္ဒာနိ မဟပ္မလာနိ။ ဗ္ဗဒဓ္ဓိ သိဃေ ရတနံ ပဏီတံ၊ တေေန သစ္စေန သုဝတ္ထိ ဟောတ္။—–

မဟၥဗုဒ္ဓဝင်

୍ୱ କୃତ୍ତି

929

ကောင်းခြင်းဂုဏ်နှင့် ပြည့်စုံထင်ရှား ဟောကြားအ**ပ်သော** သာသနာတော် ဖြစ်သည်၊ သံသရာဝဋ်ဒုက္ခမှ မုချဧကန် ထွက် မြောက် ကျွတ်လွှတ်စေနိုင်သော သာသနာတော်လည်း မှန်ပေ သည်။ ငါ၏အဆွေတော် ပုက္ကုသာတိမင်းသည် အကယ်၍ စွန်းနိုင်ပါလျင် တောထွက်၍ ရဟန်းပြုစေချင်ပါသည်"ဟု တိုက် တွန်းစကား ရေးသား၍ ရွှေပြားကို လိပ်ပြီးလျှင် အလွန်နူးညံ့သော ကမ္ကလာဖြင့် ရစ်ပတ်၍ နံ့သာနှစ်ကြုတ်၌ ထည့်ပြီးနောက် ထို နံ့သာနှစ်ကြုတ်ကို ရွှေကြုတ်၌, ရွှေကြုတ်ကို ငွေကြုတ်၌, ငွေကြုတ် ကို ပတ္တမ်ားကြွတ်၌, ပတ္တမ်ားကြွတ်ကို သန္တာကြွတ်၌, သန္တာ ကြွတ်ကို ပတ္တမ်ားနီကြွတ်၌, ပတ္တမ်ားနီကြွတ်ကို ပတ္တမ်ားပြောက် =မသ၁ရဂလ်ကြုတ်၌, မသ၁ရဂလ်ကြုတ်ကို ဖလ်ကြုတ်၌, ဖလ် ကြတ်ကို ဆင်စွယ်ကြတ်၌, ဆင်စွယ်ကြတ်ကို ရတနာဆယ်ပါး ခြယ်စီသောကြတ်၌, ရတနာဆယ်ပါး ခြယ်စီသောကြုတ်ကို နှီး ကြုတ်၌ ထည့်ပြီးလျှင် ထိုနှီးကြုတ်ကို နံ့သာနှစ်သေတ္တာ၌ ထည့် ပြန်လေသည်။ တဖန် နံ့သာနှစ်သေတ္တာကို ရွှေသေတ္တာ၌ (ရှေး နည်းအတူ) ငွေသေတ္တာ, ပတ္တမ်ားသေတ္တာ, သန္တာသေတ္တာ, ပတ္တမြားနီသေတ္တာ, မသာရဂလ်သေတ္တာ, ဖလ်သေတ္တာ, ဆင်စွယ် ခဲ့သတ္တာ, ရတနာဆယ်ပါးခြယ်စီသောသေတ္တာ, နှီးသေတ္တာတို၌ အဆင့်ဆင့် ထည့်လေသည်။

ထိုနောင်မှ နှီးသေတ္တာကို နံ့သာနှစ်ပခြုပ်၌ ထည့်ပြန်လေ သည်၊ နံ့သာနှစ်ပခြုပ်ကို ရွှေပခြုပ်၌(ရွှေနည်းတူ) ငွေပခြုပ်,

ပတ္တမြားပံခြုပ်, သန္တာပံခြုပ်, ပတ္တမြားနှီပံခြုပ်, မသာရဂလိပ်ခြုပ်, ဖလ်ပခြုပ်, ဆင်စွယ်ပံခြုပ်, ရတနာဆယ်ပါးခြယ်စီသောပံခြုပ်, နှီးပံခြုပ် = ယွန်းပံခြုပ်တို၌ အဆင့်ဆင့်ထည့်စေပြီးမှ အပြင်က ကမ္ဗလာအဝတ်ထည်ဖြင့် ရစ်ပတ်စေ၍ မင်းတံဆိပ်ခတ်နှိပ်ပြီးလျှင် အမတ်တို့ကို—-"ငါ၏အာဏာတော် ပြန့်နှံ့ရာအရပ်၌ လမ်း**ကို တန်း** ဆာဆင်စေကြရမည်၊ လမ်းသည် အကျယ်အပြန်အားဖြင့် ရှစ်ဥသဘကျယ်ပြန့်စေရမည်၊ ထိုရှစ်ဥသဘအနက် လက်စံ

ပူဇော်သက္ကာရမှ ပြုလုပ်စေကြရမည်"— ဟု တမန်လျင်တို့ကို စေလွှတ်ကာ သဝဏ်လွှာပိုသ၍ မင်းကြီး ကိုယ်တိုင်ကမူ ခ၀်သိမ်းသော မင်းမြှောက် တန်းဆာများဖြင့် တင့်တယ်စွာ တန်းဆာဆင်လျက် တီးမှုတ်ဖွယ်ရာ တူရိယာမျိုးစုံ ဝန်းရုံဆူညံ ဗိုလ်ပါအပေါင်း ရံပြီးလျှင် လက်ဆောင်တော်ကို ဝို့သမည်ဟု မိမိဝိုင်စံသော နိုင်ငံတော်နယ်စပ် ရောက်အောင် ကြီးစွာသော အခမ်းအနားဖြင့် သွှားရောက်ဝို့ဆောင်ပြီးလျှင် တမန်တော် အမတ်အား— "အမောင်….ငါ့သူငယ်ချင်း အဆွေတော် ပုက္ကုသာတိ မင်းသည် ဤလက်ဆောင်တော်ကို လက်ခံသော အခါ မောင်းမမိဿံတို့အလယ်၌ လက်မခံပံ ပြာသာဒ် ထက်သို့ တက်ရောက်၍ လက်ခံစေချင်ပါသည်"— ဟု အတွင်းစကား နှတ်ဖြင့် မှာကြား ပေးအပ်လိုက်လေသည်။ ဤသို့ အမှာ စကား မိန့်ကြားပေးအပ်ပြီးလျှင် မင်းကြီးသည်

် "မိမိမိမိတို့ ပိုင်စံသော နယ်ပယ်အရပ်၌ ဤနည်းနှင်နှင် ပူဇော်သက္ကာရမှ ပြုလုပ်စေကြရမည်"—–

ဟု အမိန့်တော်မြတ် မှတ်လေသည်။ ထိုနောင်မှ မင်္ဂလာဆင် တော်ကို တန်းဆာအပြည့်အစုံ ဆင်ယင်စေ၍ ထိုမင်္ဂလာဆင် တော်အထက်၌ ပလ္လင်ကို ခင်းထားစေလျက် ထိုအထက်မှ ထီးဖြူ တော်ကို စိုက်ထူစေပြီးလျှင် မြို့တော်လမ်းများကို ရေဖျန်း၍ တံမြက် တလင်း အညီအညာ လှည်းကျင်းပြီးဖြစ်အောင်, တံခွန်ကုက္ကား မှလေးပွါးတို့ကို အစီအရ စိုက်ထူပြီးဖြစ်အောင်, ဝံယာ တဖက် တချက်မှ ငှက်ပျောပင်ရှင်များ ရေပြည့်အိုးများ နံ့သာအမျိုးမျိုး အခိုးအထုံ ပန်းအမျိုးမျိုးတို့ဖြင့် တန်းဆာဆင်ပြီးဖြစ်အောင် စီမံ ပြုလုပ်စေပြီးသော် လမ်းတလျောက်အကြားရှိ တိုင်းကြပ် မြို့စား မင်းများအားလည်း—

လက်ျာ နှစ်ဥသဘစိ == လေးဥသဘရှိသော အရပ်မှာ သုတ်သင်အပ်ကာမျှ ဖြစ်စေရမည်၊ အလယ်ဖြစ်သည့် လေးဥသဘကို မင်းသုံးမင်းဆောင်များဖြင့် ခမ်းနားစွာ စီမံကြရမည်"—–

ရတနာ ] ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးအကြောင်း ၅၇**၅** 

် မ်ဦ

''မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ပစ္စန္တရစ် အရပ်သို့ ကြွသွားတော် မူပေ ၏''ဟု အောက်မေ့ကာ တည်ခြင်းငါးပါးဖြင့် ရှိခိုး၍ နိုင်ငံတော်သို့ ပြန်လည်တော်မူခဲ့လေ၏။

တိုင်းကြပ် မြို့စား မင်းအများတို့သည်လည်း ထို နည်းအတိုင်း ပင် လမ်းခရီးကို မွှမ်းမံ ပြင်ဆင်ကြ၍ လက်ဆောင်တော်ကို အဆင့်ဆင့် ကမ်းလှမ်း ၀ို့ဆောင်ကြလေ၏။

ဖုဒ္ကျသာတိမင်း လက်ဆောင်စောဂ် ကြိုဖျခြင်း ပုက္ကုသာတိမင်းတရားသည်လည်း မိမိပိုင် နိုင်ငံတော်နယ်စပ် မှစ၍ ထိုနည်းအတိုင်းပင် လမ်းခရီးကို မွှမ်းမံပြင်ဆင်၍ မြို့တော်ကို လှပစ္စာ တန်းဆာ ဆင်စေပြီးလျှင် ခမ်းနား ကြီးကျယ်စွာ လက် ဆောင်တော်ကို ကြိုယူလေသည်။

လက်ဆောင်တော်သည် တက္ကသိုလ် ပြည်သို့ အံ့ဩဖွယ်ရာ ဥပုသ်နေ့၌ ရောက်ရှိ၍ သွားလေသည်။ လက်ဆောင်တော်ကို ယူဆောင်လာသော အမတ်သည်လည်း ဗိန္ဓိသာရမင်းတရား နှတ်ဖြင့် မှာကြားလိုက်သည့် အမှာစကားကို ပုက္ကုသာတိမင်း အား လျောက်ထားလေ၏။

မုတ္ကုသာတိမင်းကြီးသည် ထို အမှာစကားကို ကြားသိရပြီး နောက် လက်ဆောင်တော်နှင့် အတူတကွ လာရောက်ကြသူများ အတွက် ပြုလုပ်စီမံဖွယ် အသွယ်သွယ်သော ကိစ္စများကို ပြည့်စုံ အောင် စီမံခန့်ခွဲပြီးလျှင် လက်ဆောင်တော်ကို ကိုယ်တိုင်ပင် ယူဆောင်၍ ပြာသာဒ်ထက်သို့တက်၍ "ဤပြာသာဒ် အတွင်းသို့ တဦးတယောက်မျှ မဝင်စေရ"ဟု တံခါး၌ အစောင့်အနေများ ချထားတော်မူပြီးလျှင် ခြင်္သေ့ခံသော လေသာနန်းပြူတင်းပေါက် ကို ဖွင့်လှစ်တော်မူ၍ လက်ဆောင်တော်ကို မြင့်သော နေရာ၌ထား လျက် မိခိကမူ နိမ့်သောနေရာ၌ ထိုင်နေလျက် မင်းဝံဆိပ်ကို ခွါ၍ အပေါ်ဖုံးကမ္မလာအဝတ်ကို ဖယ်ရှားပြီးလျှင် ယွန်းပခြုပ်မှ အစ ပြုကာ အစဉ်အတိုင်း ဖွင့်လှစ်တော်မူလတ်သော် (အတွင်းဆုံး) နံ့သာနှစ်ကြုတ်ကို မြင်လေလျှင် "၍ အဆောင် အယောင်ကား ရတနာ] ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးအကြောင်း ၅၇၇

ကြီးကျယ်လှ၏။ ဤ အဆောင်အယောင်သည် အခြား လောကီ ဖွယ်ရာ ရတနာ၏ အဆောင်အယောင် ဖြစ်လိမ့်မည် မဟုတ်၊ ဧကန်ပင် မဇ္ဈိမဒေသ၌ ကြားနာရန် သဖို့လျော်သည့် ရတနာ တမျိုးမျိုး ပေါ်ထွန်းသည် ဖြစ်လိမ့်မည်" ဟု အမှန် အတိုင်းပင် ကြံစည်စဉ်းစားမိလေသည်။

ထိုနောက်မှ နံ့သာနှစ်ကြုံတ်ကို ဖွင့်၍ မင်းတံဆိပ်ကို ခွါပြီးလျှင် အလွန်နူးညံ့သော ကမ္မလာကို အစွန်းနှစ်ဖက်မှ ကိုင်ကာ အသာ အယာ ဖြေ၍ ကြည့်လေသော် ရွှေပြားအလိပ်ကိုတွေ့မြင်ရလေ၏။

## ပုက္ကုသာတိမင်း၏ ကြီးစွာသော စီတိသောမနုဿ

ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးသည် ရွှေပြား လိပ်ကို ဖြန့်၍ "အက္ခရာ စာလုံးတို့ကား နှစ်သက်ဖွယ် ရှိကုန်စွာ့တကား၊ ညီညွှတ်သော အက္ခရာစာလုံး ဦးထိပ်ရှိကုန်စွာ့ တကား၊ ညီညွှတ်သော အစဉ် အတန်း ရှိကုန်စွာ့တကား၊ လေးထောင့်စပ်စပ် မျဉ်းခတ်သကဲ့သို့ ကျကုန်စွာ့တကား''ဟု အံ့သြခြင်းဖြစ်ရှိကာ အစမှစ၍ တလုံးမချန် ဖတ်ရှုလေ၏။

"ဤလောက၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ပွင့်ထွန်းတော်မူလာပြီ" အစရီသော ဘုရာ့ ဂုဏ်ကျေးဇူးတို့ကို ဖတ်ရှစဉ်ပင် မင်းကြီး၏ သန္တာန်၌ အားကြီးသော နှစ်သက်ခြင်း ဝမ်းမြောက်ခြင်း == ပိတ်သောမနဿ ဖြစ်ရှိလေ၏။မွေးညှှင်းတွင်းပေါင်း (၉၉ဝဝဝ) ကိုးသောင်းကိုးထောင်တို့မှ မွေးညှှင်းများသည် အဖျားအထက်သို့ ထောင်လျက်တည်ကြကုန်၏။ မိမိ၏ ရပ်နေသည် ထိုင်နေသည်ကို ပင် မသိနိုင်အောင် ဖြစ်ရှိလေ၏။ ထိုနောက် "ဩ....ငါသည် မဟာ ကမ္ဘာပေါင်း ကမ္ဘာ ကုဋေ အသိန်းတို့ လွန်သော်လည်း ကြားနာဖို့ရန် ရဖို့ရန် ခဲယဦးလှစွာသော ဘုရားရတနာနှင့်စပ် သည့် သတင်းစကားကို ငါ့သူငယ်ချင်း ဗိမ္မိသာရမင်းကို အမှီပြု၍ ကြားနာခွင့်ကို ရရှိပေသည်" ဟု ဆက်၍ ကြံစည် ဆင်ခြင်ကာ မင်းကြီး၏ သန္တာန်၌ ဆဆထမ်းပိုး တိုး၍ တိုး၍ အားကြီးသော အားကြီးသော နှစ်သက်ခြင်း ဖြစ်ရှိလေ၏။

ပုဒ္ကုသာအိမ<sup>င်း</sup>ကြီး ဈာန်ရမြီး ရဟန်းမြုခြင်း ထိုနောင်မှ ရွှေပေသဝဏ်လွှာတွင် နောက်ဆုံးအခဏ်းဖြစ် သည့် အာနာပါနဿတိ ကမ္မဋ္ဌာန်းကို ဖတ်ရှု၍ သဝဏ်လွှာပါ အတိုင်း နှလုံးသွင်းသဖြင့် ရူပါဝစရဈာန်တို့ကို အပြည့်အစုံ ရရှိ လေ၏။ မင်းကြီးသည် ဈာန်ချမ်းသာဖြင့်ပင် အချိန်ကို ကုန်လွန် စေလေ၏။အခြားသူတဦးတယောက်မျှ ဖူးမြော်ခွင့် မရပဲ အလုဝ်

မင်းကြီးသည် ဝိတိအဟုန် ငြိမ်းအေးသည်တိုင်အောင် စဉ်း စားစောင့်ဆိုင်း ထိုင်နေပြီးမှ တဖန် နောက်၌ "မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်သား သာဝက သံဃာတော်သည် သုပ္ပဋိပန္ဒတာ ဂုဏ် ကျေးဇူးနှင့်လည်း ပြည့်စုံတော်မူ၏" အစရှိသည်ဖြင့် သံဃာတော် ၏ဂုဏ်ကျေးဇူးတို့ကို ဆက်၍ ဖတ်ရှုပြန်လေသည်။ ထိုသို့ ဖတ်ရှု ရာ၌လည်း မင်းကြီး၏ သန္တာန်ဝယ် ရှေးနည်းအတူပင် ကြီးစွာ သော ဝိတိသောမနဿတရားများ ထင်ရှား ဖြစ်ပေါ် လာလေ၏။

ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးသည် အထက်သို့ ဆက်၍ ဖတ်ရှုရန် မစွမ်း နိုင်သေးပဲ ဝိတ်အဟုန် ငြိမ်းအေးသည်တိုင်အောင် စဉ်းစား ထိုင် နေပြီးမှ နောက်၌ "မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားအဝ်သော တရား တော်သည် သွာက္ခာတတာဂုဏ်နှင့်လည်း ပြည့်စုံ၏"အစရှိသည် ဖြင့် တရားတော်၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးတို့ကို ဆက်၍ ဖတ်ရှု ပြန်လေ သည်။ ထိုသို့ ဖတ်ရှုရာ၌လည်း မင်းကြီး၏ သန္တာန်ဝယ် ရှေးနည်း အတူပင် ကြီးစွာသော ပိတ်သောမနဿတရားများ ထင်ရှား ဖြစ် ပေါ်လာလေ၏။

ეეი

အကျေး လူငယ်တဦးသာလျှင် ဝင်ခွင့် ထွက်ခွင့် ရလေသည်။ ဤ-နည်းဖြင့် လဝက်(၁၅-ရက်)ခန့် အချိန်ကို ကုန်လွှန်စေလေသည်။ မြို့သူ မြို့သားတို့သည် မင်းယင်ပြင် (နန်းတော်မြေကွက်လပ် ကွင်းကြီး)ထဲ၌ စည်းဝေးကြ၍----"လက်ဆောင်တော်ကို လက်ခံသည့်နေ့မှစ၍ မင်းကြီး မှာ ဗိုလ်ပါကို ကြည့်ရှုခြင်း( = ဗိုလ်ရှုခံခြင်း), ကခြေသည် များကို ကြည့်ရှုခြင်း အလျှင်းပင် မရှိခဲ့ချေ၊ တရားအဆုံး ရတနာ] ပုက္ကုသာ<mark>တိမင်းကြီးအကြ</mark>ောင်း ၅၇၉

အဖြတ်ပေးခြင်းလည်း အလျှင်းပင် မရှိခဲ့ချေ။ ပြည့်ရှင် မင်းကြီးသည် အဆွေတော် ဗိန္ဓိသာရမင်းက ပေးပို့လိုက် သော လက်ဆောင်ပဏ္ဏာတော်ကို ပြလိုသောသူအား - ပြစေချင်ပါသည်။ မင်းတို့မည်သည် အချူသော ပြည် ထောင်ဖက်မင်းအား လက်ဆောင်ပဏ္ဏာတော်ဖြင့် ဖြား ယောင်း၍ တိုင်းပြည်ကို မိမိ၏ တိုင်းပြည်ဖြစ်အောင် ပြုလုဝ် အားထုတ်တတ်ကြပါသည်၊ ငါတို့ မင်းကြီးသည် ဘယ်လိုများ ပြုလုဝ်နေသနည်း"—

ဟု ကြွေးကြော်ဟစ်အော်ကြလေကုန်၏။ မင်းကြီးသည် ကြွေး ကြော်ဟစ်အော်သံကို ကြားရလျှင် "ငါသည် ပြည်၏အစီးအပွါး ကိုတည်း ဆောင်ရအံ့လော၊ သို့မဟုတ် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အဆုံးအမ ဩဝါဒသာသနာကိုတည်း ဆောင်ရအံ့လော" ဟု ကြံစည်လေ၏၊ ထို့နောင်မှ ဆက်၍တဖန် မင်းကြီး၏ သန္တာန် ဝယ်"တိုင်းပြည်အုဝ်ချုဝ် မင်းပြုလုဝ်ခဲ့သော ကိုယ်အဖြစ်မည်သည် ကို ဂဏန်းသင်္ချာတတ်သောသူ ဂဏန်းသင်္ချာတတ်အမတ် တဦး ဦးမျှ ရေတွက်ခြင်းငှါ မစွမ်းနိုင်း (သို့ရကား)ငါသည် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်၏ အဆုံးအမဩဝါဒသာသနာကိုသာလျှင် ဆောင်ပေ တော့အံ့"ဟု စိတ်အကြံဖြစ်ပြီးလျှင် အိဝ်ရာအနီး၌ ထားသော သန်လျက်ကို ယူ၍ ဆံတော်တို့ကို ဖြတ်ပယ်ပြီးလျှင် ခြင်္သေ့ခံသော လေသာနန်းပြူတင်းကို ဖွင့်၍"အမောင်တို့…ေ့ဤငါ၏ ဆံတော် တို့ကို ယူ၍ မင်းအဖြစ်ကို ပြုစေကြကုန်လော့"ဟု ပြောဆိုလျက်

လူများအပေါင်းသည် ထိုဥသျှောင်တော်နှင့်တကွသော ဆံထုံး ကို မြှောက်ချီခံယူကြ၍ "အိုအရှင်မင်းကြီး-----အဆွေတော်မင်း၏ အထံမှ လက်ဆောင်ပဏ္ဏာတော်ရသော မင်းတို့သည် အရှင် မင်းကြီးတို့ကဲ့သို့ချည်း ဖြစ်ကြပါသလော"ဟု ဟစ်အော်ပြောဆို ငိုကြွေးမြည်တမ်းကြလေကုန်၏။ ပုက္ကုသာတိမင်းကြီး၏ ဆံမုတ်

ဟွက္ ယူရွ မင်းအဖြစ်ကို ပြုစေကြကိုနဲ့လော့ ဟို မြောဆိုလျက် ပတ္တမြား ဥသျှောင်တော်နှင့်တကွ ဆံထိုးကို ပရိသတ်အလယ်၌ ပစ်ချလိုက်လေ၏။ လျောက်၍ ''ငါ၏ ရဟန်းအဖြစ်သည် တင့်တယ်လှ၏''ဟု ဝမ်း မြောက် ဝမ်းသာ ဖြစ်ရှိကာ တံခါးမ ( = ဝင်းတံခါး) ကို ဖွင့်၍ ပြာသာဒ်မှ ဆင်းသက်တော်မူခဲ့လေ၏။ အထူးအားဖြင့် ဆင်းသက်တော်မူလာသော ထိုပုက္ကုသာတိ အရှင်ရဟန်းကို တံခါးသုံးထပ်တို့၌ စောင့်တည်နေကြသော ကခြေသည်အစရှိသူတို့သည် မြင်ကြလျက်လည်း မင်းကြီးဟူ၍ မသိကြကုန်၊ "ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ အရှင်မြတ်တပါးသည် ငါတို့မင်းကြီး ထံ တရားဟောရန် ကြွလာတော်မူ၏''ဟူ၍သာ ကြံစည်စဉ်းစား မိကြလေ၏။ နန်းပြာသာင်ထက်သို့ တက်ရောက်ကြ၍ မင်းကြီး၏ ရပ်တည်ရာ ထိုင်နေရာတို့ကို သေချာစွာ ကြည့်ရှုကြမှသာ ''မင်း

ထို့နောင်မှ ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးသည် အလုပ်အကျွေးလူငယ် ကို စေလွှတ်၍ ဈေးအတွင်းမှ ဖန်ရည်စွန်းသော အဝတ်နှစ်ထည် နှင့် မြေသပိတ်တို့ကို ယူဆောင်ဝယ်ခြမ်းခဲ့စေပြီးလျှင် "လောက၌ ပူဇော်အထူးကို ခံတော်မူထိုက်သော မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့ကို ရည်စူး၍ အကျွန်ုပ်၏ ရဟန်းပြုခြင်းသည် ဖြစ်ပေ၏"ဟု နှတ်မြွက် ပြောဆိုကာ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ရည်စူး၍ ဖန်ရည်စွန်းသော အဝတ်တထည်ကို ဝတ်လျက် တထည်ကို ရုံပြီးမှ သပိတ်ကို လက်ဝဲ ပခုံးစွန်း၌ ချိတ်ဆွဲ လွယ်ဆောင်၍ တောင်ဝှေးကို စွဲကိုင်ပြီးလျှင် "ငါ၏ ရဟန်းအဖြစ်သည် တင့်တယ်၏လော၊ မတင့်တယ်ဘူး လော"ဟု နန်းပြာသာဒ်အပြင်၌ နှစ်ခေါက် သုံးခေါက် စကြီ လျှောက်၍ "ငါ၏ ရဟန်းအဖြစ်သည် တင့်တယ်၍လော၊ မတင့်တယ်ဘူး မြောက် ဝမ်းသာ ဖြစ်ရှိကာ တံခါးမ ( = ဝင်းတံခါး) ကို ဖွင့်၍ ပြာသာဒ်မှ ဆင်းသက်တော်မူခဲ့လေ၏။

ဆိတ်များကား ဘုရားအလောင်းတော် ရဟန်းပြုခါနီးမှာကဲ့သို့ လက်နှစ်သစ်ခန့်သာလျှင်ဖြစ်ရှိကြလေ၏။

၅ဂဝ

မလာ၁ရီဒီ၀၄

្រែនិ

ကြီးသည် ကြွသွားလေမြီ"ဟု သိကြ၍ သမုဒြာအလယ် နစ်မြုပ် သော လှေ၌ ပါရှိသော လူများကဲ့သို့ တပြင်နက်တည်း ငိုကြွေး ကြလေကုန်၏။ ရဟန်းအသွင် ယူဆောင်ထားသော ပုက္ကုသာတိ အမျိုး ကောင်းသားကို မြေအပြင်သို့ သက်ဆင်းမိလျှင် သက်ဆင်းမိခြင်း တဆယ့်ရှစ်သင်း လူခပင်းတို့သည်၎င်း,အလုံးစုံသော မြို့သူမြို့သား လူအများတို့သည်၎င်း, ဗိုလ်ပါရဲမက်အပေါင်းတို့သည်၎င်း ဝန်းရံ

ပုက္ကုသာတိအမျိုးကောင်းသားသည် တောင်ဝှေးဖြင့် မြေ၌ အရေးကို ရေးသားပြီးလျင် "ဤတိုင်းပြည်သည် မည်သူ၏ တိုင်း ပြည်နည်း"ဟု မေးလေ၏၊ လူအများက "အရှင်မင်းကြီး-----အရှင် မင်းကြီးတို့၏ တိုင်းပြည် ဖြစ်ပါသည်"ဟု လျောက်ထားကြလေ လျင် "အကြင်သူသည် ဤ အရေးအသားကို ပျက်စီးအောင် ပြု၏၊ ထိုသူကို မင်းအာဏာဖြင့် ဆုံးဖြတ်ရမည်"ဟု မိန့်တော်မူလေသည်။ မဟာဇနကဇာတ်တော်၌ အလောင်းတော်မဟာဇနကမင်း မြေ၌ ရေးသားအဝ်သော အရေးအကြောင်းကို သီဝလိဒေဝိမိဖုရား သည် မဖျက်ဝံ့သဖြင့် မြေ၌လူးလိုမ့်ကာ (ဥပါယ်တမျဉ်ဖြင့် အရေး အကြောင်းကို ပျက်အောင်ပြုကာ) မင်းကြီးနောက်သို့ လိုက်လေ ၏၊ ထိုသီဝလိဒေဝိမိဖုရား လိုက်ပါသွားသည့် (အရေးအသား

ဟု လျောက်ထားပြောဆိုကြလေကုန်၏။ ထိုအခါ ရဟန်းအသွင် ယူဆောင်ထားသော ပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသားသည် ''အချင်းတို့····ငါသည် ငါ့အဆွေတော် ဗိမ္ဗိသာရမင်း၏စကားကို မမှတ်မသုန် ယုံကြည်၏၊ ထိုငါ့သူငယ်ချင်း ဗိမ္ဗိသာရမင်း၏အဖို့ရာ ငါနှင့် နှစ်ခွစကား ပြောကြားဘူးသောမည်သည် မရှိချေ၊ သင်တို့ နေရစ်ကြလော့"ဟု မိန့်ဆိုကာ ကြသွားလေ၏။ အမတ်များနှင့် တကွ လူအများသည် အစဉ်တစိုက် နောက်မှ လိုက်မြဲလိုက်ကြ လေကုန်၏။

ယုပုက္ကုသာတ အမျူးကောင်းသားကု-----"အရှင်မင်းကြီး---- မဇ္ဈိမဒေသ၌ နေထိုင်ကြသော မင်းတို့မည်သည် အလွန် မာယာ များကြပါကုန်သည်၊ သဝဏ်လွှာပါး တမန်များကို စေလွှတ်၍ 'လောက၌ ဘုရား ရတနာ မည်သည် တကယ်ပင် ဖြစ်ပွင့်တော်မူသည်၊ သို့မဟုတ် ဖြစ်ပွင့်တော်မမူ' ဟူသော ဤအချက်ကို အတိ အကျ သိအောင် စုံစမ်းတော်မူပြီးမှ ကြွတော်မူကြပါကုန်၊ ယခုမူ ရွှေနန်းတော်သို့ပင် တဖန် ပြန်နစ်တော်မူပါကုန်၊ ဘုရား"—–

ကြ၍ သည်းထန်စွာ ငိုကြွေးမြည်တမ်းကြလေကုန်၏။ အမတ်တို့က လည်း ထိုပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသားကို-----

ရတနာ] ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးအကြောင်း ၅ဂဝ

ကေစာရီပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသား ပုတ္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသားသည် "ဤ သူကား ငါ့အား ရောက်လေရာရာ အရပ်၌ မျက်နှာသစ်ရေ, ဒန်ပူများကို ပေးလိမ့် မည်" ဟု ရည်ရွယ်က်ာ အယုတ်သဖြင့် အစေခံ ကျွန်တယောက် ကိုမျလည်း မခေါ် ၀ တကိုယ်တည်း ဖဲသွားတော်မူလေ၏။ "ငါ၏ ဆရာ မြတ်စွာဘုရားသည်လည်း မြတ်သော တောထွက်ခြင်းကို တော့ထွက်တော်မူ၍ အဖော်မမှီး တပါးထီးသာ ရဟန်းပြုတော် မူလေသည်" ဟု ကြံစည်ကာ တကိုယ်ထီးသာ သွားရှာလေ၏။ "မြတ်စွာဘုရားအား ငါရှက်လှ၏"ဟူ၍၎င်း, "ငါ၏ဆရာမြတ်စွာ ဘုရားသည် ရဟန်းပြုတော်မူပြီးနောက် ယာဉ်စီးတော် မမူဘူးတဲ့" ဟူ၍၎င်း အောက်မေ့ဆင်ခြင်ကာ အယုတ်သဖြင့် တလွှာတထပ် သာရှိသော ဘိနစ်ကိုသော်လည်း မစီးရှာချေ၊သစ်ရွက်ထီးကလေး ကိုမျှသော်လည်း မဆောင်းရှာချေ။ လူများအပေါင်းသည် သစ်ပင်, တံတိုင်းမြို့ရိုး, ပြအိုးပစ္စင် အစရှိသည်တို့အပေါ်သို့ တက် ကြ၍ "ထို ငါတို့မင်းတရားသည် တပါးထီး ကြွသွားတော်မူရာ လေပြီ"ဟု ပြောဆိုကြည့်ရှုကြကာ ကျန်ရစ်ကြလေ၏။ ပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသားသည် ''သွားရမည့်ခရီးကား ဝေးလှဘိ၏၊ တယောက်ထီးတည်း ဤ ခရီးကို လွန်မြောက် စေဖို့ရန် မတတ်နိုင်ချေ"ဟု ကြံစည်၍ လှည်းကုန်သည်တစုနောက် သို့ လိုက်ပါသွားလေ၏။ ကြမ်းလည်းကြမ်းလှ ပူလည်းပူပြင်းလှ သည့် မြေအပြင်၌ ခြေလျင်သွားရသဖြင့် အလွန်သိမ်မွေနူးညံ့ လှသော ပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသား၏ ခြေဖဝါးတပြင်လုံး အဖူးအရူးတို့ထလျက် ကွဲအက်ပေါက်ရကား ကြီးစွာသော ဒုက္ခ ဝေဒနာများ ဖြစ်ပွါးကြလေသည်။ လှည်းကုန်သည်များ သစ်ခဲက်

ပျက်နေသော) လမ်းဖြင့်ပင် လူများအပေါင်းသည် လိုက်ပါလေ သည်။ ဤ ယခု ပုက္ကုသာတိမင်းကြီး ရေးသားအပ်သည့် အရေး အကြောင်းကိုကား လူများအပေါင်းသည် ပျက်အောင် မပြုံဝံ့ကြ ချေ၊ အရေးမျဉ်းကြောင်းကို ဦးစိုက်ကြကာ လူးလှိမ့်၍သာ ငိုကြွေး မြည်တမ်း ကျန်ရစ်ကြရှာလေကုန်၏။

၅ဂ၂

ဤနည်းဖြင့် လာခဲ့ရာ သာဝတ္ထိပြည်အရောက် ခရီးယူဇနာ (၁၉၂ ) တရာကိုးဆယ့်နှစ် ယူဇနာမြောက် ပေါက်ခဲ့လေသည်။

မွေ့လျော်ခြင်းဖြင့် အချိန်ကို ကုန်လွန်စေခဲ့လေသည်။ နောက်တနေ့ နေအရဏ်တက်လတ်သော် ကိုယ်လက်သုတ် သင်၍ တဖန် လှည်းကုန်သည်တစုနောက်သို့ပင် လိုက်ပြန်လေ၏၊ လှည်းကုန်သည်လူများသည် နံနက်ဆွမ်းဘုဉ်းပေးချိန် ရောက် လတ်သောအခါ ပုက္ကုသာတိအမျိုးကောင်းသား၏ သပိတ်ကို ယူ ဆောင်ကြ၍ ခဲဖွယ်ဘောဇဉ် အပြည့်ထည့်၍လှူဒါန်းကြလေသည်။ ထိုကုန်သည်တို့လူသောဆွမ်းသည် ရံခါ မနုပ်သည်လည်းရှိ၏၊ ရံခါ အလွန်ပျော့လွန်းလှ၏၊ အလွန်ကြမ်းတမ်းသည့်အပြင် ကျောက် ခဲ သလဲ မစင်ကြယ်သော ဆွမ်းဖြစ်၏၊ ရံခါ အလွန်လေး၍ ရံခါ အလွန်ပေါ့၏။ အမျိုးကောင်းသားသည် ပျော့သည်, မာသည်, ကြမ်းသည်, နုသည်, လေးသည်, ပေါ့သည်ကို မစဉ်းစားပဲ အစာ အာဟာရ ဝင်သွားရာဌာနကိုသာ ဆင်ခြင်စဉ်းစား၍ နတ်သုဓာ ဘုတ်ပမာ ဘုဉ်းပေးရှာလေသည်။

မိုးသောတဲကိုထိုး၍ အပန်းဖြေနားနေကြသည်ရှိသော် ပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသားသည် ခရီးမမှ ဖဲခဲ့သက်ခဲ့၍ သစ်ပင်ရင်းတခု၌ ထိုင်နေ၏။ ထိုသို့ ထိုင်နေရာ အရပ်ဌာန၌ ခြေဆုပ်လက်နယ် ဝတ်ကြီး ဝတ်ငယ် ပြုပေးမည့်သူ တလူမျှ မရှိချေ၊ ပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသားသည် အာနာပါနစတုတ္ထဈာန်ကို ဝင်စား၍ ခရီးပင်ပန်း နွှမ်းနယ်မှုကို ခွှါဖျောက်ပြီးလျှင် ဈာန်ချမ်းသာ၌ မေလျော်ခြင်းဖြင့် အချိန်ကို ကုန်လန်စေခဲ့လေသည်။

**ရတ**နာ] ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးအကြောင်း ၅ဂခု

သာ၀တ္ထိပြည်သို့ရောက်၍ ဇေတဝန် ကျောင်းတိုက်တော်အနီးမှ လှည်းများဖြတ်၍ မောင်းသွားသော်လည်း 'မြတ်စွာဘုရားရှင် သည် အဘယ်အရပ်၌ သီတင်းသုံး နေထိုင်တော်မူသနည်း"ဟု မမေးမိချေ၊ ထိုသို့ မမေးမိခြင်းမှာ အကြောင်းနှစ်ပါးရှိသည်၊ ၎င်းတိုမှာ----(၁) မြတ်စွာဘုရားရှင်၌ ရှိသေလှသောကြောင့်၎င်း, (၂) ဗိမ္ထိသာရမင်း၏ သဝဏ်လွှာသတင်းကြောင့်၎င်း—– ဤအကြောင်းနှစ်ပါးကြောင့် မမေးမီခြင်းဖြစ်သည်၊ ချွဲဦးအံ့----

(၁)အမျိုးကောင်းသားသည် လမ်းတလျောက်လုံး အခြားစိတ် များ မဝင်စားပဲ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကိုသာ နှလုံးသွင်း၍ ဘုရား၌ ညွတ်,ကိုင်း,ရှိုင်းသူဖြစ်လျက် လာရောက်ရကား ဇေတဝန်ကျောင်း တိုက်အနီးသို့ပင် ရောက်သော်လည်း "ဤကျောင်းတိုက်၌ မြတ်စွာ ဘုရားရှင် သီတင်းသုံး နေတော်မူလေသလော" ဟူ၍ပင် အကြံ မဝင်သောကြောင့် "မေးဦးအံ့"ဟူသောစိတ်မျှပင် မဖြစ်ချေ။

(၂) ဗိန္ဗိသာရမင်းကြီးက လက်ဆောင်တော်သဝဏ်လွှာ ပို ရာမှာလည်း "ဗူဓ တထာဂတော လောကေ ဥပ္ပဇ္ဇတိ = ဤ၌ မြတ်စွာဘုရားသည် လောက၌ ဖြစ်ပွင့်တော်မူဆဲဖြစ်သည်" အစရှိ သည်ဖြင့် ငြဘ်စွာဘုရားရှင်ကို ရာဇဂြိဟ်ပြည်၌ ဖြစ်ပွင့်တော်မူ သကဲ့သို့ အခ်ိပ္ပါယ်ထင်မှတ်ရန် သဝဏ်လွှာပေးပို့အပ်လေသည်။ ထို့ကြောင့် ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက်တော်၏ အနီးအပါးမှ ကပ်၍ သွားသော်လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို မမေးမိပဲ ခရီးဆက်လက် ၍ လိုက်ခဲ့ရာ ရာဇဂြိုဟ်ပြည်အရောက်(၄၅)လေးဆယ့်ငါးယူဇနာ ခန့် ခရီးလွန်၍ လာခဲ့လေသည်။

ပုက္ကုသာတိအမျိုးကောင်းသားသည် နေဝင်စအချိန်၌ ရာဇ ပြိုဟ်ပြည်သို့ရောက်၍ ဗိန္ဓိသာရမင်းကြီး၏ သဝဏ်လွှာသတင်းအရ ကြောင့်၎င်း, မြတ်စွာဘုရားရှင် ရာဇပြိုဟ်ပြည်၌ပင် သီတင်းသုံးနေ တော်မူမည်ထင်သောကြောင့်၎င်း, ထိုရာဇပြိုဟ်ပြည်၌ ကျောင်း တိုက်တွေက များလှသောကြောင့်၎င်း တွေမြင်ရသောလူများကို "အဘယ်ကျောင်းတိုက်၌ မြတ်စွာဘုရားရှင် သီတင်းသုံးနေတော် မူသနည်း"ဟု မေးလေ၏။ လူအများက "အရှင်ဘုရား ယခု ဘယ် အရပ်မှ ကြွလာတော်မူခဲ့ပါသနည်း"ဟုမေးမြန်းသောအခါ ပုက္ကု-သာတိ အမျိုးကောင်းသားသည် "ဤရာဧပြိုဟ်ပြည်မှ မြောက် အရပ်က လာခဲ့ပါသည်"ဟု ဖြေကြားလေ၏။ လူများက "အရှင် ဘုရား ခရီးလွန်၍ လာခဲ့ချေပြီ၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကား အရှင် ဘုရား ခရီးလွန်၍ လာခဲ့ချေပြီ၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကား အရှင် ဘုရား ကြွလာသည့် လမ်းမှာပင် ဤရာဧပြိုဟ်ပြည်မှ လေးဆယ့် ငါးယူဧနာခန့်မှာ တည်ရှိသည့် သာဝတ္ထိပြည်၌ သီတင်းသုံးနေ တော်မူဆဲ ဖြစ်ပါသည်"ဟု ပြောဆိုကြလေသော် ပုက္ကုသာတိ

'ဤအမျိုးကောင်းသားသည် သူ့သူငယ်ချင်း ဗိမ္တိ-သာရမင်းက ပို့သအပ်သော လက်ဆောင်သဝဏ်လွှာမျှ ကို ဖတ်ပြီးလျှင် ယူဇနာ တရာကျော် ကျယ်ဝန်းသော တက္ကသိုလ်ပြည်နယ်ကြီးကို ရက်ရက်စွန့်ပစ်ကာ ငါဘုရား ကို ရည်ညွှန်း၍ ရဟန်းပြုပြီးနောက် ယူဇနာ(၁၉၂) တရာကိုးဆယ်နှစ်ယူဇနာကို လွန်မြောက်၍ (၄၅)လေး ဆယ့်ငါးယူဇနာလောက် ခရီးလွန်ကာ ယနေ့ ရာဇပြိုဟ် ပြည်သို့ ရောက်ရှာလိမ့်မည်။

မြစ်စွာဗုရားရှင် ကြွလာတော်မူခြင်း မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း ထိုနေ့ မိုးသောက်ထအခါ သတ္တ လောကကို ကြည့်ရှုတော်မူလေလျှင် ပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်း သားကို မြင်တော်မူ၍—

အမျိုးကောင်းသားသည် "ယခုအခါ အချိန်မဟုတ်တော့ပြီ၊ ဘုရားထံမှောက် အရောက်မသွားနိုင်တော့၊ ယနေ့တညဉ့် ဤ ရာဇဂြိတ်ပြည်၌ အိပ်နေပြီးလျှင် နက်ဖြန်မိုးသောက် ရောက်သော အခါမှ မြတ်စွာဘုရားရှင်ထံတော်သို့ ငါသွားတော့မည်" ဟု ကြံစည်ပြီးနောက် ထိုလူများကို "အမောင်တို့၏ ရာဇဂြိတ်ပြည်သို့ နေ ဝင်သောအခါ ရောက်လာသော ရသေ့ရဟန်းများသည် အဘယ်အရပ်၌ တည်းခိုနေထိုင်ကြသနည်း"ဟု မေးမြန်းလေ၏။ လူများက "အရှင်ဘုရား....ဤအိုးထိန်းသည်တဲ၌ တည်းခိုနေထိုင် ကြပါသည်"ဟု အနီးရှိ အိုးထိန်းသည်ထဲကုပ်ကလေးကို ညွှန်ပြ ပြောဆိုကြသောအခါ အမျိုးကောင်းသားသည် ထိုတဲကုပ် ကလေးကို တညဉ့်တည်းခိုအိပ်နေရန်အတွက် ပိုင်ဆိုင်သူအိုးထိန်း သည်ကို တောင်း၍ ထိုတဲကုပ်ကလေး၌ တညဉ့်တည်းခိုနေထိုင်ရန် ဝင်၍ ထိုင်နေလေ၏။

ရတနာ] ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးအကြောင်း ၅ဂ၅

ငါဘုရား မသွားရောက်ခဲ့လျှင် အောက်ဖိုလ်သုံးပါး တို့သို့ မရောက်ရှာ မသိရှာဝဲ တညဉ့်တာမျှ နေပြီးနောက် ကိုးရာမဲ့သေခြင်းသို့ ရောက်ရုံာလိမ့်မည်၊ ငါဘုရား သွား ეინ

ရောက်လျှင်ကား အောက်အရိယဖိုလ်သုံးပါးတို့သို့ ဆိုက် ရောက်သိမြင် ကျွတ်တမ်းဝင်ရှာလိမ့်မည်။ ငါဘုရားသည် ဝေနေယျသတ္တဝါများအား သနားချီးမြှောက်ရန်ပင် လေး သင်္ချေ ကမ္ဘာတသိန်းကြာ ကာလပတ်လုံး ပါရမီတော်တို့ ကို ဖြည့်ကျင့်အပ်ခဲ့လေပြီ၊ ငါဘုရားသည် တိုအမျိုး ကောင်းသားအား သနားချီးမြှောက်မှု ပြုပေတော့အံ့"—

ဟု ဆင်ခြင်ကြံစည်တော်မူ၍ နံနက်စောစောပင် ကိုယ်လက် သုတ်သင်ပြီးလျှင် ရဟန်းအပေါင်းခြံရံလျက် သာဝတ္ထိပြည်အတွင်း ဆွမ်းခံကြွဝင်တော်မူ၍ နေလွှဲအခါ ဆွမ်းခံရာမှ စဲကြွတော်မူခဲ့ပြီး လျှင် ဂန္ဓကုဒ္ဓီတိုက်တော်အတွင်း တမုဟုတ်မျှ အပန်းဖြေနားနေ တော်မူပြီးနောက်----

> "အမျိုးကောင်းသားသည် ငါဘုရား၌ ရှက်နိုးရှိသေ လှသဖြင့် ပြုနိုင်ခဲသောအမှုကို ပြုရှာပေသည်၊ ယူဇနာ တရာကျော် ကျယ်ဝန်းသော တက္ကသိုလ်ပြည် အဝှန်းကို စွန့်ပစ်ကာ အယုတ်သဖြင့် မျက်နှာသစ်ရေပေးမည့် အစေ ခံကလေး တယောက်ကိုမျှ မခေါ်ဆောင်ခဲ့ပဲ တကိုယ် ထီးသာ ထွက်ခဲ့ရှာလေသည်"—

ဟု ကြံစည် ဆင်ခြင်တော်မူ၍ အရှင်သာရိပုတ္တရာ, အရှင်မဟာ-မောဂ္ဂလ္လာန်-အစရှိသော သာဝကကြီးများတွင် တပါးပါးကိုမျ မခေါ်ယူပဲ ကိုယ်တော်မြတ်၏ သဗိတ်သင်္ကန်းကို ကိုယ်တော်တိုင် ယူဆောင်တော်မူ၍ သာဝတ္ထိမှ ထွက်ကြွတော်မူခဲ့လေသည်။

[43

ယင်းသို့ တွက်ကြွတော်မူရာမှာလည်း ကောင်းကင်သို့လည်း ပုံတက်တော်မမူ, မြေပြင် ခရီးကိုလည်း ချုံးတော်မမူပဲ "အမျိုး ကောင်းသားသည် ငါဘုရားအပေါ် မှာ ရှက်နိုးရှိသေလှရှာသည် ဖြစ်၍ ဆင် မြင်း ရထား ရွှေထမ်းစင် စသည်တို့တွင် တခုသော ယာဉ်၌မျှ မထိုင်ရှာမူ၍ အယုတ်သဖြင့် (ယာဉ်ဟူ၍ ခေါ်ဆိုရမည့်) လွှာဘိနစ်ကလေးကိုမျှလည်းမစီး သစ်ရွက်ထီးကလေးကိုမျှလည်း မဆောင်းရှာပဲ ထွက်ခဲ့လေသည်၊ ငါဘုရားသည်လည်း ခြေလျင်

ဤသို့ အိုးထိန်းသည် တဲကုပ်အနီး ဆိုက်ရောက်တော်မူပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ငါကား သဗ္ဗညူ ဘုရားပေ"ဟု အနိုင် အထက်ပြုကာ အိုးထိန်းသည် တဲကုပ်အတွင်းသို့ ဝင်တော်မမူပဲ တဲကုပ်အဝ၌ ရပ်တော်မူလျက်သာ "အိုရဟန်း ···· သင့်အဖို့ရာ အကယ်၍ ဝန်မလေးပါက ငါတို့သည် ဤတဲကုပ်၌ တညဉ့်တာမျ နေထိုင်လိုကြပါကုန်၏"ဟု အခွင့်တောင်းစကား မိန့်ကြားတော် မူလေ၏၊ ပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသားသည် မြတ်စွာဘုရား

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် လက္ခဏာတော်ကြီးငယ် ရောင်ခြည် တော်ခြောက်သွယ်အစရှိသော ဘုရာ့အသရေတော်ကို ဖုံးအုပ်၍ တိမ်တိုက် ဖုံးသော လဝန်းကြီးပမာ မထင်ရှားသော ရဟန်း တော်တပါး အသွင်ဖြင့် ကြွသွားတော်မူလေရာ နေ တမွှန်းလွဲ ( = ၆-နာရီခန့်)အချိန်ဖြင့်ပင် (၄၅) လေးဆယ့်ငါးယူဧနာတို့ကို လွှန်မြောက်၍ နေဝင်စ အချိန်တွင် ပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်း သား အိုးထိန်းသည်တဲကုပ်အတွင်းသို့ ဝင်ပြီးစ အချိန်မှာပင် ထို အိုးထိန်းသည် တဲ့ကုပ်အနီးသို့ ဆိုက်ရောက်တော်မူလေ၏။ ။ ဤ၌ မြတ်စွာဘုရား၏ အသရေတော်ကို ဖုံးအုပ်၍ ကြွတော်မူခြင်း မှာ ပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသားအတွက် လွှတ်လွှတ်လပ်လပ် ခရီးအာန်း အနွှမ်းဖြေနိုင်ရန်ဖြစ်သည်၊မှန်၏—ခရီးအပန်း အနွှမ်း မပြေငြိမ်းသောသူသည် တရားဒေသနာ၏ တည်ရာမဖြစ်နိုင်ချေ။

သာလျှင် သွားမှ သင့်တော့မည်'' ဟု ကြံစည် ဆုံးဖြတ်တော်မူ၍ ခြေလျင်သာလျှင် ကြွသွားတော်မူလေ၏။

ရတနာ] ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးအကြောင်း ၅ဂ၇

ရှင်ကို သာမန်ရဟန်းတပါးပင် မှတ်ထင်ကာ "ငါ့ရှင် .... ဤအိုး ထိန်းသည်တဲ့သည် ဆိတ်လည်း ဆိတ်ငြိမ်ပါ၏ ကျဉ်းလည်း မကျဉ်းမြောင်းပါ၊ အရှင်မြတ်သည် အလိုရှိတိုင်း ချမ်းသာစွာ နေတော်မူပါလော့"ဟု ကြည်ဖြစ္စာပင် အနွင့်ပြစ်ကား ပြောကြား လေ၏။

(ယူဇနာတရာကျော် ကျယ်ဝန်းသော တက္ကသိုလ်ပြည် မင်းအဖြစ်ကို စွန့်ပယ်၍ ရဟန်းပြုသော ပုက္ကုသာတိအမျိုးကောင်းသားသည် သူတ ပါး စွန့်ပစ်အပ်သည့် အိုးထိန်းသည် တဲကုပ်ကလေးကျမှ မိမိမှအခြား

ဤသို့လျှင် ခတ္တိယဇာတ် မြတ်သော အမျိုးအနွယ် ရှိကြသူ, ရှေးဆုတောင်းကုသိုလ် ကောင်းမှုအထူးနှင့် ပြည့်စုံကြသူ, မင်း စည်းစိမ်ကို စွန့်၍ ရဟန်းပြုကြသူ, ရွှေရောင်အဆင်း ဝါဝင်းသော ကိုယ်ရေအဆင်းရှိကြသူ, သမာပတ်ကို ရရှိကြသူ ဖြစ်တော်မူကြ သည့် မြတ်စွာဘုရားရှင်နှင့် ပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသား ဤ နှစ်ဦးသားတို့ အိုးထိန်းသည် တဲကုပ်အတွင်း ဝင်ရောက်ထိုင်နေ တော်မူကြရကား အိုးထိန်းသည် တဲကုပ်အတွင်း ဝင်ရောက်ထိုင်နေ တော်မူကြရကား အိုးထိန်းသည် တဲကုပ်ကလေးသည် ကေသရာ ခြင်္သေ့မင်းနှစ်ဦး ကိန်းစံသောဖလ်ပူစသည်ပမာ လွန်စွာတင့်တယ် လှပေ၏။

အလွန်သိမ်မွေနူးညံ့တော်မူသော မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် နတ် ဗိမာန်နှင့် တူသော ဂန္ဓကုဋီကျောင်းတော်ကို စွန့်ပယ်တော်မူကာ နေရာအနွံး ပြာတို့ဖြင့် ရောပြွမ်းလျက် အိုးကွဲများ, မြက်များ, ကောက်ရိုးများ, ကြက်ချေး, ဝက်ချေးစသည်တို့ဖြင့် စက်ဆုပ်ရွံရှာ ဖွယ်ရာ လွန်စွာညစ်ပေပြီးလျှင် အမှိုက်စုဝေးရာအရပ်နှင့် တူသည့် အိုးထိန်းသည် တဲကုပ်ကလေး၌ မြက်အခင်းကို ခင်းတော်မူ၍ ထိုအပေါ်မှ ပံသုကူသင်္ကန်းကို ခင်းတော်မူပြီးလျှင် နတ်ဗိမာန်နှင့် တူသည့် နတ်နံ့သာတို့ဖြင့် ကြိုင်လှိုင်လျက်ရှိသော ဂန္ဓကုဋီကျောင်း တော်သို့ ဝင်၍ ထိုင်နေတော်မူသကဲ့သို့ ဖောက်ပြန်ခြင်း အလျှင်း မရှိပဲ ထိုင်နေတော်မူလာ၏။

တပါးသော သီတင်းသုံးဖော်၏ အပေါ်၌ အဘယ်မှာလျှင် ဝန်တိုလိမ့် မည်နည်း၊ ဝန်မတိုသည်သာ။ အချွှံသော မောဃပုရိသ(အချည်းနှီး သောပုဂ္ဂိုလ်)များကား သာသနာတော်၌ ရဟန်းပြုပြီးလျှင် အာဝါ-- သမစ္ဆရိယ(*—*ကျောင်း၌ ဝန်တိုခြင်း)စသည်တို့ဖြင့် လွှမ်းမိုးနှိပ်စက်အပ် ကုန်ရကား မိမိ၏ နေရာကျောင်းတိုက်၌ ''ငါ၏ ကုဋီ, ငါ၏ပရိဝုဏ်''ဟု အစွဲလမ်းကြီး စွဲလမ်းကြကာ အခြားသီတင်းသုံးဖော်တို့ နေရာမရ အောင် အားထုတ်ကြကုန်ဘိ၏။ ။အဋ္ဌကထာဩဝါဒ)။

ထိုနှစ်ဦးတို့အနက် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ငါကား အလွန် သိမ်မွေနူးညံ့သူဖြစ်လျက် နေတမွန်းလွဲ(၆-နာရီခန့်) အချိန်ကာလ ဖြင့် လေးဆယ့်ငါးယူဇနာ ခရီးပြင်း ကြွလာခဲ့ရပေ၏၊ လက်ျာ ရတနာ] ပုက္ကုသာတိမင်ိးကြီးအကြောင်း ၅ဂ၉

နံတောင်း လျောင်းပြီးလျှင် တမုဟုတ်မျှ ခရီးအပန်း အနွှမ်းကို ငြိမ်းစေဦးမည်''ဟု စိတ်ကိုမျှ မဖြစ်စေပဲ ထိုင်နေတော်မူရင်းပင် စတုတ္ထစျာန်ဖလသမာပတ်ကို ဝင်စားတော်မူ၏။

ပုက္ကုသာတိအမျိုးကောင်းသားသည်လည်း''ငါကား ယူဇနာ တရာကိုးဆယ့်နှစ်ယူဇနာခရီးကို ခြေလျင်လာခဲ့ရပေ၏၊တမုဟုတ် မျှလောက် လျောင်း၍ ခရီးအပန်း အနွမ်းကို ပယ်ဖျောက်ဦးမည်" ဟူသော စိတ်ကို လုံးဝ မဖြစ်စေပဲ ထိုင်နေရင်းပင် အာနာပါန စတုတ္ထဈာန်ကို ဝင်စား၍ နေလေ၏။

> (ဤ၌။ ။မြတ်စွာဘုရားသည် အမျိုးကောင်းသားအား တရား ဟောမည်ဟူ၍ ကြွလာတော်မူခဲ့သည် မဟုတ်ပါလော၊ အဘယ့်ကြောင့် တရားကို မဟောပဲ ဖလသမာပတ်ကိုသာ ဝင်စား၍ နေတော်မူပါသနည်း ဟူ၍ မေးဖွယ်ရှိ၏။ ။ အဖြေကား – ထို အချိန်၌ ခရီးရောက်ဆိုက်စ ဖြစ်၍ ပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသား၏ ခရီးပန်း နွှမ်းနယ်မှုသည် မငြိမ်းအေးသေးပေ၊ (ထိုအချိန်၌ အကယ်၍ တရားဟောလျှင် ခရီး ပန်းနေသည့်အတွက်)တရားဒေသနာကို ခံယူနိုင်လိမ့်မည် မဟုတ်ချေ၊ ထို အမျိုးကောင်းသား၏ ခရီးပန်း နွှမ်းနယ်မှု ငြိမ်းစေဦးတော့ဟု ဆင်ခြင်တော်မူကာ တရားမဟောသေးခြင်း ဖြစ်သည်။

အပရေဆရာတို့ကမူ "ရာဇဂြိုဟ်ပြည်သည် လူနေစည်ကား၍ အသံ ဆယ်ပါးဖြင့် မတိတ်ဆိတ်သော မင်းနေပြည်ဖြစ်သည်၊ ထိုအသံသည် ညဉ့်ထက်ဝက်(=သန်းခေါင်)အချိန်လောက် ရောက်မှ တိတ်ဆိတ်သွား သည်၊ ထိုအသံတိတ်ချိန်ကို စောင့်ဆိုင်းတော်မူကာ တရားမဟောသေး" ဟူ၍ ဆိုကြကုန်၏။ ထိုဆရာတို့ ဆိုသောအကြောင်းသည် အကြောင်း မဟုတ်။ မှန်၏—မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အမြင့်အားဖြင့် ဗြဟ္မာ့ပြည်တိုင် ပြန့်တက်နေသောအသံကိုပင် ဖြစ်စေ ကိုယ်တော်မြတ်၏ တန်ခိုးအာန ဘော်ဖြင့် ငြိမ်းစေခြင်းငှါ စွမ်းနိုင်တော်မူ၏။ (တန်ခိုးအာနုဘော်ဖြင့် ထိုအသံကို အမျိုးကောင်းသား၏ နားဥပစာသို့ မရောက်အောင်= မကြားအောင် ပြုတော်မူနိုင်၏ဟု ဆိုလိုသည်)။ စင်စစ်အမှန်သော်ကား အမျိုးကောင်းသား၏ ခရီးအပန်း အနွမ်းပြေချိန်ကို စောင့်ဆိုင်းငံ့လင့် တော်မူလိုသည်ဖြစ်၍သာ တရားမဟောသေးခြင်း ဖြစ်သည်)။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် နေမွန်းလွဲစ အချိန်လောက်တွင် သာ-ဝတ္ထိပြည်မှ ၄ ၅-ယူဇနာဝေးကွာသော ရာဇဂြိုဟ်ပြည်သို့ ခြေလျင်

မဟာဗုဒ္ဓဝင်

၂၉၀

(ခရီးကို မချုံးပဲ) ကြွတော်မူခဲ့ရာ နေ့ဝင်စ (၆-နာရီခန့်) အချိန် အိုးထိန်းသည် တဲကုပ်သို့ ရောက်၍ တဲကုပ်အတွင်း အခွင့်တောင်း ကာ ့၀င်ရောက်တော်မူ၍ ထိုအချိန် (၆-နာရီခန့်) မှ စ၍ ညဉ့် ထက်ဝက် (၆-နာရီခန့်) ကြာ ဖလသမာပတ်ကို ဝင်စားတော် မူပြီးလျင် သန်းခေါင် (၁၂-နာရီခန့်) အချိန်၌ ဖလသမာပတ်မှု ထတော်မူ၍ ရွှေဗိမာန်၌ ခြင်္သေ့ခံသော လေသာနန်းပြုတင်းကို ဖွင့်သည့်ပမာ အကြည်ဂေတ်ငါးမျိုးတို့ဖြင့် တန်းဆာဆင်အပ်သော မျက်လုံးတော်အစုံကို ဖွင့်၍ ကြည့်တော်မူသောအခါ လက်လှုပ် ခြင်း, ခြေလှုပ်ခြင်း, ဦးခေါင်းလှုပ်ခြင်း အလျှင်းမရှိပဲ အခိုင်အမာ စိုက်ထူအပ်သော တံခါးတိုင်ကဲ့သို့ တုန်လှုပ်ခြင်း အလျှင်းမရှိ လျပ်ပေါ်လော်လည်ခြင်း ကင်းမဲ့လျက် ရွှေဆင်းတုပမာ(အာနာ-ပါန စတုတ္ထစျာန်ကို ၀င်စား၍) ထိုင်နေရှာသော ပုတ္ကသာတိ အမျိုးကောင်းသားကို မြင်တော်မူလတ်ရကား မြတ်စွာဘုရားရှင် ၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် "ဤအမျိုးကောင်းသားသည် ကြည်ညိုဖွယ်ကို ဆောင်သော ဗူရိယာပုထ်ကို ဖြစ်စေ၏၊ငါဘုရားသည် စကားစ၍ မေးရမူ ကောင်းလေစွှော့"ဟု အကြံတော် ဖြစ်ပေါ် လာလေ၏။

> ထင်ရှားစေဦးအံ့---ဗ္ဗရိယာပုထိလေးပါးတို့တွင် သွား, ရပ်,လျောင်း ဟူသော ဗ္ဗရိယာပုထ်သုံးပါးတို့သည် မတင့် တယ်ကုန်၊ မှန်၏-သွားသောရဟန်း၏ လက်,ခြေ,ဦးခေါင်း အင်္ဂါများ တုန်လှုပ်ကုန်၏။ ရပ်တည်သောရဟန်း၏ကိုယ် သည် တောင့်တောင့်ခိုင်ခိုင်ကြီး ဖြစ်၍နေ၏။ လျောင်း သောရဟန်း၏ ဗ္ဗရိယာပုထိသည်လည်း နှစ်သက်ဖွယ်မရှိ ချေ။ စင်စစ်သော်ကား နေလွဲအခါ နေ့သန့်ရာအရပ်ကို တံမြက်လှည်း၍ စမ္မခဏ်( = သားရေနယ်)ကို ခင်းပြီးလျှင် လက်ခြေများကို ဆေးကြောသုတ်သင်ပြီး (ခါး၌ ပေါင်စပ် နှစ်ခု,မြင်းခေါင်း = ဒူးစပ်နှစ်ခုအားဖြင့်) အစပ်လေးပါး ရှိသော တင်ပလ္လင်ကို ဖွဲ့ခွေ၍ ထိုင်နေသောရဟန်း၏ ထို ထိုင်ခြင်းဗ္ဗရိယာပုထိသည်သာ တင့်တယ်လှပေ၏။ ဤ ပုတ္တုသာတိ အမျိုးကောင်းသားသည်လည်း တင်ပလ္လင်

ပြန်နိ

ထိုသို့ အကြံအစည် ဖြစ်ပြီးနောက် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အရှင်ပုတ္တုသာတိကို "ရဟန်း…သင်သည် အဘယ်သူကို ရည် မှန်း၍ ရဟန်းပြုခဲ့သနည်း၊ အဘယ်သူသည် သင်၏ဆရာ ဖြစ်သ နည်း၊ အဘယ်သူ၏တရားကို သင်နှစ်သက်သနည်း"ဟု စကား စ၍ မေးတော်မူလေ၏။ ထိုအခါ အရှင်ပုတ္တုသာတိသည် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကို ရည်မှန်း၍ ရဟန်းပြုခဲ့ကြောင်း–စသည်ကို အကျယ် ဖြေတော်မူလေ၏။

တော်မူလေသည်။ "ငါဘုရားသည် စကားစ၍ မေးရမူ ကောင်းလေစွာ့" ဟု အကြံတော်ဖြစ်ရှိရာ၌ အဘယ့်ကြောင့်မေးနေရသနည်း၊ မြတ်စွာဘုရားသည် ကိုယ်တော်မြတ်ကို ရည်ညွှန်း၍ ရဟန်း ပြုလာကြောင်းကို မသိဘူးလော"ဟု မေးဖွယ်ရှိ၏။ အဖြေ ကား—မသိမဟုတ် ( = သိပါ၏)၊ စင်စစ်ကား မမေး အဝ်လျှင် စကားစပ်ပင် ဖြစ်မည်မဟုတ်ချေ၊ ထိုသို့ စကား စစ် မဖြစ်လျှင် တရားစကား ဟောကြားရမှုပင် ဖြစ်မည် မဟုတ်ချေ၊ သို့ရကား(နောက်၌ တရားဟောရန်အတွက်) စကားစ–ဖြစ်ဖို့ရန် မေးတော်မူရလေသည်။

ဖွဲ့ခွေ၍ အာနာပါနစတုတ္ထဖျာန်ကို ဝင်စားကာ တိုင်နေ လေသည်၊ ဤသို့လျှင် ထိုပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသား ၏ ထိုင်ခြင်းဗူရိယာပုထ်ဖြင့်ပင် ကြည်ညိုတော်မူလှ၍ မြတ် စွာဘုရားရှင်သည် "ဤအမျိုးကောင်းသားသည် ကြည်ညို ဖွယ်ကိုဆောင်သော ဗူရိယာပုထ်ကို ဖြစ်စေ၏"ဟု ကြံစည် တော်မူလေသည်။

ရတနာ] . ပုတ္ကုသာတိမင်းကြီးအကြောင်း ၅၉၁

တဖန် မြတ်စွာဘုရားရှင်က "ရဟန်း…ယခုအခါ အရဟံ ဂုဏ်ရှင် သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓဂုဏ်ရှင် ထိုမြတ်စွာဘုရား သမင်သည် အဘယ်အရပ်၌ သီတင်းသုံး နေထိုင်တော်မူသနည်း"ဟု မေးမြန်း သည်တွင် အရှင်ပုက္ကုသာတိက "ငါ့ရှင်…ဥတ္တရတိုင်း ဧနပုဒ်တို ၌ သာဝဘ္သိမည်သော မြှိုရှိပါသည်၊ ထိုမြို့၌ ယခုအခါ အရဟံဂုဏ် ရှင် သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓဂုဏ်ရှင် ထိုမြတ်စွာဘုရားသခင်သည် သီတင်း သုံး နေထိုင်တော်မူပါသည်"ဟု ဖြေကြားလေ၏။ မြတ်စွာဘုရား ရှင်က "ရဟန်း----သင်သည် ထိုမြတ်စွာဘုရားသခင်ကို မြင်ဘူး ပါ၏လော၊ မြင်လျှင်ကော သိပါမည်လော"ဟု မေးတော်မူသော အခါ အရှင်ပုက္ကုသာတိသည်"ငါ့ရှင်....ငါသည် ထိုမြတ်စွာဘုရား သခင်ကို မမြင်ဘူးပါ၊ မြင်လျှင်လည်း သိမည်မဟုတ်ပါ"ဟု ဖြေဆို လေသည်။

(ဤ၌။ ။ဗုဒ္ဓအသရေတော်ဖြင့် တင့်တယ်တော်မူသော မြတ်စွာ ဘုရားကို 'ဤသူကား မြတ်စွာဘုရားတည်း ''ဟု လူတိုင်းသိကြ၏၊ ဤသို့ သိခြင်းသည် အံ့ဖွယ်မဟုတ်ဈေ။ ဗုဒ္ဓအသရေတော်ကို ဖုံးကွယ်၍ မထင် မရှား ဆွမ်းခံကြွသည့် ရဟန်းအသွင်ဖြင့် ကြွသွားတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားကို လူတိုင်းသိနိုင်ခဲ၏။ ဤသို့လျင် အရှင်ပုက္ကုသာတိသည် မိမိမသိနိုင်သည်ကို ''မသိနိုင်=ဆိမည်မဟုတ်ပါ''ဟု ရိုးသားစွာပင် ဖြေ ဆိုလေသည်၊ သဘာဝကိုပင် ဖြေဆိုလေသည်။ ထို့ကြောင့်ပင် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကို အိုးထိန်းသည်တဲကုပ်တခုတည်း၌ နေတော်မူသော်လည်း မသိနိုင်ဈေ)။

ထိုအခါ အရှင်ပုက္ကုသာတိ၏ ခရီးအပန်း အနွှမ်းပြေငြိမ်းပြီး သည်ကို သိတော်မူ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ''ဤအမျိုးကောင်း သားသည် ငါဘုရားကို ရည်မှန်း၍ ရဟန်းပြုခဲ့၏၊ ထိုအမျိုး ကောင်းသားကို ငါဘုရားသည် တရားဟောရမူ ကောင်းလေစွာ့" ဟု ကြံစည်ဆင်ခြင်တော်မူပြီးလျှင် အရှင်ပုက္ကုသာတိကို''ရဟန်း.... သင့်အား တရားဟောပေအံ့၊ ထိုတရားကို နာလော့၊ ကောင်းစွာ နှလုံးသွင်းလော့၊ အကျယ်အားဖြင့် ဟောကြားပေအံ့''ဟု မိန့် တော်မူ၏။ (ဤအချိန်ကျအောင်ပင် အရှင်ပုက္ကုသာတိကား မြတ်

[မိဦ

စွာဘုရားဟူ၍ မသိသေးပေ)။ ပုက္ကုသာတိအမျိုးကောင်းသားသည် သူငယ်ချင်း ဗိမ္ဗိသာရ မင်းတရားက ပို့သအပ်သော လက်ဆောင်တော် သဝဏ်လွှာကို ဖတ်ကြား၍ မင်းအဖြစ်ကို စွန့်ပယ်ကာ ရဟန်းပြုခဲ့သည်မှာ "မြတ်စွာဘုရား၏ ချိုမြန်လှစွာသော တရားဒေသနာကို ကြားနာ ရပေတော့မည်"ဟု မျှော်လင့်ချက်ကြီးစွာဖြင့် ရဟန်းပြုခဲ့သူ ဖြစ် လေသည်၊ ယင်းသို့ ရဟန်းပြုပြီးနောက် ဤမျှရှည်လျားလှသော ခရီးကို လာခဲ့ရာ "ရဟန်း....သင့်အား တရားဟောမည်"ဟူသော "ရဟန်း...ဤ ပုဂ္ဂိုလ်သတ္တဝါသည် ဓာတ်ခြောက်ပါး ရှိ၏၊ ဖဿာယတနခြောက်ပါးရှိ၏၊ စတ်၏ကြံစည်သုံးသပ် ခြင်း တဆယ့်ရှစ်ပါးရှိ၏၊ တည်ရာတရား လေးပါးရှိ၏၊ ယင်းတည်ရာတရား လေးပါးတို့၌ တည်သော ပုဂ္ဂုလ် သက္တဝါအား ငါဟူ၍ ထောင်လွှားမှတ်ထင်မှု == မာန ရေအယဉ်တို့ မယိုစီးကုန်၊ မာနရေအယဉ် တသွင်သွင် မစီး လတ်သော် ထို(ဒီဏာသဝ)ရဟန်းကို ကလေသာခပ်သိမ်း ငြိမ်းအေးသော<sup>-</sup> ရဟန်းဟု ဆိုအပ်၏။ (၁) ဝိပဿနာ ပညာကို မမေ့ရာ၊ (၂) ဝစ်သစ္စာကို စောင့်ရာ၏၊ (၃) ကိလေသာစွန့်ခြင်းကို == ဝါ – ကိလေသာကိုစွန့်ဖို့ရန် ပွါး များအားထုတ်ရာ၏၊ (၄) ထိုရဟန်းသည် ကိလေသာ

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အရှင်ပုက္ကုသာတိအား—

စာပိုဒ်ကိုမျှ ပြောဆိုမည့်သူကို မရခဲ့ရှာချေ၊ ထိုအမျိုးကောင်းသား သည် "ရဟန်း....သင့်အား တရားဟောမည်"ဟု မိန့်ဆိုလိုက်သော စကားကို အဘယ်မှာလျှင် ရိုသေစွာ မနာယူပဲရှိအံ့နည်း၊ (နာယူ အံ့သည်သာ)။ မှန်၏ – ဤအရှင်ပုက္ကုသာတိသည် ရေမွတ်သိပ် ဆာလောင်နေသူ == ရေအလွန်သောက်လိုသူကဲ့သို့ တရားရေကို အလွန်ပင် သောက်သုံးလိုသူ ဖြစ်သည်၊ သို့ရကား ရိုသေစွာ နာယူမည့်အကြောင်း ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာ ဝန်ခံလိုရကား "ကောင်းပါပြီ ငါ့ရှင်...."ဟူ၍ ပြန်ကြားပြောဆိုလေ၏။

ရတနာ] ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးအကြောင်း ၅၉၃

ငြိန်းအေးမှုကိုသာ (၀ါ-ကိလေသာငြိန်းအေးရန်သာ)ကျင့် ရာ၏။ ဤကား ဓာတု၀ိဘင်္ဂသုတ်၏ ဥဒ္ဓေသ( = အကျဉ်း) မာတိကာတည်း"—

ဟု မာတိကာတရား ခင်းထားပြီးလျှင် ထို မာတိကာပါ စကား ဝါကျစုကို တစုစီတစုစီ အကျယ်နိဒ္ဒေသ ဖွင့်ပြဲဟောကြားတော်မူ လေ၏။ (အကျယ် နိဒ္ဒေသဟောပြတော်မူပုံကို ပိဋကတ် မြန်မာ ပြန် ဥပရိပဏ္ဏာသပါဠိ ဓာတု၀ိဘင်္ဂသုတ်မှ ထုတ်ယူ မှတ်သား ရာ၏)။

ဥပမာအားဖြင့် ပြည့်ရှင်မင်းကြီးသည် စားတော်ရွှေခွက်ဖြ**င့်** အထူးထူးသော အရသာရှိသည့် ဘောဇဉ်ကို စားနေစဉ် မိမိ၏ ခံတွင်း ပမာဏ အတိုင်း ်ထမင်းလုပ်ကို ပြုလုပ်၍ ရင်ခွင်၌ ထိုင် နေသော မင်းသားငယ်က ထမင်းလုပ်ကို စားလိုသော အမူအရာ ကို ပြလတ်သော် ထိုမိမိစားရန် ပြုလုပ်ထားသည့် ထမင်းလုပ်ကို မင်းသားငယ်သို့ ခွံ့ပေးလေရာ၏ မင်းသားငယ်သည် မိမိခံတွင်း ပမာဏ ရှိသလောက်သာလျင် ထမင်းလုပ်ကို စားသုံးလေရာ၏၊ ကျွန်သော ထမင်းဘောဇဉ်ကို မင်းကြီးသည် ကိုယ်တိုင်သော် မူလည်း စားသုံးလေရာ၏၊ စားတော် ရွှေခွက်၌ သော်မူလည်း တဖန်ပြန်၍ ထည့်လေရာ၏။ ဤဥပမာ အတူပင် တရားမင်း ဖြစ် တော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ကိုယ်တော်မြတ်၏ ရွှေဘု**က်** ခံဘွင်းတော်ပမာဏအတိုင်း အရဟတ္တဖိုလ် အထွတ် တပ်လျက် တရားဒေသနာကို ဟောကြားတော်မူ၏၊ ( == ဒေသနာ ထမင်း လုပ်ပြုလုပ်ခွံ့ပေးတော်မူ၏)။ အရှင်ပုတ္တုသာတိ အမျိုးကောင်း သားတည်းဟူသော မင်းသားငယ်သည် မိမိ၏ ရှေးကောင်းမှု 🚎 ဥပနိဿယခံတွင်းပမာဏအတိုင်း တရားဒေသနာ ထမင်းလို**ပ်**၏ လေးပုံ့သုံးပုံပမာကာဖြစ်သည့် အောက်ဖိုလ်သုံးပါးတို့သို့ ဆိုက် ရောက်က်ာ အနာဂါမီအရိယာ ဖြစ်လေ၏။

၍လိုးရှိကား မိုးကားများများများ ၍သို့ မြတ်စွာဘုရားရှင်က မာတိကာဥဒ္ဒေသ ပါ စကားဝါကျ တစုစ် တစုစိကို အကျယ်နိဒ္ဒေသ ဖွင့်ပြ ဟောကြားတော်မူလေရာ "ဝိပဿနာပညာကို မမေ့ရာ"ဟူသော အကျဉ်းဥဒ္ဒေသ မာတိကာ စကားရပ်၏ အကျယ် နိဒ္ဒေသကို အရဟတ္တဖိုလ်ပညာ အထွတ် တပ်၍ ဟောကြားတော်မူအပ်သောအခါ အရှင်ပုက္ကုသာတိသည် မိမိ၏ ရှေးကောင်းမှု ဥပနိဿယရှိသည့်အလျောက် အောက်ဖိုလ် သုံးပါးသို့ ရောက်ရှိကာ အနာဂါမ်အရိယာ ဖြစ်လေ၏။

အရှင်ပုက္ကုသာတိ အနာဂါမ်အရိယာဖြစ်ခြင်း

အထူးအားဖြင့် အနာဂါမိဖိုလ်သို့ မရောက်မီ(အရိယာမဖြစ်မီ) ရွှေဝိုင်း အချိန်၌ ခန္ဓာဟူ၍, အာယတနဟူ၍, ဓာတ်ဟူ၍, ဖဿာ-ယတနဟူ၍ ဤသို့ စသည်ဖြင့် တရားဓမ္မ ဟောပြသည်ကို နာယူ

ယင်းသို့ဖြစ်လျှင် (ဘုရားမှန်း မသိမီက) ''ငါ့ရှင်ဟူ၍ ပြော မှားခဲ့သော အပြစ်ကို အဘယ့်ကြောင့် ယခု ၀န်မချ မတောင်းပန် သနည်း"ဟု မေးဖွယ်ရှိ၏။ အဖြေကား—မယင်းသို့ ဝန်ချတောင်း ပန်ရန် အခါအခွင့်ကို မရသေးလောကြောင့် ဝန်မချ မတောင်းပန် သေး။ ချွဲဦးအံ့ — မြတ်ပွာ ဘုရား ရှင်သည် ကိုယ် တော်မြတ် ချထားအပ်သည့် တရားမာတိကာစဉ်အတိုင်း တရားအယဉ် မပြတ်အောင် ကောင်းကင်မြစ်ကြီး ယိုစီးသည့်ပမာ တရားဒေသ နာကို ဟောကြားတော်မူမြဲဟောကြားနေတော်မူ၏၊ သို့ရကား ထိုအချိန်၌ ဝန်ချတောင်းပန်ရန် အခွင့်မရသောကြောင့် ဝန်မချ မတောင်းပန်သေးပဲ ရှိနေရသည်။

နေစဉ် ပုဂ္ဂ၊သာတိ အမျိုးကောင်း သား၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် တရားသဘောပေါ်၌ လုံမှားမှု လီလဟ လုံးပမရှိချေ၊ သာမန် ရဟန်း တပါး အသွင်ဖြင့် ပောပြ နေသည့် မြတ်စွာဘုရားရှင် အပေါ်၌သာလျှင်'မြတ်စွာဘုရားတို့သည် အချိုအချိုသော အရပ် ဌာနတို့၌ မဆင်ရှားသော အလွင်ဖြင့် လှည့်လည်တတ်ကုန်၏။ ဤယခု တရားဟောနေသော ပုဂ္ဂိုလ်လူမြတ်မှာမြတ်စွာဘုရားပင် ဖြစ်နေမည်လေသဲတု ယုံမှား သံသယဖြစ်ရှိလေသည်။ အနာဂါမိ ဖိုလ်သို့ရောက်လော် ယခုအခါ၌ကား''ဤယခု တရားဟောလော အရင်မြတ်ကား ငါ၏ဆရာ မြတ်စွာဘုရားပေတည်း"ဟု သံသယ ကင်းပြတ် ဆုံးဖြတ်ချက် ချမှတ်လေ၏။

ပုတ္ကုသာတိမင်းကြီးအကြောင်း ရတနာ္ ეცე

အရှစ်မုတ္ထုသဝတိ ရမာန်းသဖြစ်ကို ဂဏခမ်းမန်ခြင်း မြတ်ရွာဘုရားရှင် မာတိကာပုဒ်စဉ်အတိုင်း အကျယ်ဝိတ္တာရ တရားဟော၍ ဒေသနာနိဂုံး ဆုံးလတ်သောအခါ အရှင်ပုတ္ထု-သာတိနှင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့ အပြန်အလှန် လျောက်ထား မိန့်ဆိုတော်မူကြပုံ အစဥ်မှာ----

> (အရှစ်ဖုက္ကုသားတိ) "လူနက်တို့ဆရာ မြတ်စွာဘုရား ရှင်သည် ငါ့၏တံသို့ ဟောကရူဏာပံ့ထောက် ကြွရောက် တော်မူလာချေပြီတဲ့ကား၊ ကောင်းမြတ်သည့်တရားစကား

(ဗုဒ္ဓ) ရဟန်း....စင်စစ် = တကယ်ပင် မိုက်မဲ,တွေဝေ, မလိမ္မာသည့်အလျောက် အပြစ်သည် သင့်ကို လွှမ်းမိုးခဲ့ပြီ၊ သင်သည် ငါဘုရားကို ငါ့ရှင်ဟူ၍ ခေါ်ဝေါ်ပြောဆိုမှုဖြင့် ခေါ်ဝေါ်ပြောဆိုထိုက်၏ဟု မှတ်ထင်မိခဲ့၏။ (မှတ်ထင် သည့်အတိုင်းလည်း ခေါ်မှား ပြောမှား ဖြစ်ခဲ့၏)။ ရဟန်း----သင်သည် အပြစ်ကို အပြစ်ဟု ရှု၍ အပြစ်အား လျော်စွာ ကုသသောကြောင့် သင်၏ ထိုအပြစ်ကို ငါတို့ သည် သည်းခံကုန်၏၊ ရဟန်း-----အကြင်သူသည် အပြစ်ကို အပြစ်ဟု ရှုမြင်၍ အကြောင်းအားလျော်စွာ ကုစား၏၊ နောက်အခါ စောင့်စည်း၏၊ ဤကုစားခြင်း, စောင့်စည်း ခြင်းသည် ငါဘုရား၏ အဆုံးအမ == သာသနာ၌ ကြီးပွါး ခြင်းပင်တည်း။

ကို မိန့်ကြားတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ငါ၏ ထံသို့ မဟာကရဏာပံ့ထောက် ကြွရောက်တော်မူလာ ချေပြီတကား၊ ခပ်သိမ်းသော တရားကို ပိုင်းခြားသိမြင် တော်မူသော မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ငါ၏ထံသို့ မဟာ ကရုဏာပံ့ထောက် ကြွရောက်တော်မူလာချေပြီတကား" (ဟု အားရဝမ်းသာပြောဆိုပြီးလျှင် နေရာမှထ၍ လက်ဝဲ ပဲခုံးစွန်း၌ သင်္ကန်းကို တင်လျက် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ခြေတော်တို၌ ဦးတိုက်ပြီးလျှင်) ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား····နိုက်မဲ့တွေဝေ့မလိမ္မာသည့် အလျောက် အပြစ်သည် အကျွန်ုပ်ကို လွှမ်းမိုးသွားခဲ့ပါပြီ၊ အကြင် အကျွန်ုပ်သည် မြတ်စွာဘုရားကို ငါ့ရှင်ဟူ၍ ခေါ်ဝေါ် ပြောဆိုမှုဖြင့် ခေါ်ဝေါ်ပြောဆိုထိုက်၏ဟု မှတ်ထင်မိခဲ့ပါ သည်၊ (မှတ်ထင်သည့် အတိုင်းလည်း ခေါ်မှား ပြောမှား ဖြစ်ခဲ့ပါသည်)။ ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား… ရှင်ပင်ဘုရားသည် ထိုအကျွန်ုပ်၏ အပြစ်ကို နောက်အခါ စောင့်စည်းခြင်းငှါ အပြစ်ဟု သည်းခံတော်မူပါဘုရား....။

၅၉၆

( <mark>အရှင်ပုက္ကုသာတိ</mark> ) ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရား ···· အကျွန်ုပ်သည် မြတ်စွာဘုရား အထံတော်၌ ရဟန်းအဖြစ်ကို ရပါရစေ။

(ဗုဒ္ဓ) ရဟန်း----သင်၏ (ကိုယ်ပိုင်) သ၀ိတ် သင်္ကန်း ပြည့်စုံပြီလော။

( <mark>အရှင်ပုက္ကုသာတိ )</mark> ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရား ---- တပည့်တော်၏ (ကိုယ်ပိုင်) သပိတ် သင်္ကန်း ပြေည့်စုံသေးပါ။

(ဗုဒ္ဓ) ရဟန်း....မြတ်စွာဘုရားတို့သည် သၓိတ်သင်္ကန်း မပြည့်စုံသောသူကို ရဟန်းပြု မပေးကြကုန်။

ထိုနောက် အရှင်ပုက္ကုသာတိသည် မြတ်စွာဘုရား၏ တရား တော်ကို အလွန်နှစ်သက်ဝမ်းမြောက်ကာ (သာခုအနုမောဒနာ ပြုပြီးလျှင်) နေရာမှထလျက် မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုး, အရှိအသေ ပြုပြီးလျှင် သပိတ်သက်န်းရှာဖို့ရန် ဖဲသွားလေ၏။

> (ဤ၌ အထူးမှတ်ရန်မှာ-----------တိုပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသားအဖို့ ဧဟိတိက္ခုရဟန်းများ ၊ ရရှိသည့် ကိုန္ဒိမယသပိတ်သင်္ကန်းကို အဘယ့် ကြောင့် မရသနည်း"ဟု မေးဖွယ်ရှိ၏။ အဖြေကား – ရှေးက ပရိက္ခရာ ရှစ်ပါးမလှူဘူးသောကြောင့်ဟု ဖြေဆိုကြ၏၊ (ထိုအဖြေကို အဋ္ဌကထာ ဆရာ လက်ခံတော်မမူ)။မှန်၏–ပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသားသည် အလူုဒါန ပေးခဲ့ဘူးသူ အဘိနီဟာရဆုတောင်းနှင့် ပြည့်စုံသူဖြစ်ရကား "ပရိက္ခရာရှစ်ပါး မလှူဘူးသောကြောင့်" ဟု မဆိုသင့်။ စင်စစ်သော် ြက္ခဋ္ဌိမယသပိတ်သင်္ကန်းသည် ပစ္ဆိမတဝိကသားများအားသာ ကား ဖြစ်ရှိ၏၊ ဤပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသားကား တဖန် ပဋိသန္ဓေ တည်နေရဦးမည့်သူ ဖြစ်ချေသည်၊ ထို့ကြောင့် ဣဋ္ဌိမယသပိတ်သင်္ကန်း များ မဖြစ်ချေ၊ (ဤကား အဖြေတည်း)။ ''ထိုသို့ဖြစ်လျှင် မြတ်စွာဘုရားသည် ကိုယ်တော်တိုင် သပိတ်သင်္ကန်း ကို ရာတော်မူ၍ အဘယ့်ကြောင့် ရဟန်းပြု မပေးသနည်း"ဟု မေးဖွယ် ရှိ၏။ အဖြေကား – ရဟန်းပြုပေးရန် အခါအခွင့်ပင် မရှိတော့သော ကြောင့် ရဟန်းပြု မပေး။ မှန်၏–ထိုအချိန်မှာ ပုက္ကုသာတိ အမျိုး

၅၉၀

ကောင်းသား၏ အသက်ဆအာယုသင်္ခါရကား ကုန်နေလေပြီ၊ သုခ္ဓါ-ဝါသဘုံသား ဗြဟ္မာကြီးတယောက် အိုးထိန်းသည်တဲကုပ်သို့ စေတ္တစဏ လာရောက်နေထိုင်သကဲ့သို့ ရှိလေသည်၊ ထို့ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားသည် ကိုယ်တော်တိုင် သပိတ် သင်္ကန်းကို ရှာတော်မမူချေ။ (ဤကား အဖြေတည်း)။

ស្រី

ပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသား သပိတ်သင်္ကန်း ရှာမှီးရန် ဖဲသွားသည့်အချိန်မှာ အရုဏ်တက်ပြီးစအချိန်ဖြစ်သည်။ ရွဲဦးအံ့— မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ တရားဒေသနာ ပြီးဆုံးခြင်း, အရုဏ်တက် ခြင်း, ရောင်ခြည်တော်ခြောက်သွယ်လွှတ်ခြင်းတို့သည် တပြိုင်နက် ဖြစ်ကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် တရားဒေသနာ ပြီးဆုံးလျှင်ပင် ရောင် ခြည်တော် ခြောက်သွယ်တို့ကို လွှတ်တော်မူလေသည်၊ အိုးထိန်း သည် တဲကုပ် တခုလုံးသည် ထိန်ထိန်လင်းလျက် ရှိ၏၊ ရောင် ခြည်တော် ခြောက်သွယ်တို့သည် အပေါင်းလိုက် အစုလိုက် ခြည်တော် ခြောက်သွယ်တို့သည် အပေါင်းလိုက် အစုလိုက် ဖြစ်ကြကာ ပြေးသွားကြကုန်လျက် အရပ်မျက်နှာ အလုံးစုံတို့ကို ရွှေလွှာပုဆိုးဖြင့် ဖုံးမိုးလွှမ်းအုပ်အပ်ကုန်သကဲ့သို့၎င်း, အထူးထူး သောအဆင်းရှိသည့် ပန်းပေါင်းရတနာအပေါင်းတို့ဖြင့်တောက် ပြောင်ကုန်ဘိသကဲ့သို့၎င်း ပြုလေကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "မြူသူမြို့သား လူအများတို့သည် ငါဘုရားကို မြင်ကြစေကုန် သတည်း"ဟူ၍ အဓိဋ္ဌာန်တော်မူလေသည်၊ ယင်းသို့ အဓိဋ္ဌာန် တော်မူချက်အရ မြို့သူမြို့သား လူအများတို့သည် မြတ်စွာဘုရား ရှင်ကို မြင်ကြလျှင်ပင် "မြတ်စွာဘုရားရှင် ကြွလာတော်မူပြီတဲ့၊ အိုးထိန်းသည်တဲကုပ်၌ ထိုင်နေတော်မူသတဲ့"ဟု အချင်းချင်း ပြောကြားကြပြီးလျှင် ဗိမ္မိသာရမင်းတရားအား ထိုအကြောင်းကို လျှောက်ထားကြလေကုန်၏။

ဗိမ္ဗိသာရမင်းကြီး လာရောက်၍ မူစော်မသခြင်း ဗိမ္ဗိသာရမင်းကြီးသည် မြိုသူမြိုသားတို့ လျှောက်ထားချက်အရ အိုးထိန်းသည်တဲကုပ်သို့ ထွက်ကြွလာပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ရိုသေမြတ်နိုးရှိခိုးပြီးသော် "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား…

ငါဘုရားသည် ထိုပုက္ကုသာတိမင်းအား ချီးမြှောက်ရန် ခြေလျင်လာရောက်၍ တရားစကား ဟောကြားခဲ့လေပြီ၊ ပုက္ကုသာတိအမျိုးကောင်းသားသည် ယခုအခါ အောက် ဖြစ်သော အရိယဖိုလ်သုံးပါးတို့သို့ ဆိုက်ရောက်ကာ အနာ-ဂါမ်အရိယာ ဖြစ်လေပြီ"—-

"မြတ်သောမင်းကြီး...သင်မင်းကြီးတို့၏ မိတ်ဆွေရင်း ပုက္ကုသာတိမင်းသည် သင်မင်းကြီးတို့ ဝိုသအပ်သော လက်ဆောင်တော်သဝဏ်လွှာကို ဖတ်ရှုနာကြားရ၍ လူ ဘောင်မှထွက်ကာ ရဟန်းပြုပြီးလျှင် ငါဘုရားကို ရည် ညွှန်း၍ လာလတ်သည်တွင် သာဝတ္ထိပြည်ကို ကျော်လွန်၍ လေးဆယ့်ငါးယူဧနာတို့တိုင်တိုင် ခရီးအဝို လာခဲ့၍ ဤ အိုးထိန်းသည်တဲကုပ်အတွင်း ဝင်၍ နေထိုင်လေသည်။

ရတနာ] ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးအကြောင်း ၅၉၉

ခရီးဖြင့် ပြန်ကြွတော်မူကာ ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက် ဂန္ဓကုဋီ ကျောင်းတော်၌ ထင်ရှားဖြစ်တော်မူလေပြီ။

မဟာဗုဒ္ဓဝင်

[ ဗုဒ္ဓ

600

ပုစ္ကုသာအိမင်း စုစေ၍ အစီဖားဖြဖားဆို၌ဖြစ်ခြင်း ပုစ္ကုသာတိအမျိုးကောင်းသားသည်လည်း သပိတ်သက်န်းကို ရှာခြီးလတ်သည်ရှိသော် မဟာမိတ်ရင်း ဗိမ္မိသာရမင်းထံသို့လည်း မသွား၊ တက္ကသိုလ်မှ လာရောက်ကြသည့် ကုန်သည်များထံသို့ လည်း မသွားချေ။ သူ၏စိတ်သန္တာန်ဝယ် "ကြက်ကဲ့သို့ ထိုထို အရဝ်၌ နှစ်သက်ဖွယ်ကောင်း, မကောင်းကို ရွေးချယ်စိစစ်၍ သပိတ်သင်္ကန်းကို ရှာခြီးဖို့ရန် ငါ့အဖို့ရာ မသင့်လျော်ချေ၊ မြို့ကြီး ကိုရှောင်ကြဉ်၍ ရေဆိပ်, သုသာန်, အမှိုက်ပုံ, လမ်းသွယ်လမ်း ကြားတို၌ ငါရှာပေအံ့"ဟု ပံသုကူစစ်စစ် ရှာမှီးလိုသော အကြံ ဖြစ်၍ လမ်းအကြားအမှိုက်ပုံတို့၌ ပံသုကူအဝတ်ကြမ်းကို ရှာမှီးရန် အားထုတ်လေ၏။

အမှိုက်ပုံတခု၌ ပံသုကူအဝတ်ကြမ်းကို စူးစမ်းရှာဖွေ ကြည့်ရှ နေသော ပုက္ကုသာတိအမျိုးကောင်းသားကို (အတိတ်ဘo ရန်သူဘီလူးမ ပူးoင်အပ်သည့်) စိတ်ဖောက်ပြန်နေသော သား သည်အမိ နွှားမတကောင်သည် အနီးသို့ပြေးကပ်လာ၍ ဦးချိုဖြင့် ၄ှေ့၍သတ်လေတော့၏။ ပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသားသည် ဆာလောင်မွတ်သိပ်ခြင်း ပြင်းစွာနှိပ်စက်အပ်၍ အားအင်ဗလ အလွန်နည်းပါးနေရကား ကောင်းကင်မှာပင် အသက်ပျောက် ကာ မြေပြင်သို့ ကျရောက်လာသော် အမှိုက်ပုံပေါ်၌ မှောက်လျက် ထားအပ်သော ရွှေစင်ရုပ်တုပမာ ဖြစ်ရှာလေတော့၏။ စုတိ ပြတ်ကြွေ သေလွန်ပြီးလတ်သော် အပြဟာဗြဟူဒုတို၌ ဖြစ်လေ၏၊ ဖြစ်ပြီးလျှင်ပင် ကာလမကြာမီ အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်ရှိကာ ရဟန္တာဗြဟူဒကြီး ဖြစ်လေ၏။

အ၀ိဟာဗြဟ္မာ့ဘုံ၌ ဥပပတ်ပဋိသန္ဓေတည်နေပြီးစမှာပင် အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက်ဆိုက်ကြသော ပုဂ္ဂိုလ်တို့မှာ (၁)ဥပက, (၂) ပလဂဏ္ဍ, (၃) ပုက္ကုသာတိ, (၄) ဘဋိယ, (၅) ခဏ္ဍဒေ၀, ရတနာ] ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးအကြောင်း ၆၀၁

(၆) ဗာဟုရဂ္ဂိ, (၇) သိဂ်ိယဟူ၍ = ခုနစ်ဦးရှိကြောင်း သဂါထာ ဝဂ္ဂသံယုတ်ပါဠိတော် အာဒိတ္တဝဂ် ၁ဝ-ခုမြောက်သုတ်နှင့် နာနာ တိတ္ထိယဝဂ် ၄-ခုမြောက်သုတ်တို့၌ ဟောကြားအပ်လေပြီ။

ဗိန္ဗိယာရမင်းတရားသည့်လည်း "ငါ့သူငယ်ချင်း ပုက္ကုသာတိ မင်းသည် ငါဒို ့သအပ်သည့် လက်ဆောင်တော်သဝဏ်လွှာမျကို ဖတ်ကြား၍ လက်သို့ရောက်ပြီးသော မင်းစည်းစိမ်ကို ပယ်စွန့်ပြီး လျှင် ဤမျှ အခွန့်ရှည်လျားသော ခရီးကို ပင်ပန်းကြီးစွာ လာရှာ ခဲ့လေပြီ၊ အမျိုးကောင်းသားသည် လူသာမန်တို့ ပြုနိုင်ခဲသော အမှုကို ပြုရှာပေ၏။ ထိုငါ့သူငယ်ချင်း ပုက္ကုသာတိမင်းကို ရဟန်းတို့အား ပူဇော်သောနည်းဖြင့် ငါပူဇော်ပေအံ့"ဟု ကြံစည် ပြီးလျှင် "ငါ့သူငယ်ချင်း ပုက္ကုသာတိမင်းကို တွေအောင်ရှာကြ လော့"ဟု မင်းချင်းယောက်ျားများကို မြတာာဝန်းကျင်အန္ပံ အရှာအဖွေ စေလွှတ်တော်မူလေ၏။ စေလွှတ်အပ်သော မင်းချင်း ယောက်ျားကိုသည် အမှိုက်ပုံပေါ်၌ ရွှေစင်ရုပ်တုအလား မှောက် လျက်သား စုတေနေသော ပုက္ကုသာတိမင်းကို တွေမြင်ကြရ၍ ပြန်လာပြီးလျှင် ဗိမ္ဓိသာရမင်းကြီးအား ထိုအကြောင်းကို ပြန်ကြား လျှောက်ထားကြလေကုန်၏။

ဗိန္ဗိသာရမင်းကြီးသည် ထိုအရပ်သို့ သွားရောက်၍ ပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသားကို တွေ့မြင်ရလျှင် "အချင်းတို့…. ငါတို့သည် မဟာမိတ်ရင်း သူငယ်ချင်းအား အသက် ရှင်စဉ် ကာလဝယ် ပူဇော်သက္ကာရမှု ပြုခွင့်ကို မရခဲ့ကြချေ၊ ငါ့သူငယ်ချင်း ပုက္ကု-သာတိမင်းသည် ခိုကိုးရာမဲ့ ဖြစ်ခဲ့ချေပြီတကား" ဟု ပြောဆို ငိုကြွေးမြည်တမ်း၍ ပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသား၏ ဥတုဇရုပ် ကလာပ်ကို ညောင်စောင်းငယ်ဖြင့် တင်ယူစေပြီးနောက် သင့် လျောက်ပတ်ရာအရပ်၌ ထားရှိပြီးလျှင် ရဟန်းပဉ္စင်းဖြစ်သူအား ပူဇော် သက္ကာရမှု ပြုလုပ်ရန် မသိသောကြောင့် ရေချိုး သမား ဆေတ္တာသည် အစရှိသောသူများကို ခေါ်စေ၍ အမျိုးကောင်း သားကို ရေခိုး ချိုးပေးစေပြီးနောက် အဝတ်ဖြု စင်ကြယ်တို့ကို ဝတ်စေလျက် မင်း၏ အသွင်ဖြင့် တန်းဆာ ဆင်စေပြီးလျှင် ရွှေ

ထမ်းစင်ထက်သို့ တင်စေ၍ အလုံးစုံသော တူရိယာမျိုး နံ့သာ ပန်းအမျိုးမျိုးတွိဖြင့် ပူဇော်လျက် မြှိုပြင်သို့ ထုတ်ဆောင်ပြီးလျှင် နံ့သာထင်းများစွာတို့ဖြင့် ဖုတ်ကြည်းသင်္ဂြိတ်မှု ပြုပြီးနောက် အရိုး ဓာတ်များကို ယူဆောင်၍ စေတီ တည်ထားစေလေ၏။

ထို နောက် သာဝတ္ထိပြည်၌ များစွာသော ရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရား ထံတော်မှောက်သို့ သွားရောက် ဝဝ်လျှိုး ရှိခိုး ကြကာ သင့်လျောက်ပတ်ရာ အရပ်၌ ထိုင်နေကြလျက် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကို"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား-----ပုတ္ကုသာတိ အမျိုးကောင်းသားကို ရှင်ပင်ဘုရားသည် အကျဉ်း ဖြစ်သော အဆုံးအမဖြင့် ဆုံးမတော်မူအပ်ခဲ့ပါပြီ၊ ထိုပုတ္တုသာတိ အမျိုး ကောင်းသားသည် ယခုအခါ သေရှာလေပြီ၊ ထို အမျိုးကောင်း သား၏ လားရာဂတိကား အဘယ်ပါနည်း၊ တမလွန် ဘဝသည် ကား အဘယ်ပါနည်း"ဟု လျှောက်ထားကြကုန်၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်က"ရဟန်းတို့....ပုတ္တု သာတိ အမျိုး ကောင်းသားသည် ပညာရှိသူ တယောက် ဖြစ်ပေ၏၊ လော-ကုတ္တရာတရားအား လျော်သောအကျင့် ( = ၀ိပဿနာ) ကို ကျင့်ရှာလေပြီ၊ ငါဘုရားကိုလည်း တရားဟူသော အကြောင်း ကြောင့် မပင်ပန်းစေခဲ့၊ ရဟန်းတို့ .... ပုတ္တုသာတိ အမျိုးကောင်း သားသည် အောက်ကာမတိုသို့ ဆွဲဆောင်တတ်သည့် = ဩရမ္မာ ဂိယသံယောဇဉ်ငါးပါးတို့ ကုန်ခြင်းကြောင့် အပ်ဟာ ဗြဟ္မာ့ဘုံ၌ ပဋိသန္ဒေ ကပ်ရောက်နေ၍ ထိုသုဒ္ဓါဝါသဘုံ၌ပင် ပရိနိဗ္ဗာန် ပြုံပေ လိမ့်မည်၊ ထိုအဝိဟာဘုံမှ (အောက်ကာမဘုံသို့) တဖန် ပြန်လည် ခြင်းသဘောမရှိ"ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ဤကာ" ပုက္ကုသာတိမင်းကြီး အကြောင်းတည်း။

ပြန့်၏။ ဦးခေါင်းသည် ယူဇနာ(၉ဝဝ)ကိုးရာ ရှိ၏။ ထိုရာဟုအသူရိန်နတ်မင်းသည် "ငါကား အရပ်အလွန်မြင့်သူ ဖြစ်လေသည်၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ငုံွ၍ ဖူးမြော်ခြင်းငှါ စွမ်းနိုင် လိမ့်မည် မဟုတ်"ဟု ကြံစည်၍ ဘုရားထံသို့ ယောရောက်ပဲ နေ လေ၏။ တနေ့သ၌ကား ရာဟုအသူရိန်နတ်မင်းသည် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးစကားကို ကြွားသိရ၍ တစုံတခုသော

(ရာဟု) အသူရိန် နတ်မင်းကြီးသည် ဘုရားမျက်နှာတော်ကို မော့၍ ဖူးရကြောင်း (၆-ဠ၊ ၁၊ၛဢႝန္ဘာ ၂၅၄-၉) ရာဟု-မည်သော အသူရိန် နတ်မင်းသည် ယူဇနာပေါင်း (၄ဂဝဝ) လေးထောင့်ရှစ်ရာ အရပ်အမြင့် ရှိလေသည်။ ထိုရာဟု အသူရိန်နတ်မင်း၏ လက်ရုံးနှစ်ခုအကြားသည် 'ယူဇနာ(၁၂၀၀) တထောင့်နှစ်ရာ ရှိ၏၊ ကိုယ်လုံးကိုယ်ပေါက် ရွှေနောက် အထု အားဖြင့် ယူဇနာ (၆၀၀) ခြောက်ရာ ရှိ၏၊ လက်ဖဝါးပြင် ခြေ ဖ၀ါးပြင်တို့သည် အပြန့်အကျယ်အားဖြင့် ယူဇနာ(၃၀၀)သုံးရာ ရှိကုန်၏၊ လက်တဆစ် တဆစ်လျှင် ယူဇနာ ငါးဆယ် ငါးဆယ် ရှည်၏၊ မျက်မှောင်နှစ်ဖက် ( = မျက်ခုန်းနှစ်ခု) အကြားသည် ယူဇနာငါးဆယ် ရှိ၏၊ ခံတွင်းသည် အပြန့်အားဖြင့် ယူဇနာ (၂၀၀)နှစ်ရာရှိလျက် ယူစနာ သုံးရာ နက်ပြီးလျှင် အဝန်းအဝိုင်း အားဖြင့် ယူဇနာ(၃၀၀) သုံးရာရှိ၏၊ လည်ပင်းသည် ယူဇနာ (၃၀၀)သုံးရာ ရှိ၏၊ နဖူးပြင်သည် ယူဇနာ (၃၀၀)သုံးရာ ကျယ် ပြန့်၏။ ဦးခေါင်းသည် ယူဇနာ(၉၀၀)ကိုးရာ ရှိ၏။

ရတနာ] အသူရိန်နတ်မင်း မော့၍ဖူးရကြောင်း ၆၀၃ \_

ထိုအခါ မြတ်စ္တာဘုရားရှင်သည် ရာဟု အသူရိန်နတ်မင်း၏ စိတ်နှလုံးအလိုအကြံကို သိမြင်တော်မူ၍ "ဗူရိယာပုထိလေးပါး တိုတွင် အဘယ်ဗူရိယာပုထိဖြင့် အဖူးမြော်ခံရမည်နည်း"ဟု ကြံစည်ဆင်ခြင်တော်မူ၍ ''ရဝ်တည်နေသောသူမည်သည် , အရဝ် နိမ့်သော်လည်း မြင့်သည်ဟု ထင်ရ၏၊ လျောင်းလျက်သင်္လျင် ထိုရာဟုအသူရိန်နတ်မင်းအား ကိုယ်တော်ကို ပြပေအံ့ ( = အဖူး

အခြင်းအရာ ( = ဖြစ်နိုင်သည့်နည်း)ဖြင့် ငါသည် မြတ်စွာဘုရား ကို ဖူးမြော်အံ့ဟု ကြံစည်၍ ဘုရားဖူး လာရောက်လေသည်။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်က ရာဟုအသူရိန်နတ်မင်းကို "အသူ ရိန်နတ်မင်း----ငါဘုရားသည် အောက်သို့ မျက်နှာမူလျက် ( 🛏

လျောင်း၍ နေတော်မူနှင့်၏။ ရာဟုအသူရိန်နတ်မင်းသည် မြတ်စွာဘုရားအနီးသို့ လာရောက် ၍ လျောင်းနေတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို လည်ပင်းကို မော့၍ ကောင်းကင်အလယ်၌ လဝန်းကြီးကို ကြည့်ရှုရသကဲ့သို့ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ မျက်နှာတော်ကို မော့၍ ဖူးမြော်ရလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ မျက်နှာတော်ကို မော့၍ ဖူးမြော်ရလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်က ''ရာဟုအသူရိန်နတ်မင်း----ငါဘုရားထံ ဤ ကဲ့သို့ အချိန် အလွှန်ကြာမြင့်မှ အဖူးမြော် ရောက်လာခြင်းသည် အကြောင်းအသို့ ရှိသနည်း''ဟု မေးတော်မူလေလျှင် ရာဟု အသူ ရိန်နတ်မင်းသည် ''ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား...'ငါသည် ဘုရားကို ငုံ့၍ ဖူးမြော်ခြင်းဌာ စွမ်းနိုင်လိမ့်မည် မဟုတ်'ဟု ကြံ စည်စဉ်းစား အထင်မှားခဲ့သောကြောင့် ဟောရောက်မိပါ'' ဟု ပြန်ကြားလျှောက်ထားလေ၏။

အမြော်ခံပေအံ့)"ဟု ဆုံးဖြတ်ချက်ချမှတ်တော်မူပြီးလျှင်''ချစ်သား အာနန္ဒာ·····ဂန္ဓကုဇ္ဇ်ပရိဝုဏ် == ဂန္ဓကုဇ္ဇီတိုက်တော်မှ အပြင်ဖက် ပရိဝုဏ်၌ ညောင်စောင်းငယ်ကို ခင်းလော့"ဟု မိန့်တော်မူ၍ ထိုညှောင်စောင်းငယ်၌ ခြင်္သေ့မင်းပမာ လက်ျာနံတောင်းဖြင့် လျောင်း၍ နေတော်မူနှင့်၏။

၆၀၄ မဟာဗုဒ္မဝင် [ဗုဒ္မ

လုံ့လဝီရိယကို လျှော့လျက်ဟု ဆိုလိုသည်) ပါရမီတော်တို့ကို ဖြည့်ကျင့်ခဲ့သည် မဟုတ်၊ဦးခေါင်းမော့လျက်သာလျှင် ( = လုံ့လ စိရိယကို မလျော့ပဲ့သာလျင်) အလျှခါနကို ပေးလှူအ၀်ခဲ့လေပြီ" ဟု မိန့်တော်မူလေ၏။ ထိုနေ့၌ပင် ရာဟုအသူရိန်နတ်မင်းသည် သရဏဂုံခံယူလေ၏။

## ဤကား ရာဟုအသူရိန်နတ်မင်း အကြောင်းတည်း။

တေဝိဇ္ဇရဟန္တာ ဖြစ်တော်မူလေသည်။ (၂) အရှင် အနုရုဒ္ဓါသည် ဒိဗ္ဗစက္ခုအဘိညာဏ်ကို ရရှိသူဖြစ်ပြီးနောက် (အံ၊ ၃၊ ၆၂ - မျက်နှာလာ) မဟာ ဝိတက္ကသုတ်ကို ကြားနာရ၍ အရဟတ္တဖိုလ်သို့ ရောက် တော်မူလေသည်။ (၃) အရှင်အာနန္ဓာမထေရ်သည် (သံ ၂၊ မျက်နှာ ဂ၆-လာ ခန္ဓဝဂ္ဂသံယုတ် ၄-ထေရဝဂ်၊ ၁-အာနန္ဓသုတ်ကို ထောက်၍) မန္တာဏိပုတ္တ အရှင်ပုဏ္ဏမထေရ် ဟောကြား အပ်သော မှန်ရိပ်ဥပမာပြ တရားကို ကြားနာရ၍ သော-တာပတ္တိဖိုလ်၌ တည်တော်မူလေသည်။

(၁) အရှင် ဘဒ္ဒိယသည် ထိုနှစ် ဝါတွင်းမှာပင် တေ၀ိဇ္ဇရဟန္တာ ဖြစ်တော်မူလေသည်။

ရှေးအခဏ်း-၁၉၊ စာမျက်နှာ-၁၄၅-မှ ၁၆ဝ-တိုင်အောင်ဖြင့် ဖော်ပြအပ်ခဲ့ပြီးသည့်အတိုင်း ဥပါလိဆေတ္တာသည်နှင့်တကွ သာ ကီဝင်မင်းသား ခြောက်ဦးတို့ ရဟန်းပြုကြပြီးနောက် ထိုရဟန်း ခုနှစ်ပါးတို့အနက်----

(ဤ ရှင်ဒေဝဒတ်၏ အကြောင်းအရာဝတ္ထုကို ရဟန်းပြုသည့်အချိန် မှ စ၍ မြေမျိုသည်တိုင်အောင် ရှင်ဒေဝဒတ်ကို အကြောင်းပြု၍ ဟော ကြားအပ်သည့် များစွာသောဇာတ်တို့ကို အကျယ်ထုတ်ပြကာ ရေးသား ဖွင့်ပြသင့်သော်လည်း ဤကျမ်း၌ အတတ်နိုင်ဆုံး ချုံး၍ ဖော်ပြပေအံ့) – ရှင်ဒေဝဒတ် ရဟန်းပြုသည်တိုင်အောင်သော အကြောင်း အရာဝတ္ထုကို (မဟာဗုဒ္ဓဝင် တတိယတွဲ၊ မျက်နှာ-၁၄၅၊ အခဏ်း-၁၉၊ "သာကီဝင်မင်းသား ခြောက်ဦးနှင့် ဥပါလိဆေတ္တာသည်တို့ ရဟန်းပြုကြခြင်း"ဟူသော ခေါင်းစဉ်ဖြင့် )အောက်က ဖော်ပြခဲ့ပြီ၊ အလိုရှိမှု ထိုမှယူရာ၏။

ရှင်ဒေဝဒတ်အကြောင်း

ရတနာ၂

ရှင်ဒေဝဒတ်အကြောင်း ၆ဝ၅

(၄-၅) ဘဂုမထေရ်နှင့် ကိမိလမထေရ်တို့သည် နောက်အချိန်၌ ၀ိပဿနာတရား ပွါးများကြ၍ အရဟတ္တ ဖိုလ်သို့ ရောက်တော်မူကြသည်။

ရှင်စေစစ် ဗုန်းကြီးရန် ကြံစည်အားဇူစ်ခြင်း ထိုအခါ ရှင်ဒေဝဒတ်သည် ''ငါလဲပဲ ထိုအရှင်ဘဋိယတ္စိနှင့် အတူတကွပင် ရဟန်းပြခဲ့သူဖြစ်၏၊ သူတို့လည်း မင်းမျိုးမှ ရဟန်း ပြုကြသူများ ဖြစ်ကုန်၏၊ ငါသည်လည်း မင်းမျိုးမှ ရဟန်းပြုသူ ဖြစ်၏၊ လာဘ်ပူဇော်သက္ကာရလက်စွဲလာကြသည့် လူများတို့သည် ထိုအရှင်ဘဋိယတို့ကိုသာ ရာကြကုန်၏၊ ငါ့အတွက်ကား အမည် ကိုမျှ ထုတ်ဖော်ခေါ် ဆိုမေးမြန်းမည့်သူ တလူမျှ မရှိချေ၊ ငါသည် အဘယ်သူနှင့်ပေါင်း၍ အဘယ်သူကို ကြည်ညိုအောင် ပြုလုပ်ပြီး လျှင် ငါ့အတွက်တာ လာဘဲပူဇော်သက္ကာရပေါများအောင် ပြု လုပ်ရပါမည်နည်း''ဟု ကြံစည်လေ၏၊ ထိုနောက် တဖန်ဆက်၍

မဖြစ်လေ။ နောက်တချိန်၌ မြတ်စွာဘုရားရှင် ကောသမ္ဗီပြည်၌ သိတ**်း** သုံး နေထိုင်တော်မူစဉ် တပည့်သံဃာပေါင်း များစွာတို့နှင့်တကွ မြတ်စွာဘုရားရှင်အား ကြီးမားများပြားစွာယော လာတ်ပူဇော် သက္တာရ ဖြစ်ရှိလေသည်။ သက်န်းပစ္စည်း, ဆေးပစ္စည်း စသည် လက်စွဲကြကုန်လျက် လူအများတို့သည် ကျောင်းတိုက် အတွင်းသို့ ၀င်ရောက်ကြ၍ ''မြတ်စွာဘုရားရှင် အဘယ်မှာနည်း, အရှင်-သာရိပုတ္တရာထေရ အဘယ်မှာနည်း, အရှင်မဟာမောဂ္ဂလ္လာန် ထေရ် အဘယ်မှာနည်း,အရှင်မဟာကဿပမထေရ် အဘယ်မှာ နည်း, အရှင်ဘဒ္ဒိယမထေရ် အဘယ်မှာနည်း, အရှင်အနုရုဒ္ဓါ မထေရ် အဘယ်မှာနည်း, အရှင်အာနန္ဒာမထေရ် အဘယ်မှာ နည်း, အရှင်ဘဂုမထေရ် အဘယ်မှာနည်း, အရှင်ကိမ်လမထေရ် အဘယ်မှာနည်း" ဤသို့စသည် ပြောဆိုမေးမြန်းကြကာ မဟာ သာဝကကြီး ရှစ်ကျိပ်တို့ နေထိုင်ရာ အရပ်ကို ကြည့်ရှုရှာမှီးလျက် သာ လှည့်လည်ကြလေကုန်၏။ "အရှင်ဒေဝဒတ် မထေရ်သည် အဘယ် အရပ်၌ ထိုင်နေသနည်း, ရပ်နေသနည်း" ဟူ၍ကား မေးမြန်းသူ တလူမျှ မရှိချေ။

(၆) ရှင်ဒေဝဒတ်သည် ပုထုဇဉ် ရဟန်းအဖြစ်ဖြင့်ပင် လောကီဈာန် အဘိညာဏ်တို့ကို ရရှိလေသည်၊ အရိယာ မဖြစ်လေ။ ရတနာ] ရှင်ဒေ၀ဒတ်အကြောင်း ၆၀၇

"<sup>ဗိ</sup>ဓိဓိသာရမင်းသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ပဌမအကြိမ် ဖူးမြော် ရစဉ်ကပင် ပုဏ္ဏားသူဌေးပေါင်း တသိန်းတသောင်းတို့နှင့် အတူ တက္ခ သောတာပတ္တိဖိုလ်၌ တည်သူဖြစ်သည်၊ ထိုဗိမ္မိသာရမင်း နှင့် တစိတ်တဝမ်းတည်း ဘယ်နည်းနှင့်မျှ မဖြစ်နိုင်၊ ကောသလ မင်းကြီးနှင့်လည်း တစိတ်တဝမ်းတည်း ဘယ်နည်းနှင့်မျှ မဖြစ်နိုင်၊ ဗိမ္မိသာရမင်း၏ သားဖြစ်သူ အဇာတသတ် မင်းသားငယ်ကား အသက်အရွယ်ငယ်သူဖြစ်၍ တဦးတယောက်၏ ဂုဏ်, အပြစ်ကို ဘာမျှ မသိသူဖြစ်၏၊ ထိုအဇာတသတ်မင်းသားငယ်နှင့် ငါသည် တစိတ်တဝမ်းတည်းဖြစ်အောင် စီမံပေအံ့"ဟု ကြံစည်ကာ ရှင် ဒေ၀ဒတ်သည် ကောသမ္ဗီပြည်မှ ရာဇဂြိုဟ်သို့သွားရောက်၍ သူငယ်အသွင်ကို ဖန်ဆင်းလျက် လက်နှစ်ဖက် ခြေနှစ်ဖက်တို၌ မြွေတကောင်စီအားဖြင့် = လေးကောင်, လည်ပင်း၌ କ୍ଷ୍ଟେ တကောင်ကို ပန်ဆင်၍ အခြားမြွေတကောင်ကို ဦးခေါင်းပေါ်၌ ခေါင်းခုအသွင်ပြုံလုပ်ကာ, အခြားမြွေတကောင်ကို လက်ဝဲပခုံး၌ တင်ပြီးလျှင် = ဤမြွေခြောက်ကောင်တို့ကို အမြီးချင်းယှက်ထိုး၍ ခါးကြီးတန်းဆာ ( = ခါးပတ် )ကဲ့သို့ တန်းဆာဆင်ပြီးလျှင် ကောင်းကင်မှ သက်ဆင်း၍ အဇ်ာတသတ်မင်းသား၏ ရှင်ခွင်၌ ထိုင်နေလေ၏။

အဇာတသတ်မင်းသားက အလွန်ကြောက်လန့်သဖြင့် "သင် အဘယ်သူနည်း" ဟု မေးလတ်သော် "ငါသည် ရှင်ဒေဝဒတ် တည်း"ဟု ဖြေကြားလေသည်။ မင်းသားက "အရှင်ဘုရားသည် ရှင်ဒေဝဒတ်ဖြစ်ခဲ့လျင် ပကတိအသွင်ဖြင့် ထင်ရှားဖြစ်တော်မူပါ လော့"ဟု လျှောက်ထားသဖြင့် ရှင်ဒေဝဒတ်သည် သူငယ်အသွင် ကို ရုပ်သမ်း၍ သပိတ်သင်္ကန်းကို ဆင်မြန်းဝတ်ရုံလျက် အဇာ-တသတ်မင်းသား၏ ရွှေမှောက်ဝယ် ပကတိအသွင်ဖြင့် ရပ်တည် လေ၏။ ထိုအခါ အဇာတသတ်မင်းသားသည် ရှင်ဒေဝဒတ်အား ဤတန်ခိုးပြာ၌ဟာဖြင့်ပင် အလွန်ကြည်ညိုရကား ရထားငါးရာ တိုဖြင့် နံနက်ခင်း ညနေခင်းအချိန်မှန် သွားရောက်ချဉ်းကဝ်လေ သည်၊ နေ့စဉ်နေ့စဉ် ဆွမ်းချက်အိုးငါးရာတို့ကိုလည်း ဆွမ်းဝတ်

ကကုဓဗြဟ္မာက အရှင်မဟာဓမာဂ္ဂလ္လာန်မထေရ်အား လာရောက် လျှောက်ထားခြမ်း ထိုအချိန်၌ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလ္လာန်၏ အလုပ်အကျွေး တပည့် ဒါယကာဖြစ်သူ "ကကုခ"မည်သော ကောဋိယမင်းသားသည် ယခုမှပင် စုတေပြီးကာ ဗြဟ္မာဖြစ်၍ သုံးဂါဝုတ်ခန့်ပမာဏရှိ သော အတ္တဘောဖြင့် အရှင်မဟာမော်ဂ္ဂလ္လာန်ထံသို့ လာရောက်၍ "အရှင်ဘုရား...ရှင်ဒေဝဒတ်၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် လာဘိပူဇော် သက္တာရဖြင့် လွှမ်းနိုးနှိပ်စက်အပ်ရကား 'ငါကား ဘုရားတဆူ ပြုလိုပ်က်ာ် ရဟိန်းသံဃာကို ခေါင်းဆောင်တော့အံ့'ဟု ယုတ်မာ စိတ်အလိုအကြံ ဖြစ်ပေါ် လာပါသည်။ အရှင်ဘုရား ... သော ထိုသို့ စိတ်အလိုအကြံ ဖြစ်ပေါ် လာသည်နှင့် တပြိုင်နက်ပင် ရှင် ဒေဝဒတ်သည် လောကီဈာန် အဘိညာဏ်တန်ခိုးမှ လျှောကျပါ လေပြီ"ဟု လျှောက်ထားပြီးလျှင် ထိုနေရာ၌ပင် ကွယ်ပျောက် လေ၏။

ရှင်ခေ၀ဒတ် ဖျငန်ဇလျှင်ကျခြင်း ထိုအခါ ရှင်ဒေ၀ဒတ်၏သန္တာန်၀ယ် လာဘိပူဇော်သတ္တာရ ဖြင့် လွှမ်းမိုးနှိပ်စက်အပ်ရကား "ငါကား ဘုရားတဆူပြုလုပ်ကာ ရဟန်းသံဃာကို ခေါင်းဆောင်တော့အံ့"ဟု ယုတ်မာသော စိတ် အလိုအကြီ ဖြစ်ပေါ် လာလေ၏။ ထိုသို့ စိတ်အလိုအကြံဖြစ်ပေါ် လာသည်နှင့် တပြိုင်နက်ပင် ရှင်ဒေဝဒတ်သည် လောက်ဈာန် အဘိညာဏ်တန်ခိုးမှ လျှောကျလေတော့၏။

ယောက် စားလောက်၏)။

တည်လေသည်၊ (ဆွှမ်းတအိုး တအိုးလျှင် ဆယ်ယောက် ဆယ်

ထိုသို့ ကကုဓ ဗြဟ္မာ လာရောက် လျှောက်ထားသော အကြောင်းကို အရှင်မဟာမောဂ္ဂလွာန်မထေရ်သူမြတ် မြတ်စွာ ဘုရား ထံတော်မှောက်သို့ သွားရောက်လျှောက်ထားသောအခါ မြတ်စွာဘုရားက အရှင်မဟာမောဂ္ဂလ္လာန်မထေရ်ကို ကကုဓဗြဟ္မာ လာရောက်လျောက်ထားသမျှ မှန်ကန်ကြောင်း စေတောပရိယ

ဟု မိန့်တော်မူပြီးလျှင် လောက၌ (၁) စင်ကြယ်သော သီလ မရှိပဲလျက် "စင်ကြယ်သော သီလရှိ၏"ဟု ၀န်ခံသောဆရာတမျိုး၊ (၂) စင်ကြယ်သော အသက်မွေးမှု မရှိပဲလျက် "စင်ကြယ်သော အသက်မွေးမှုရှိ၏''ဟု ၀န်ခံသော ဆရာတမျိုး၊ (၃) မစင်ကြယ် သော တရားဟောခြင်းရှိလျက် "စင်ကြယ်သော တရားဟောခြင်း ရှိ၏"ဟု ဝန်ခံသော ဆရာတမျိုး၊ (၄) မစင်ကြယ်သော ပြော ကြားခြင်းရှိလျက် "စင်ကြယ်သော ပြောကြားခြင်းရှိ၏"ဟု ၀န်ခံ သော ဆရာတမျိုး၊ (၅) စင်ကြယ်သော ဉာဏ်အမြင်မရှိပဲလျက် "စင်ကြယ်သော ဉာဏ်အမြင်ရှိ၏"ဟု ဝန်ခံသော ဆရာတမျိုး= ဤသို့ ဆရာ ၅-မျိုးရှိကြောင်း, ထိုဆရာ ၂-မျိုးတို့ကို သက်ဆိုင်ရာ တပည့်အသီးသီးတို့က အကြောင်းစုံကို သိကြသော်လည်း မိမိတို့ အား ပစ္စည်းလေးပါးဖြင့် ထောက်ပံ့ ပေးကမ်း ထားခြင်းကြောင့် လူဒါယကာတို့အား ထို အကြောင်းကို ပြောကြားကြလျှင် မိမိ တ္ခ်ို၏ ဆရာ မနှစ်သက်မည် ဖြစ်သည့်အတွက် မပြောကြားကြပဲ "သူပြုသောအမှုဖြင့်ပင် တနေ့ကျလျှင် သူထင်ရှားလိမ့်မည်"ဟု လျစ်လျူရှကာ နေကြကြောင်း (နှင့်) ထိုကဲ့သို့သော် ဆရာမျိုးကိုသာ တပည့်ဖြစ်သူတို့က စောင့်ရှောက်ရ၍ ဆရာဖြစ်သူကလည်း တပည့် တို့၏ စောင့်ရှောက်မှုကို တောင့်တကြောင်း ဟောကြားတော် မူပြီးလျှင် ကိုယ်တော်မြတ်၏ အဖွဲ့မှာမူ အမှန်ပင် စင်ကြယ်သော သီလရှိသောကြောင့် "စင်ကြယ်သော သီလရှိ၏"ဟု ဝန်ခံတော် မူကြောင်း, စင်ကြယ်သော အသက်မွေးမှု ။ပ။ စင်ကြယ်သော တရားဟောခြင်း, စင်ကြယ်သော ပြောကြားခြင်း, စင်ကြယ်

''မောဂ္ဂလ္လာန်....ဤစကားကို စောင့်စည်းလော့၊ မောဂ္ဂ လွာန်....ဤစကားကို စောင့်စည်းလော့။ ယခုအခါ မဂ်ဖိုလ် မှ အချည်းနှီးဖြစ်သောထိုယောက်ျား (=ဒေ၀ဒတ်)သည် မိမိကိုယ်ကို ကိုယ်တိုင်ပင် ထင်စွာပြုံလိမ့်မည်''—

အဘိညာဏ်ဖြင့် သင်ချစ်သား သိသလော"ဟု မေးတော်မူ၍ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလ္လာန် မထေရ်က သိပါကြောင်း ပြန်ကြား လျောက်ထားသည်တွင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် —–

ရတနာ] ရှင်ဒေ၀ဒတ်အကြောင်း ၆၀၉

"ရဟန်းတို…ဒေဝဒတ်၏ လာဘ်သပ်ပကာ ကျော် စောမှုကို မမြတ်နိုးကြလင့်၊ ရဟန်းတို… အဇာတသတ် မင်းသားသည် ဒေဝဒတ်၏အထံသို့ ရထားငါးရာတို့ဖြင့် ညဉ့်နံနက် ဆည်းကပ်နေသမျှကာလပတ်လုံး ဆွမ်းချက်အိုး (ဆွမ်းအုပ်)ငါးရာတို့ကို နေ့စဉ် ပို့နေသမျှ ကာလပတ်လုံး ဒေဝဒတ်၏ အဖို့ရာ ကုသိုလ်တရားတို့၌ ယုတ်လျော့မှုကို သာ အလိုရှိအပ်၏၊ ကြီးပွါးမှုကို အလိုမရှိအပ်။ ရဟန်းတို့….ဥပမာအားဖြင့် ခွေးကြမ်း၏ နှာခေါင်း၌ ဝံ-စသော တိရစ္ဆာန်သည်းခြေကို နွဲ၍ ထည့်ပေးလျှင် တို

နတ် မှတ်ယူရာ။)။ စေစစစ်၏ လာတ်လာစာနှင့် စစ်၍ တရား ဖောစောခ်မူခြစ်း ထိုနောက် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ကောသမ္ဗီပြည်မှ ဒေသ-စာရီ ကြွန္ဒိုတော်မူ၍ ရာဇပြိုဟ်ပြည် ဝေဠုဝန်ကျောင်းတိုက်၌ ကိန်းအောင်းမွှေလျော် နေတော်မူ၏။ ထိုအခါ များစွာသော ရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ''ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား ···· ဒေဝဒတ်၏အထံသို့ အဇာတသတ်မင်းသား မြတ်စွာဘုရား ···· ဒေဝဒတ်၏အထံသို့ အဇာတသတ်မင်းသား သည် ရထားငါးရာတို့ဖြင့် ညဉ့်နံနက် ဆည်းကပ်၍ နေပါ၏။ ဆွမ်းချက်အိုး ငါးရာတို့ကိုလည်း နေ့စဉ် ပွိပါ၏''ဟူ၍ လျောက် ထားကြကုန်၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရဟန်းတို့ အား—-

သော ဥာဏ်အမြင် တကယ်ပင် ရှိသောကြောင့် "စင်ကြယ်သော ဥာဏ်အမြင်ရှိ၏"ဟု ဝန်ခံတော်မူကြောင်း (နှင့်) ထို့ကြောင့်ပင် ငါဘုရားကို တပည့်ဖြစ်သူတို့က ဖော်ပြရာပါ သီလ, အသက် မွေးမှု, တုရားဟောမှု, ပြောကြားမှု, ဥာဏ်အမြင်တည်းဟူသော ၅-ဌာနကြောင့် လုံးဝ မစောင့်ရှောက်ရပဲ ငါဘုရားကလည်း တပည့်တို့၏ စောင့်ရှောက်မှုကို လုံးဝ မတောင့်တကြောင်း အကျယ်ဟောကြားတော်မူလေသည်။ (အကျယ်ကို ဝိနည်း စူဋ္ဌ-ဝဂ္ဂ ဝိဋကမြန်မာပြန် စာမျက်နှာ ၃၄ဂ၊ ၃၄၉၊ ၃၅ဝ-တို့မှ ထုတ် နုတ်မှတ်ယူရာ၏)။

ဖလံ ဝေ ကဒလိ ဟန္တိ၊ စလံ ဝေဋ္ဌ၊ စလံ နှင့်။ သက္ကာရော ကာပုရိသံ ဟန္တိ၊ ဂဗ္ဘော အဿတရိ ယထာ။ ဘိက္ခဝေ = ရဟန်းတို....။ စလံ = ၄က်ပျောသီးသည်။ ဝေ = စင်စစ်။ ကဒလိ = ၄က်ပျောပင်ကို။ ဟန္တိ ယထာ = သတ်သကဲ့သို့၎င်း။ စလံ = ဝါးသီးသည်။ ဝေဋ္ဌ၊ = ဝါးပင်ကို။ ဟန္တိ ယထာ = သတ်သကဲ့သို့၎င်း။ စလံ = ကျူသီးသည်။ နှင့် = ကျူပင်ကို။ ဟန္တိ ယထာ = သတ် သကဲ့သို့၎င်း။ ဂဗ္ဘော = ကိုယ်ဝန်သားသည်။ အဿတရိ<sup>\*</sup> = မိခင်ဖြစ်သူ အဿတိုရ်မြင်းမကို။ ဟန္တိ ယထာ =

အလိုမရှိအဝ (ကြးပွံ ၊းစွကား မသေချာ)။ ရဟန်းတို့-----မိမိကိုယ်ကို သတ်ဖွိုရန် ပျက်စီးဖွိုရန် ဒေ-ဝဒတ်၏ လာဘ်သဝ်ပကာ ကျော်စောမှုသည် ဖြစ်လာ၏။ ရဟန်းတို့-----ဥပမာအားဖြင့် (၁)၄က်ပျောပင်သည် မိမိ ကိုယ်ကို သတ်ဖွိုရန် ပျက်စီးဖွိုရန် အသီး သီးသကဲ့သို့၎င်း, (၂) ဝါးပင်သည် မိမိကိုယ်ကို သတ်ဖွိုရန် ပျက်စီးဖွဲ့ရန် အသီး သီးသကဲ့သို့၎င်း, (၃) ကျူပင်သည် မိမိကိုယ်ကို သတ်ဖွိုရန် ပျက်စီးဖွိုရန် အသီး သီးသကဲ့သို့၎င်း, (၄) အဿတိုရမြင်းမသည် မိမိကိုယ်ကို သတ်ဖွိုရန် ပျက်စီးဖွဲ့ရန် ကိုယ်ဝန်ကို ဆောင်သကဲ့သို့၎င်း ထိုအတူပင် ဒေဝဒတ်၏ လာဘ်သပ်ပကာ ကျော်စောမှုသည် မိမိကိုယ်ကို သတ်ဖွိ ရန် ပျက်စီးဖွိုရန် ဖြစ်လာ၏။

ခွေးသည် တိုး၍ကြမ်းသကဲ့သို့ ထို့အတူပင် အဇာတသတ် မင်းသားသည် ဒေဝဒတ်၏အထံသို့ ရထားငါးရာတို့ဖြင့် ညဉ့်နံနက် ဆည်းကပ်နေသမျှကာလပတ်လုံး ဆွမ်းချက်အိုး ငါးရာတို့ကို နေ့စဉ် ပို့နေသမျှကာလပတ်လုံး ဒေဝဒတ်၏ အဖိုရာ ကုသိုလ်တရားတို့၌ ယုတ်လျော့မှုကိုသာ အလိုရှိ အပ်၏ ( == ယုတ်လျော့ဖို့ရန် သေချာ၏)၊ ကြီးပွါးမှုကို အလိုမရှိအပ် (ကြီးပွါးဖို့ကား မသေချာ)။

ရတနာ ]

ရှင်ဒေ၀ဒတ်အကြောင်း ၆၁၁

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား ···· ယခုအခါ ရှင်ပင်ဘုရားသည် အိုမင်းပါပြီ, ကြီးပါပြီ, ရင့်ပါပြီ, အချိန် လွန်ပါပြီ, ပစ္ဆိမအရွယ် ( = အဆုံးစွန်သော အရွယ်)သို့ ရောက်ပါပြီ၊မြတ်စွာဘုရား...ရှင်ပင်ဘုရားသည် ယခုအခါ မျက်မှောက်ချမ်းသာစွာ နေထိုင်ရေးကို အားထုတ်လျက် ကြောင့်ကြမဲ့ နေတော်မူပါလော့၊ အကျွန်ုပ်အား ရဟိန်း သံဃာကို လွှဲအပ်ပါလော့၊ အကျွန်ုပ်သည် ရဟန်းသံဃာ ကို ထိန်းသိမ်းစောင့်ရှောက် ရွှေဆောင်ပါအံ့"----ဟု လျောက်လေလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရှင်ဒေဝဒတ်ကို "မလျော်ဘူး ဒေဝဒိတ်…၊ သင်သည် ရဟန်းသံဃာဂို ထိန်း သိမ်း စောင့်ရှောက် ရွှေဆောင်ဖို့ရန် မနှစ်သက်လင့်"ဟု မိန့် တော်မှု၏။ နှစ်ကြိမ်မြောက်လည်း ရှင်ဒေဝဒတ်သည် ထိုအတူပင် လျှောက် ထားသဖြင့် မြတ်စွာဘုရားကလည်း ထို့အတူပင် ပီယိမြစ်တော် မူ၏။ သုံးကြိမ်မြောက် ရှင်ဒေဝဒတ်က ရှေးနည်းအတူ လျှောက် ထားသောအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရှင်ဒေဝဒတ်ကို----

မြစ်စွာဘုရား၌ ရှင်စေစော်၏ စဋ္ဌမရန်ခြိုး ထို့နောက် တနေ့သ၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် များစွာသော ပရိသတ် ခြံရံအပ်လျက် မင်းနှင့်တကွသော ပရိသတ်၌ တရား ဟောလျက် ထိုင်နေတော်မူသောအခါ ရှင်ဒေဝဒတ်သည် နေရာမှ ထ၍ လက်ဝဲပခုံးထက်၌ ဧကစ္စီသင်္ကန်းကို စံပယ်တင်လျက် ( == လက်ကန်တော့ထိုးလျက်) မြတ်စွာဘုရား ရှိတော်မူရာသို့ လက် အုပ်ချီကာ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို----

ဟူ၍ တရားဒေသနာကို ဟောကြားတော်မူလေ၏။

သတ်သကဲ့သို့၎င်း။ ဧ၀ံ = ဤအတူ။ သက္ကာရော == ပူဇော် သက္ကာရ လာဘ်လာဘသည်။ ကာပုရိသံ == စိတ်နေ ဖောက်ပြား ယုတ်မာသော ယောက်ျားကို။ ဟန္တိ == သတ်၏။"—-

မလာ၁မ်ဒီဝင္ [န်ဒီ

601

ဖကားခန်ယကံ ဖြစေစောန်မူနြန်း ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရဟန်းတို့ကို ဒေဝဒတ်အား (ဥတ္တိဒုတိယကမ္မဝါစာဖြင့်) ရာဇပြိုဟ်ပြည်၌ ပကာသနီယကံကို ပြုစေတော်မူ၏။သံဃာတော်ကဥတ္တိဒုတိယကမ္မဝါစာဖြင့် ပကာ-သနီယကံ ပြုပြီးသောအခါ အရှင်သာရိပုတ္တရာကို ဥတ္တိဒုတိယ ကမ္မဝါစာဖြင့်ပင် သမ္မုတိပေး၍ ရာဇပြိုဟ်ပြည်၌ ရှင်ဒေဝဒတ်ကို ထင်ရှားအောင် ပြစေ(ပြောကြားစေ)တော်မူ၏။ အရှင်သာရိ-ပုတ္တရာသည်လည်း ဘုရားရှင်အမိန့်တော်အတိုင်းသံဃာက ဥတ္တိ ဒုတိယကမ္မဝါစာဖြင့် သမ္မုတိအပေးခံရ၍ ရှင်ဒေဝဒတ်ကို ရာဇ ဂြိုဟ်ပြည်၌ ထင်ရှားအောင် ပြတော်မူ(ပြောဆိုတော်မူ)၏။

ဤကား မြတ်စွာဘုရား၌ ရှင်ဒေဝဒတ်၏ ပဌမ ရန်ငြိုးဖွဲ့ခြင်းတည်း။

ထိုအခါ ရှင်ဒေဝဒတ်သည် "မြတ်စွာဘုရားသည် ငါ့ကို မင်း နှင့်တကွသော ပရိသတ်အလယ်၌ 'ခေဋ္ဌာသက = တံတွေးစား ( = တံတွေးနှင့်တူသည့် မစင်ကြယ်သော ပစ္စည်းလေးပါးကို စားသုံး) သူ'ဟူသောစကားဖြင့် မောင်းမဲ၏၊ သာရိပုတ္တရာ, မောဂ္ဂလ္လာန်တို့ကိုသာလျှင် မြှောက်စား၏"ဟု အမျက်ထွက်ကာ နှလုံးမသာပဲ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုးပြီးလျှင် အရိုအသေပြုကာ ဖဲသွားလေ၏။

"ဒေ၀ဒတ်....ငါဘုရားသည် သာရိပုတ္တရာ,မောဂ္ဂလ္လာန် တိုအားသော်မှလည်း ရဟန်းသံဃာကို လွှဲအပ်မည်မဟုတ် ရာ၊ တံတွေးနှင့်တူသည့် ပစ္စည်းများကို သုံးစားသော ယုတ်မာသော သင့်အား အဘယ့်ကြောင့် လွှဲအပ်ရာအံ့ နှည်း"-----ဟု မိန့်တော်မူ၏။

ရတနာ]

ရှင်ဒေဝဒတ်အကြောင်း ၆၁၃

ထိုသို့ ပြရာ ပြောဆိုရာ၌ သဥ္ခါ,ပညာမရှိကြသောသူတို့က"ဤ သာကီဝင်မင်းသားဘုရားသားတော်ဖြစ်ကြသော ရဟန်းတို့သည် ငြူစူကြကုန်၏၊ ( == မနာလိုကြကုန်) ။ရှင်ဒေဝဒတ်၏ လာဘ်သပ် ၆၁၄ <u>မဟာဗုဒ္ဓဓ</u> [ဗုဒ္ဓ

ပကာကို ငြူစူကြကုန်၏၊ ( == မနာလိုကြကုန်)"ဟူ၍ ကဲ့ရဲ့စကား ပြောကြားကြကုန်၏။ သဒ္ဓါ,ပညာရှိကြသောလူတိုကမူ "မြတ်စွာ ဘုရားရှင်က ရှင်ဒေဝဒတ်ကို ရာဇဂြိုဟ်ပြည်၌ ထင်ရှားအောင် ပြစေခြင်းသည် ယုတ်ညံ့လိမ့်မည် မဟုတ်"ဟု ပြောဆိုကြကုန်၏။

> (ဤ၌။ ။''ပကာသနီယကံပြုမှု''ဟူသည်မှာ----ဝိနည်းကိစ္စဖြစ်သည်၊ ကံအပြုခံရသော ပုဂ္ဂိုလ်(ရဟန်း)၏ ပြုမူသမျှ ပြောဆိုသမျှသည် ဘုရား, တရား, သံဃာနှင့် မသက်ဆိုင်ပဲ ထိုကံပြုခံရသောရဟန်း၏ သဘော အတိုင်း ပြုမူမှု, ပြောဆိုမှုသာဖြစ်ကြောင်း ထင်ရှားအောင် ပြခြင်းကို ဆိုလိုသည်။

ရှင်**ဒေဝဒတ်အား** ပကၥသနီယကံပြုပုံမှာ "ရှေးအခါက ဒေဝဒတ်၏ အမူအကျင့်သည် တမျိုးဖြစ်၏၊ ယခုအခါ၌ အမူအကျင့်သည် တမျိုး ဖြစ်၏၊ အကြင်အမှုကို ဒေဝဒတ်သည် ကိုယ်ဖြင့်၎င်း နှုတ်ဖြင့်၎င်း ပြို့ရာ၏၊ ထိုအမှုဖြင့် ဘုရားဟူ၍၎င်း တရားဟူ၍၎င်း သံဃာဟူ၍၎င်း မမှတ်ယူအပ်၊ထိုအမှုဖြင့် ဒေဝဒတ်ဟူ၍သာလျှင်မှတ်ယူရမည်"ဟူသော ဤအနက်အဓိပ္ပါယ်ကို သံဃာက ဥ တ္တိဒုတိယကမ္မဝါစာဖတ်၍ ပကာ-သနီယကံ ပြုလေသည်။ ထို့ နောင်မှ သံဃာက ဘုရားရှင် အမိန့်တော် အရ အရှင်သာရိပုတ္တရာကို (ရာဇဂြိုဟ်ပြည်၌ ရှင်ဒေဝဒတ်အကြောင်းကို ထင်စွာပြမည့် ပြောဆိုမည့် ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်ကြောင်း) ဥ တ္တိဒုတိယကမ္မဝါစာ ဖြင့် သမုတ်ရသည်။ ထိုသို့သမုတ်ပြီးသောအခါ အရှင်သာရိပုတ္တရာသည် ရဟန်းမျှားစွာ ခြံရံလျက် ရာဖဂြိုဟ်ပြည်တွင်းသို့ ဝင်ရောက်ပြီးလျှင် ရှေးအခါက ဒေဝဒတ်၏ အမူအကျင့်သည် တမျိုးဖြစ်၏၊ ယခုအခါ၌ အမူအကျင့်သည် တမျိုးဖြစ်၏၊အကြင္မအမှုကု အေအောင္က ၎င်း နွှတ်ဖြင့်၎င်း ပြုရာ၏၊ ထိုအမှုဖြင့် မြတ်စွာဘုရားဟူ၍၎င်း တရား တော်ဟူ၍၎င်း သံဃာတော် ဟူ၍၎င်း မမှတ်ယူအပ်၊ ထိုအမှုဖြင့် ဒေဝဒတ်ဟူ၍သာ မှတ်ယူရမည်" ဟု ဒေဝဒတ်ကို ရာဇဂြိုဟ်ပြည်၌ ကော် ကြတာဂ်မ (ပြောဆိုတော်မူ) လေ၏)။ ။ဤကား ပကၥသနီယကံပြုမှုနှင့်စပ်၍ အကျဉ်းမှတ်ဖွယ်တည်း။) အဖာဘာသတ်မင်းသား အကြောင်း ထိုသို့ ပကာသနီယကံ အပြည့်အစုံ ပြုအပ်ပြီးသောအခါ ရှင် ဒေဝဒတ်သည် "ယခုအခါ ငါ့ကို ရဟန်းဂေါ်တမသည် စွန့်ပယ် အပ်လေပြီ၊ ယခုပင် ထိုရဟန်းဂေါတမ၏ အကျိုးမဲ့ကို ငါပြု

ရတနာ] ရှင်ဒေဝဒတ်အကြောင်း ၆**၁**၅

တော့အံ့''ဟု ကြံစည်ကာ အဇာတသတ်မင်းသားထံ သွားရောက် ချဉ်းကပ်ပြီးလျင်—

> "မင်းသား...ရှေးခေတ်လူများသည် အသက်ရှည်ကြ၍ ယခုခေတ် လူများသည် အသက်တိုကြကုန်၏၊ သင်သည် မင်းသား ဘဝနှင့် (သေမည် ဆိုလျှင်) သေနိုင်သော အကြောင်းရှိ၏၊ ထိုကြောင့် သင်သည် အဖကိုသတ်၍ မင်းဖြစ်လော့၊ ငါသည် မြတ်စွာဘုရားကို သတ်၍ ဘုရား ဖြစ်အံ့"—

ဟု ပြောဆိုလေ၏။ ထိုအခါ အဇာတသတ်မင်းသားသည် "အရှင် ဒေဝဒတ်ကား တန်ခိုးအာနုတော်ကြီးသူ ဖြစ်သည်၊ အရှင် ဒေဝဒတ်သည် အကြောင်းကိုသိ၍ (ပြောသည်) ဖြစ်လိမ့်မည်" ဟု ကြံစည်ကာ ပေါင်၌ ဓားမြှောင်ကို ဖွဲ့ချည်၍ နေ့ခင်းကြောင် တောင် ကြောက်ထိတ် ရွှံရှား တုန်လှုပ်လျက် အဆောတလျင် နန်းတွင်းသို့ ဝင်လေသော် သက်တော်စောင့် အမတ်ကြီးများ မင်းသားကို ဖမ်း၍ ရှာဖွေကြသည်တွင် မင်းသားပေါင်၌ ဖွဲ့ချည် ထားသော ဓားမြှောင်ကို တွေကြ၍ မင်းသားကို—

"မင်းသား…သင်သည် ဘယ်အရာကို ပြုလိုသနည်း"ဟု မေး ကြကုန်၏။ "ခမည်းတော်ကို သတ်လို၏"ဟု မင်းသားက ဆိုလတ် သော် အမတ်တို့က "သင့်ကို အဘယ်သူက တိုက်တွန်း(အားပေး အားမြှောက်ပြု)သနည်း"ဟု မေးကြ၍ မင်းသားကလည်း "အရှင် ဒေဝဒတ်က တိုက်တွန်း (အားပေး အားမြှောက်ပြု)၏" ဟု အဖြောင့်ပင် ဝန်ခံလေသည်။ ထိုအခါ— (က-အုပ်စု) အချိုသော အမတ်တို့က "မင်းသားနှင့်ဒေဝဒတ် ကို၎င်း, ရဟန်းအားလုံးကို၎င်း သတ်ထိုက်၏"ဟု အယူရှိကြ ကုန်၏။ (ခ-အုပ်စု) အချိုသော အမတ်တို့က "ရဟန်းတို့ကို မသတ် ထိုက်၊ ရဟန်းတို့သည် တစုံတခုကိုမျှ မပြစ်မှားကြကုန်။ မင်းသား နှင့် ဒေဝဒတ်ကိုသာ သတ်ထိုက်၏"ဟု အယူရှိကြကုန်၏။ **(ဂ-အုပ်စု) အ**ရှူသော အမတ်တိုက "မင်းသားနှင့်ဒေဝဒတ် ကိုလည်း မသတ်ထိုက်၊ ရဟန်းတိုကိုလည်း မသတ်ထိုက်၊ မင်းကြီး အား လျောက်ထားသင့်၏၊ မင်းကြီးပြောဆိုအမိန့်ရှိသည်အတိုင်း ပြုလုစ်ကုန်အံ့"ဟု အယူရှိကြကုန်၏။

ထိုနောက် အမတ်တို့သည် မင်းသားကို ဖမ်းကြ၍ ခမည်းတော် ဗိန္ဓိသာရမင်းကြီးထံသို့ သွားရောက်ကြကာ မင်းကြီးအား ထို အကြောင်းကို လျောက်ထားကြလေကုန်၏။ မင်းကြီးက "အချင်း တို….အမတ်ကြီးတို့သည် အဘယ်သို့ အယူရှိသနည်း"ဟု မေး၍ အမတ်တို့က အယူအဆ သုံးမျိုးသုံးစု ကွဲပြားလျက်ရှိကြကြောင်း ပြန်ကြား လျောက်ထားကြလေသော် မင်းကြီးသည်—

> "အချင်းတို့···· မြတ်စွာဘုရားသည်၎င်း, တရားတော် သည်၎င်း,သံဃာတော်သည်၎င်း အဘယ်အပြစ်ကို ပြုလိမ့် မည်နည်း (မပြုအံ့သည်သာတည်း)၊ မြတ်စွာဘုရားသည် စောစောကပင် ရာဇပြိတ်ပြည်၌ 'ရှေးအခါက ဒေဝဒတ်၏ အမှုအကျင့်သည် တမျိုးဖြစ်၏၊ ယခုအခါ အမူအကျင့် သည် တမျိုးဖြစ်၏' စသည်ဖြင့် ဒေဝဒတ်ကို ထင်ရှား အောင် ပြပြီး(ပကာသနီယကံပြုပြီး)မဟုတ်လော"----

ဟု မိန့်ဆိုပြီးလျှင် (က-အုပ်စုဝင်) ပဌမအမတ်တို့ကို ရာထူးမှ လုံးဝ နတ်ပယ်ချထားလေ၏။ (ခ-အုပ်စုဝင်) ဒုတိယ အမတ်တို့ကို နိမ့် သော ရာထူး၌ လျှောချထားပြီးလျှင် (ဂ-အုပ်စုဝင်) တတိယ အမတ်တို့ကိုကား ရာထူး တိုးမြှင့်၍ ခန့်ထားလေ၏။ ထိုနောင်မှ မင်းကြီးသည် သားတော်ကို "မင်းသား····သင် သည် အဘယ့်ကြောင့် ငါ့ကို သတ်လိုသနည်း" ဟု မေးတော် မူ၍ "ခမည်းတော် ···· အကျွန်ုပ် (သားတော်) သည် မင်း အဖြစ်ကို အလိုရှိပါ၏"ဟု မင်းသားက လျှောက်ထားလေလျှင် ဗိမ္မိသာရမင်းကြီးသည် သားတော်ကို "မင်းသား····သင်သည် မင်းအဖြစ်ကို အလိုရှိမူ "ဤမင်းစည်းစိမ်သည် သင်ချစ်သား ၏ မင်းစည်းစိမ်တည်း"ဟု ပြော၍ အဇာတသတ်မင်းသားအား ထီးနန်းစည်းစိမ်မင်းအဖြစ်ကို အပြီးအဝိုင် လွှဲအဝ်တော်မူလေ၏။ ရတနာ] ရှင်ဒေ၀ဒတ်အကြောင်း ၆၁၇

ားစေတို့လို ရှည်စက်စသင်္သာ စားကြံစေးချက်

အောကသတ် ဝေးသားသည် "ဝါ၏ စိတ်နှလုံး အလိုကား ပြည့်ဝလေပြီ 'ဟု အားရဝမ်းသာစွာ ထိုအကြောင်းကို ဒေဝဒတ် အား ပြန်ကြားခြာဆိုလေ၏။ ထိုအခါ ဒေဝဒတ်သည် မင်းသား ကို "သင်သည် မြေခွေးကို အတွင်းကထား၍ စည်ကြက်သော သောက်ႏာကဲ့သို့ ငါ့က်စွ အောင်မြင်ပြီ' ဟု ထင်မှတ်နေ၏၊ သင့် သောက်ႏာကဲ့သို့ ငါ့လိုစွ အောင်မြင်ပြီ' ဟု ထင်မှတ်နေ၏၊ သင့် သောက်ႏာကဲ့သို့ ငါ့လာစွာ အောင်မြင်ပြီ' ဟု ထင်မှတ်နေ၏၊ သင့် သောက်လောက် မြောက်လောက်ရှိလျှင် သင်ပြစ်သည့် သောကို ကြေသို့စဉ်းစား၍ ကိုယ်တိုင်ပင် မင်းပြုံလုပ်လိမ့် သို့"ဟု ရန်တိုက်သကား ပြောကြားလေ၏။

ေသားက "ာရှင်ဘုရား…ထိုသို့ဖြစ်လျှင် အဘယ် အမှုကို တပင့်ခောင် ငြစမည်နည်း"ဟု မေးလတ်သော် ဒေဝဒတ်သည် "သင့် ခမည်းဘော်ကို အမြစ်ပြတ် သတ်လော့"ဟု ရက်စက်စွာ အကြံပေးစကား ပြောကြားလေ၏။ " အရှင်ဘုရား…တပည့် ဆက်ေ မေညံ့ခောင်သည် ရာဇသွေးဖြစ်၍ လက်နက်ဖြင့် မသတ် ထိုကဲ့ထဲ မဟုတ်ပါလော" ဟု မင်းသားက လျောက်ထားသော အခင် ဒေဝငတ်သည့် "သင့်ခရည်းတော်ကို အာဟာရဖြတ် အစာ ဝတ်ထား၌ သတ်ပါတော့လော"ဟု ရိုင်းပြ ရက်စက်စွာ အကြံ ပေးကား ပြောကြားလေ၏။

ောင္စနည္ကရင္ ကန္လာစေနရွိ စာစိစ္ေခြ၏ အသေသတ်မင်းသည် စည်းတောင် ဗိန္ဓိသာရမင်းတရားကို လွန်ဥငင္မပြင်းသွက် အမိုးခြောင်းခြောင်းထွက်သော သံလှောင် အန်ဥ အကွင္မ်းရတဒေစေလ၏။ "ငါ၏ မယ်တော်မှတပါး အန်ဥး မည်သဘဦးတယောက်အားမျှ ဖူးမြင်ခွင့် မပေးရ" ဟူ၍ လည်း အမိန့်ထုက်ဆင့်လေ၏။

(၁) ထိုအခါ ဝေဒေဟီမိမ္စရားကြီးသည် စားတော် ရွှေခွက်၌ ၇တော်လက် ထည့်ပြီးလျှင် ရင်ခွင်ဖြင့် ဝိုက်၍ ထံလှောင်အမ်သူ ဝင်လေအ်း မင်းကြီးသည် တိုပွဲတော်စာကို စားသုံး၍ မျှတတော် မှအ်း၊ အဇာအထက်မင်းသည်"ဘယ်လိုနည်းဖြင့် ငါ့မေည်းတော်

[ဗုဒ္ဓ

သည် မျတ၍ နေသနည်း''ဟု မေး၍ ထိုအကြောင်းကို ကြားသိရ လေလျှင် ''ငါ့မယ်တော်အား ပွဲတော်စာကို ရင်ခွင်ပိုက်၍ ဝင်ခွင့် မပေးကြွကုန်လင့်''ဟူ၍ ထပ်ဆင့် အမိန့်ထုတ်ပြန်လေသည်။

(၂) ထိုအခါမှစ၍ ဝေဒေဟီမိဖုရားကြီးသည် ပွဲတော်စာကို ဆံထုံး၌ ထည့်ပြီးလျှင် သံလှောင်အိမ်သို့ ဝင်လေ၏။ မင်းကြီးသည် ထိုပွဲတော်စာကို စားသုံး၍ မျှတတော်မူ၏။ ထိုသတင်းစကား ကိုလည်း အဇာတသတ်မင်း ကြားသိလေလျှင် ''ငါ့မယ်တော် အား ဆံထုံး၍ ဝင်ခွင့်မပေးကြကုန်လင့်''ဟူ၍ ထပ်ဆင့် အမိန့် ထုတ်ပြန်လေသည်။

(၃) ထိုအခါ ဝေဒေဟီမိဖုရားကြီးသည် ရွှေခြွေနင်းတို့၌ ပွဲတော်စာကို ထည့်၍ ပိတ်ပြီးလျှင် ခြွေနင်းတို့ကို စီးလျက် ဝင်လေ ၏။ မင်းကြီးသည် မိဖုရားကြီး ရွှေခြေနင်းအတွင်း ထည့်သွင်း ယူဆောင်လာသော ပွဲတော်စာဖြင့် မျှတတော်မူရှာလေ၏။ အဇာတသတ်မင်းမိုက်သည် တဖန် "ဘယ်လိုနည်းဖြင့် ငါ့ခမည်း တော်သည် မျတ၍ နေသနည်း"ဟု မေး၍ ထိုအကြောင်းကို ကြားသိရပြန်လေလျှင် "ငါ့မယ်တော်အား ခြေနင်းစီး၍ ဝင်ခွင့် မပေးကြကုန်လင့်"ဟူ၍ ထစ်ဆင့် အမိန့်ထုတ်ပြန်လေသည်။

(၄) ထိုအခါမှစ၍ ဝေဒေဟီမိဖုရားသည် နံ့သာရေမိုး ျိုး ပြီးလျှင် မိမိကိုယ်ကို စတုမခုဖြင့် လိမ်းသုတ်၍ အပေါ် ရုံခြံလျက် သံလှောင်အိမ်သို့ ဝင်လေ၏။ မင်းကြီးသည် မိဖုရားကြီး၏ကိုယ် ကို လျာဖြင့် လျက်၍ လျက်၍ မျှတတော်မူရှာလေ၏။ အဇာတ-သတ်မင်းမိုက်သည် တဖန်မေး၍ ထိုအကြောင်းကို ကြားသိပြန် လေလျှင် "ဤအချိန်မှစ၍ ငါ့မယ်တော်အား လှောင်အိမ်အတွင်း သို့ ဝင်ခွင့်မပေးကြကုန်လင့်" ဟူ၍ တချက်လွှတ်အမိန့် ထုတ်ဆင့် ပြန်လေသည်။

ဝေဒေဟီမိဖုရားကြီးသည် အတွင်းသို့ ဝင်ခွင့်မရသဖြင့် သံ လှောင်အိမ် တံခါးအနီး၌ ရဝ်တည်ပြီးလျင် "အိုအရှင်သခင် မိန္တိသာရ----အရှင်သည်ပင် ထိုအဇာတသတ် သားမိုက်ကို ငယ်

အဇာတသတ်မင်းမိုက်သည် "အချင်းတို့ … ငါ့ခမည်းတော် သည် ဘယ်လိုနည်းဖြင့် မျှတနေသနည်း"ဟု မေး၍ "အရှင် မင်းမြတ်…ခမည်းတော် မင်းတရားကြီးသည် လူးလာခေါက်ပြန် စင်္ကြံသွားခြင်းဖြင့် မျှတတော်မူနေပါသည်၊ ထို ခမည်းတော် မင်းတရားကြီး၏ ကိုယ်ခန္ဓာအတ္တဘောသည်လည်း ရှေးကထက် သာလွန်၍ တင့်တယ်နေပါသည်" ဟု မင်းချင်းများ၏ လျောက်

ဗိမ္ဗိသာရမင်းကြီး နတ်ရွာခံခြင်း ထိုအချိန်မှစ၍ မင်းကြီးအား အစာအာဟာရဟူ၍ မရှိတော့ပြီ၊ မင်းကြီးသည် လူးလာတုံ့ခေါက် စကြီလျောက်လျက် မိမိရရှိ ပြီးသော သောတာပတ္တိဖလသမာပတ် ချမ်းသာဖြင့်သာ မျှတ တော်မူရှာရ၏။ ထိုသို့ ဖလသမာပတ်ကို မပြတ်ဝင်စားနေသော ကြောင့် မင်းကြီး၏ ကိုယ်ခန္ဓာအတ္တဘောသည် အလွန့်အလွန် တင့်တယ်၍ နေလေ၏။

စဉ်အခါ သတ်နွှင့်မပေးခဲ့ချေ၊ မိမိ၏ ရန်သူကို မိမိသည်ပင် မွှေးမြှ ခွဲ၏၊ ယခုအခါ အရှင်အား ဖူးမြော်ရခြင်းသည် နောက်ဆုံး ဖူးမြော်ရခြင်း ဖြစ်ပါသည်၊ ကျွန်တော်မသည် ဤအချိန်မှစ၍ အရှင်မင်းကြီးတို့ကို ဖူးမြော်နွှင့် မရတော့ပါ၊ ကျွန်တော်မ၏ တစုံတရာ အပြစ်များ ရှိခဲ့လျှင် သည်းခံတော်မူပါ အရှင်သခင် ဗိမ္မိသာရမင်းတရား...."ဟု ပြောဆို ငိုကြွေးမြည်တမ်းကာ အိမ် တော်သို့ ပြန်သွားရှာလေ၏။

ရတနာ] ရှင်ဒေ၀ဒတ်အကြောင်း ၆၁၉

ထားချက်ကို ကြားသိရ၍ "ယခုအခါ ထိုငါ့ခမည်းတော််၏ လူးလာခေါ်က်ပြန် စကြံသွားခြင်းကို ပယ်ရှားစေအံ့" ဟု ကြံစည် ပြီးလျှင် ''ငါ့ခမည်းတော်၏ ခြေဖဝါးတို့ကို သင်ခုန်းခားဖြင့် မွှန်း ကြ၍ ဆီနှင့်ဆားဖြင့် လိမ်းသုတ်နယ်ပြီးလျှင် အလျံကင်းဖဲ ရဲရဲ ည်းညီး ရှားမီးကျီးတို့ဖြင့် ကင်ကြကုန်လော့" ဟု ဆေတ္တာသည် တိုကို စေခိုင်းလေ၏။

ဗိမ္ဗိသာရမင်းကြီးသည် ဆေတ္တာသည်တို့ကို မြင်ရဲလျင် "ဧကန် ၂၂၀၄ ငါ့သားတော်ကို တဦးတယောက်က အမြင်မှန်ရအောင် မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

ပြုလုပ်အပ်သည် ဖြစ်ပေလိမ့်မည်း (ထို့ကြောင့်ပင်) ဤ ဆေတ္တာ သည်တို့သည် ငါ၏ ဆံမုတ်ဆိတ်များကို ပယ်ရိတ်ပြုပြင်ရန် လာ ရောက်ကြကုန်၏"ဟု ကြံစည်စဉ်းစားတော်မူလေ၏။

ဆေတ္တာသည်တို့သည် မင်းကြီး အနီးသို့ သွားရောက်ရှိခိုး ရပ်တည်ကြလေကုန်၏။ မင်းကြီးက "အဘယ့်ကြောင့် လာကြ ကုန်သနည်း"ဟု မေးအပ်ကုန်ရကား ထိုအကြောင်းကို လျှောက် ထားကြလေကုန်၏။ ထိုအခါ မင်းကြီးက ''မောင်တို့မင်း၏ စိတ် အလိုအတိုင်း ပြုကြလော့" ဟု ခွင့်ပြစကား မိန့်ကြားလတ်သော် ဆေတ္တာသည်တို့သည် "အရှင်မင်းကြီး….ထိုင်တော်မူပါလော့" ဟု လျှောက်ထားကြ၍ မင်းကြီးကို ရှိခိုးပြီးလျှင် "အို အရှင်မင်း ကြီး….အကျွန်ုပ်တို့သည် အဇာတသတ်မင်း၏ အာဏာအတိုင်း ပြုကြပါကုန်အံ့၊ အကျွန်ုပ်တို့အား အမျက်ထွက်တော်မမူကြပါလင့်၊ ဤ အမှုသည်ကား အရှင်မင်းကြီးတို့ကဲ့သို့ တရားမင်းတို့အား လားလားမျှ မလျောက်ပတ်ပါ" ဟု လျှောက်ဆိုကြလျက် လက်ဝဲ လက်ဖြင့် ဖမျက်တို့ကို မြံစွာကိုင်ကြ၍ လက်ျာလက်ဖြင့် သင်ဓုန်း ထက်ထက်ကို ကိုင်ကြပြီးလျှင် မင်းကြီး၏ ခြေဖဝါး အပြင်တို့ကို မွန်းကြ၍ ဆိနှင့်ဆားဖြင့် လိမ်းသုတ်နယ်ကြပြီးလျှင် အလျံကင်းမဲ ရဲရည်းညီး ရှားမီးကျီးတို့ဖြင့် ကင်ကြလေကုန်၏။

(မင်းကြီးသည်ကား ရှေးအတိတ် တခုသော ဘဝဝယ် စေတီတော် ယင်ပြင်၌ ဘိနပ်စီးလျက် သွားခဲ့လေသည်၊ ထိုင်နေရန် ခင်းထားအပ် သော ဖျာသင်ဖြူးကိုလည်း မဆေးကြောအပ်သော ခြေတို့ဖြင့် နင်းခဲ့ ဘူးလေပြီ၊ ဤယခု ဓားဖြင့် မွှန်း၍ ဆီဆားသိပ်ကာ ရှားမီးကါးခဲဖြင့် အကင်ခံရခြင်းသည် ထို မကောင်းမှု၏ အကျိုးဆက်တည်းဟု ဆရာတို့ ဆိုတော်မူကြကုန်၏)။

ဗိန္ဗိသာရမင်းကြီးအား သည်းစွာသော ဒုက္ခဝေဒနာတို့ ဖြစ် ကြကုန်၏။ ဗိန္ဗိသာရမင်းကြီးသည် "မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ဂုဏ် ကျေးဇူးတော်သည် သြ----အံ့ဖွယ်ရှိပါပေစွာ့၊ တရားတော်၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးတော်သည် သြ----အံ့ဖွယ်ရှိပါပေစွာ့၊ သံဃာတော်၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးတော်သည် သြ----အံ့ဖွယ်ရှိပါပေစွာ့----ဟု(လုံးဝ ရတနာ] ရှင်ဒေ၀ဒတ်အကြောင်း ၆၂၁

အမျက်မထား) ရတနာသုံးပါး၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးကိုသာ အောက် မေ့တော်မူလျက် စေတီတော်ယင်ပြင်ဝယ် စွန့်ပစ်အဝ်သော ပန်း ကဲ့သို့ ညှိုးနွှမ်းခြောက်သွေ့ကာ စတုမဟာရာဇ်နတ်ပြည်၌ ဝေဿ-ဝဏ်နတ်မင်း၏ အခြံအရံအလုပ်အကျွေး "ဧနဝသဘ"မည်သော နတ်ဘီလူး စစ်မှူးကြီး ဖြစ်လေတော့၏။

> (ဤ၌။ ။ဗိမ္မိသာရမင်းတရားဘဝဝယ် ပုဏ္ဏားသူဌေးပေါင်း (၁၁ဝဝဝဝ)တသိန်းတသောင်းတို့၏ အကြီးအကဲဖြစ်ကာ သောတာပန် အရိယာဖြစ်ခဲ့သောကြောင့် ထိုနတ်ဘီလူး၏အမည်မှာ ''ဧနဝသဘ'' ဟူ၍ တွင်လေသည်။ ဧန=တသိန်းတသောင်း ပုဏ္ဏားသူဌေးအပေါင်း ၏။ ဝသဘ=အကြီးအကဲ-ဟု ဆိုလိုသည်။

> "ထိုသို့ သောတာပန်အရိယာကြီးဖြစ်ပါလျက် အဘယ့်ကြောင့် အောက်တန်းကျသည့် စတုမဟာရာဇ်နတ်ဘီလူးမျိုး၌ ဖြစ်ရသနည်း" ဟူ၍ မေးဖွယ်ရှိ၏။ ထိုအမေး၏အဖြေကို ထိုဇနဝသဘနတ်ဘီလူးသည် ပင် ဖြေကြားအပ်ပြီး ဖြစ်လေသည်။

ဖြေကြားပုံမှာ—သူသည် စတုမဟာရာဇ်နတ်ပြည်မှ စုတေ၍ လူ့ ပြည်၌ မင်းအဖြစ် ခုနစ်ဘဝ, လူ့ပြည်မှ စုတေ၍ စတုမဟာရာဇ် နတ်ပြည်၌ ခုနစ်ဘဝ သံသရာလည်ဘူးခဲ့ရလေပြီ၊ ဤသို့ ရှေးက ခုနစ်ဘဝ ဆက်ကာ ထိုစတုမဟာရာဇ်နတ်ပြည်၌ နေဘူးဖြစ်ဘူးလေသောကြောင့် ပင် ယခုအခါ သောတာပန်အရိယာဖြစ်၍ ရိတနာသုံးပါးတို့၌ များစွာ သော ကိုသိုလ်ကောင်းမှုကို ပြုလုပ်ကာ ထိုကောင်းမှုအာနုဘော်ကြောင့် အထက်အထက်နတ်ပြည်တို့၌ ဖြစ်ခြင်းငှါ စွမ်းနိုင်ပါသော်လည်း "ဘဝ များစွာ ကာလရှည်ကြာ ဖြစ်ခဲ့ဘူး နေခဲ့ဘူးသည့်အတွက် စတုမဟာ ရာဇ်နတ်ပြည်၌ ဘဝနိကန္တိ အားကြီးခဲ့လေသည်၊ ထိုသို့ စတုမဟာရာဇ် နတ်ပြည်၌ ဘဝနိကန္တိ(=ဘဝ၌တပ်မက်သောတဏှာ)အားကြီးသော . ကြောင့် 'ထိုစတုမဟာရာဇ်နတ်ပြည်၌ပင် ယခုအခါ ဖြစ်ရလေသည်---ဟု ၎င်းဧနဝသဘ နတ်ဘီလူးကိုယ်တိုင်ပင် သုတ်မဟာဝါပါဠိတော် ဇနဝသဘသုတ်၌----ဇ္လာတော သတ္တ တတော သတ္တ၊ သံသရာနိ စတုဒ္မသ။ နိဝါသမဘိဇာနာမိ၊ ယတ္တ မေ ဝုသိတံ ပုရေ—— ဟူ၍ ထုတ်ဖော်ဝန်ခံ ဖြေကြားထားလေသည်။ ။ ။ဒီဋ္ဌ၊၂၊၂၃၁-မှ)။

အဇာတသတ်မင်းသည် "အချင်းတို....သွားကြလော့၊ငါ့ခမည်း တော်ကို လွှတ်လိုက်ကြလော့" ဟု အရေးတကြီး အမိန့်တော် ထုတ်ဆင့်လေသည်။ ထိုအခါ အမတ်များသည် "အရှင်မင်းကြီး.... အဘယ်မှာလျင် လွှတ်နိုင်တော့အံ့နည်း"ဟု ပြောဆိုကြကာ အခြား (ခမည်းတော် နတ်ရွာစံကြောင်း)လျောက်လွှာကို မင်း၏လက်သို့ ဆက်သကြလေကုန်၏။ အဇာတသတ် မင်းသည် ခမည်းတော် နတ်ရွာစံကြောင်း ကြားသိရလေလျှင် သည်းစွာ ငိုကြွေးလျက် မယ် တော် ဝေဒေဟီမိဖုရားကြီးအနီးသို့ သွားရောက်၍ "အိုမယ်တော်.... အကျွန်ုပ်ဖွားမြင်သော အခါက အကျွန်ုပ်ခမည်းတော်၏ စိတ် သန္တာန်ဝယ် သား၌ ချစ်ခြင်း ဖြစ်ရှိပါသလော"ဟု မေးလေ၏။ ဝေဒေဟီမိဖုရားကြီးက"သားမိုက်---ဘယ့်နှယ်ပြောပါလိမ့်၊ သင် ငယ်ရွယ်စဉ်အခါက သင်၏ လက်ချောင်းမှာ ခူနာ ပေါက်ခဲ့လေ

တော် ဗိန္ဓိသာရမင်းကြီး နတ်ရွာစံကြောင်း လျှောက်ကြားလွှာ နှစ်စောင်တို့ သက်ဆိုင်ရာ အိမ်တော်ဝန်, ထောင်ဝန်တို့ထံမှ နန်းတော်သို့ တချိန်တည်းပင် ရောက်ရှိလာလေ၏။ အပါးတော်မြံ အမတ်တို့သည် "သားတော် ဖွားမြင်ကြောင်း လျောက်ကြားလွှာကို ရှေးဦးစွာ ဆက်သမှ သင့်လျော်မည်" ဟု တိုင်ပင် ညီညွှတ်ကြ၍ ထိုလျောက်ကြားလွှာကို အဇာတသတ်မင်း လက်သို့ ဆက်သကြလေကုန်၏၊ ထိုလျောက်ကြားလွှာကို အဇာတသတ်မင်း လက်သို့ ဆက်သကြလေကုန်၏၊ ထိုလျောက်ကြားလွှာကို အဇာတသတ်မင်း သာ ခဏမှာပင် အဇာတသတ်မင်းအား သား၌ ချစ်ခြင်းပြင်းစွာ ဖြစ်ရှိကာ တကိုယ်လုံး ချောက်ချားစေလျက် ရိုးတွင်းခြင်ဆီကို ခိုက်၍တည်လေ၏။ထိုခဏမှာပင်"ငါဖွားမြင်သောအခါကလည်း ငါ့ခမည်းတော်၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် ဤနည်းအတိုင်းပင် သား၌ ချစ်ခြင်း ပြင်းစွာဖြစ်ရှိပေလိမ့်မည်" ဟု အောက်မေ့ကာ ခမည်း တော်၏ ကျေးဇူးကို သတိရ သိရှိလာလေ၏။

ရူနိုက်နောက်မှ နောင်စာ-ရ ခမည်းတော် ဗိမ္ဗိသာရမင်းကြီး နတ်ရွာစံသော ထိုနေ့မှာပင် အဇာတသတ်မင်းမိုက်၏ မိဖုရားမှ ဥဒယဘဋ္ဌမည်သော သား တော်ကို ဖွားမြင်လေ၏။ သားတော်ဖွားမြင်ကြောင်းနှင့် ခမည်း တော် ဗိမ္ဗိသာရမင်းကြီး နတ်ရွာစံကြောင်း လျှောက်ကြားလွှာ နှစ်စောင်တို့ သက်ဆိုင်ရာ အိမ်တော်ဝန်, ထောင်ဝန်တို့ထံမှ နန်းတော်သို့ တချိန်တည်းပင် ရောက်ရှိလာလေ၏။ ရှင်ဒေဝဒတ်အကြောင်း ၆၂၃

ရတနာ]

သည်၊ ထိုအခါ အထိန်းတော်တို့သည် မောင့်ကို အငိုတိတ်အောင် မရော့နိုင်ကြလေတော့သည့် အဆုံး၌ မောင့်ကို ပွေ့ချံယူကြကာ တရားလွှတ်ရုံး အဆုံးအဖြတ်ပေးရာဌာန၌ ထိုင်နေသော မောင့် ခမည်းတော်ထံသို့ သွားရောက် အပ်နှံကြရလေသည်။ မောင့် ခမည်းတော်သည် ခူနာ ပေါက်နေသော မောင့်လက်ကို မိမိ ခံတွင်း၌ ငုံ၍ ထားလေသည်။ အာင္သေရသဖြင့် ခူနာသည် မောင့် ခမည်းတော်၏ ခံတွင်းထဲမှာပင် ပြည်ပေါက်ခဲ့လေသည်၊ ထိုအခါ မောင့်ခမည်းတော်သည် မောင့် အပေါ်မှာ လွန်စွာ ချစ်မြတ်နိုး လွှလောကြောင့် သွေးပုပ်နှင့်ရောနှောသော ထိုပြည်ကို (ထွေးပစ် လိုက်လျှင် မောင်နိုးမည်စိုးသဖြင့်) ထွေးအန် ပစ်တော်မမူဝံ မျို၍ ချလေသည်။ မောင့်ခမည်းတော်သည် မောင့်အပေါ်မှာ ဤမျှပင် ချစ်ခင်ရှာတော်မူလေသည်"ဟု အကျယ်တဝင့် ဖြေကြား ပြောဆို သောအခါ အဇာတသတ်မင်းသည် သည်းစွာငိုကြွေးမြည်တမ်း၍ ခမည်းတော်၏ စျာပနကိစ္စကို ပြုလုပ်ရာလေ၏။

ရှင်ဒေဝဒတ် လူသတ်သမားတို့ကို စေလွှတ်ခြ**င်း** 

ထိုနောက် ရှင်ဒေဝဒတ်သည် အဇာတသတ်မင်းသားထံသို့ သွားရောက်ပြီးလျှင် အဇာတသတ်မင်းသားကို"မင်းမြတ်....ရဟန်း ဂေါတမကိုသတ်မည့် မင်းချင်း ယောက်ျားတို့ကို စေလွှတ်လော့" ဟု ပြောဆို လေ၏။ အဇာတသတ် မင်းသားသည် မင်းချင်း ယောက်ျားတို့ကို "အချင်းတို့....အရှင်ဒေဝဒတ်ပြောသည့်အတိုင်း ပြုလုပ်ကြကုန်လော့"ဟု ပြောဆို မှာထား၍ ရှင်ဒေဝဒတ်ထံသို့ လွှတ်လိုက်လေ၏။

ထိုအခါ ရှင်ဒေဝဒတ်သည် (ပဌမ) ယောက်ျားတယောက်ကို "ဒါယကာ----သွားလော့၊ ဤမည်သော အရပ်၌ ရဟန်းဂေါတမ သည် နေလျက်ရှိ၏၊ ထိုရဟန်းဂေါတမကို သတ်ပြီးလျှင် ဤမည် သောလမ်းဖြင့် ပြန်ခဲ့လော့"ဟု စေခိုင်းလေ၏။

ထိုယောက်ျား ုပြန်လာမည့် လမ်း၌ (ဒုတိယ အသုတ်) ယောက်ျားနှစ်ယောက်တို့ကို ''ဤလမ်းမှ လာသော ယောက်ျား

ရူဆတ်ခဲမားတို့ ခောတာဗန် စာည်ကြံခြန်း ထိုအခါ ထိုပဋမယောက်ျားသည် သန်လျက်နှင့် ကာကို ယူကာ လေးနှင့် တောင့် ( == မြှားကျည်တောက်)ကို လွယ်၍ မြတ်စွာဘုရားထံသို့ သွားရောက်ပြီးနောက် မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အနီး၌ ကြောက်,ထိတ်,ရွံရှား,တုန်လှုပ်ချောက်ချားလျက် တောင့် တင်းသောကိုယ်ဖြင့် ရပ်နေလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထိုယောက်ျားကို မြင်တော်မူ၍ ''ဒါ-ယကာ----လာလော့၊ မကြောက်လင့်"ဟု မိန့်ခေါ် တော်မူလေ၏။ ထိုအခါ ထိုပဋမယောက်ျားသည် (အကြောက်ပြေကာ)သန်လျက် နှင့် ကာကို သင့်ရာ၌ ထား၍ လေးနှင့်တောင့် ( == မြှားကျည် တောက်)ကို ချ၍ မြတ်စွာဘုရားထံသို့ ချဉ်းကဝ်ပြီးနောက် မြတ်စွာ ဘုရား၏ ခြေတော်တို့၌ ဦးတိုက်ပြီးလျှင် မိမိအပြစ်ကို ဝန်ခံ တောင်းပန် ကန်တော့လေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း ထို ဒါယကာ၏ အပြစ်ကို သည်းခံတော်မူကြောင်း မိန့်ကြားတော်မူ

ထိုယောက်ျားရှစ်ယောက် ပြန်လာမည့်လမ်း၌ (ပဉ္စမအသုတ်) ယောက်ျား တဆယ့်ခြောက်ယောက်တို့ကို ''ဤလမ်းမှ လာကြ သော ယောက်ျား ရှစ်ယောက်တို့ကို သတ်ပြီးလျှင် ဤမည်သော လမ်းဖြင့် ပြန်ခဲ့ကြလော့''ဟု ပြောဆိုမှာကြား ချထားလေ၏။

ထိုယောက်ျား လေးယောက် ပြန်လာမည့်လမ်း၌ (စတုတ္ထ အသုတ်)ယောက်ျားရှစ်ယောက်တို့ကို "ဤလမ်းမှ လာကြသော ယောက်ျားလေးယောက်တို့ကို သတ်ပြီးလျှင် ဤမည်သောလမ်း ဖြင့် ပြန်ခဲ့ကြလော့"ဟု ပြောဆိုမှာကြား ချထားလေ၏။

ထို ယောက်ျားနှစ်ယောက် ပြန်လာမည့် လမ်း၌ (တတိယ အသုတ်)ယောက်ျားလေးယောက်တို့ကို"ဤလမ်းမှ လာကြသော ယောက်ျားနှစ်ယောက်တို့ကို သတ်ပြီးလျှင် ဤမည်သောလမ်းဖြင့် ပြန်ခဲ့ကြလော့"ဟု ပြောဆိုမှာကြား ချထားလေ၏။

တယောက်ကို သတ်ပြီးလျှင် ဤမည်သောလမ်းဖြင့် ပြန်ခဲ့ကြလော့'' ဟု ပြောဆိုမှာကြား ချထားလေ၏။

ßjg

ရတနာ ] ရှင်ဒေဝဒတ်အကြောင်း ၆၂၅

ပြီးလျှင် ထိုယောက်ျားအား မဂ်ဖိုလ်ရောက်ကြောင်း ဒါနကထာ, သီလကထာ အစရှိသော တရားဒေသနာအစဉ်ကို ဟောကြား တော်မူသဖြင့် ထိုပဌမယောက်ျားသည် သောတာပန် အရိယာ ဖြစ်ပြီးနောက် လောကုတ္တရာသရဏဂုံ(တထိုင်တည်းမှာပင်)ခံယူ လေတော့၏။

ထိုအခါမြတ်စွာဘုရားသည် ထို(ပဌမ)ယောက်ျားကို "ဒါယ-ကာ----သင်သည် ဤလမ်းဖြင့် မသွှားလင့်၊ ဤမည်သောလမ်းဖြင့် သွှားလော့"ဟု မိန့်တော်မူကာ အခြားလမ်းဖြင့် လွှတ်တော်မူ လိုက်၏။

ထိုအခါ (ဒုတိယအသုတ်) ယောက်ျား နှစ်ယောက်တို့သည် "အသို့နည်း = ဘယ့်နှယ်လဲ၊ ထိုယောက်ျား တယောက်သည် လာခဲ့လှဘိတကား"ဟု ခရီးရင်ဆိုင် သွားကြလေသော် ရှေးနည်း အတူပင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို သစ်ပင်တပင်၏ အရင်း၌ ထိုင်နေ တော်မူသည်ကို ဖူးမြင်ကြရ၍ မြတ်စွာဘုရားထံတော်မှောက်သို့ သွားရောက်ဝပ်လျိုး ရှိခိုးကြပြီးလျှင် အပြစ်လွတ်ရာအရပ်၌ ထိုင် နေကြလေကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရားသည် ထို (ဒုတိယအသုတ်) ယောက်ျားနှစ်ယောက်တို့အား အစဉ်အတိုင်းသော တရားဒေသ-နာကို ဟောကြား သစ္စာလေးပါးကို ပြ၍ သောတာပတ္တိဖိုလ်၌ တည်စေတော်မူပြန်လေ၏။ ထိုယောက်ျား နှစ်ယောက်တို့သည် လည်း ( ပဌမ ) ယောက်ျားတယောက်နည်းတူ သောတာပန် အရိယာဖြစ်ပြီးနောက် လောကုတ္တရာ သရဏဂုံကို ခံယူဆောက် တည်ကြလေ၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားသည် ထို(ဒုတိယအသုတ်) ယောက်ျား နှစ်ယောက်တို့ကို ''ဒါယကာတို ··· သင်တို့သည် ဤလမ်းဖြင့် မသွားကြလင့်၊ဤမည်သောလမ်းဖြင့် သွားကြလော့"ဟု မိန့်တော် မူကာ အခြားလမ်းဖြင့် လွှတ်တော်မူလိုက်၏။ ထိုအခါ (တတိယအသုတ်)ယောက်ျားလေးယောက်တို့သည် (ပေယျာလ)။ လေ၏။ ထိုယောက်ျား တက်ျိပ်ခြောက်ယောက်တို့ ရှေးနည်းအတူ လောကုတ္တရာသရဏဂုံ ခံယူဆောက်တည်ပြီးကြသောအခါ ထို ယောက်ျား တက်ျိပ်ခြောက်ယောက်တို့ကိုလည်း "ဒါယကာတိူ.... သင်တို့သည် ဤလမ်း(ဒေ၀ဒတ် ညွှန်လိုက်သည့်လမ်း)ဖြင့် မသွား ကြလင္ခ်ီ၊ ဤမည်သောလမ်းဖြင့် သွားကြလော့"ဟု မိန့်တော်မူကာ အခြားလမ်းဖြင့် လွှတ်တော်မူလိုက်၏။ ထိုအခါ ထို (ပဌမ)ယောက်ျားတယောက်သည် ရှင်ဒေ၀ဒတ် ထံသို့ ချဉ်းကပ်ပြီးနောက် ရှင်ဒေဝဒတ်ကို "အရှင်ဘုရား....အကျွန်ုပ် သည် ထိုမြတ်စွာဘုရားကို မသတ်နိုင်ပါ၊ထိုမြတ်စွာဘုရားရှင်သည် တန်ခိုးအာနုဘော် ကြီးမြတ်တော်မူလှပါပေ၏"ဟု ပြောဆိုလတ် သော် ရှင်ဒေ၀ဒတ်သည် "ဒါယ်က်ာ…တန်ပြီ ( = တော်ပြီ)၊ သင်သည် ရဟန်းဂေါတ်မကို မသတ်နှင့်တော့၊ငါသည်ပင် ရဟန်း ဂေါတမကို သတ်ပေအံ့"ဟု ပြောဆိုလေ၏။

(ပေယျာလ)။ ထိုအခါ (ပဉ္စမအသုတ်)ယောက်ျား တဆယ့်ခြောက်ယောက် တိုသည် ''အသို့နည်း == ဘယ့်နှယ်လဲ၊ ထိုယောက်ျားရှစ်ယောက် တို့သည် လာခဲ့လှကုန်ဘိတကား"ဟု ခရီးရင်ဆိုင် သွားကြလေ သော် ရှေးနည်းအတူပင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ဖူးမြင်ကြရ၍ မြတ်

စွာဘုရားထံတော်မှောက်သို့ သွားရောက်ဝပ်လျှိုး ရှိခိုးကြပြီးလျှင်

အပြစ်လွှတ်ရာအရပ်၌ ထိုင်နေကြလေကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရားရှိင်

သည် ထို(ပဉ္စမအသုတ်) ယောက်ျား တဆယ့်ခြောက်ယောက်

တို့အားလည်း အစဉ်အတိုင်းသော တရားဒေသနာကို ဟောကြား

သစ္စာလေးပါးကို ပြ၍ သောတာပတ္တိဖိုလ်၌ တည်စေတော်မူပြန်

ထိုအခါ (စတုတ္ထအသုတ်) ယောက်ျား ရှစ်ယောက်တို့သည်

6,6

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

[ 43

လူသတ်သမားများကို သောတာပတ္တိဖိုလ်ရောက် ချီးမြှောက် တော်မူပြီးနောက် တနေ့သ၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဂိစ္ဈကုဋ် တောင်ရှိပ်၌ လူးလာခေါ်က်ပြန် စကြီကြွနေတော််မူဆဲဖြစ်၏။ ထို

မြတ်စွာဘုရားကို သွေးစိမ်းတည်အောင်ပြုခြင်း

အာနန္တရိယကံကို ဆည်းပူးအပ်လေပြီ''ဟု မိန့်တော်မူ၏။ ရဟန်းတို့သည်မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို မဒ္ဒကုစ္ဆိဥယျာဉ်ကျောင်း တိုက်သို့ ပင့်ဆောင်ကြလေ၏၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထိုမဒ္ဒကုစ္ဆိ ကျောင်းတိုက်မှလည်း ''ငါဘုရားသည် ဇီဝက၏ သရက်ဥယျာဉ် ကျောင်းတိုက်သို့ သွားလိုသည်၊ ထိုကျောင်းတိုက်သို့ ငါဘုရားကို ဆောင်ကြကုန်လော့''ဟု မိန့်တော်မူ၏၊ ရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာ ဘုရား အမိန့်ရှိတော်မူသည့်အတိုင်း ဇီဝက၏ သရက်ဥယျာဉ် ကျောင်းတိုက်သို့ မြတ်စွာဘုရားကို ပင့်ဆောင်ကြလေ၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရဟန်းတို့ကို ''ရဟန်းတို့···· ဒေဝဒတ်သည် ပြစ်မှား, သတ်ဖြတ်လိုသောစိတ်ရှိလျက် ငါဘုရား အား သွေးစိမ်းကို ဖြစ်စေ တည်စေရကား ရှေးဦးစွာသော ဤ အာနန္တရိယကံကို ဆည်းပူးအပ်လေပြီ''ဟု မိန့်တော်မူ၏။

၂၀၈၈ မြေစတ်နို့္ရမယ္လေစေးကို မြစစေ တည်စေ။။ \_\_\_\_\_ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အထက်သို့ မော့ကြည့်ပြီးလျှင် ရှင်ဒေ၀ဒတ်ကို "မဂ်ဖိုလ်မှ အချည်းနှီးဖြစ်သော ယောက်ျား···· သင်သည် ပြစ်မှားလိုသောစိတ်ရှိ သတ်လိုသောစိတ်ရှိလျက် ငါ ဘုရားအား သွေးစိမ်းကို ဖြစ်စေ တည်စေဘိ၏၊ သို့ရကား သင် သည် များစွာသော မကောင်းမှုကို ပွါးစေအဝ်လေပြီ"ဟု မိန့် တော်မူ၏။

အခါ ရှင်ဒေ၀ဒတ်သည် ဂိဇ္ဈကုရ်တောင်သို့ တက်၍ "ဤကျောက် တိုးဖြင့် ရဟန်းဂေါတမကို သတ်အံ့''ဟု ကြံစည်ကာ ကြီးစွာသော ကျောက်တုံးကို လှိမ့်ချလိုက်လေ၏။ ထိုအခါ တောင်ထွတ်နှစ်ခု တို့သည် အလိုလိုလာလတ်၍ ထိုလိမ့်ကျလာသော ကျောက်တုံးကို ခံလင့်ကုန်၏၊ ထိုကျောက်တုံးမှ ကျောက်လွှာစင်၍ မြတ်စွာဘုရား ရှင်၏ ခြေတော်၌ သွေးစိမ်းကို ဖြစ်စေ တည်စေ၏။

ရတနာ ] ရှင်ဒေဝဒတ်အကြောင်း ၆၂၇

ဆရာကြီး ၆၀ကသည် ထိုအကြောင်းကို ကြား၍ မြတ်စွာဘုရား ထံတော်သို့ သွားရောက်ပြီးလျှင် အနာကို ဆေးကုရန်အတွက် အလွန်ထက်သောဆေးကိုတင်၍ အနာကို အ၀တ်( == ပန္နီး)စည်း ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရား----အကျွန်ုပ်သည် မြို့တွင်း၌ လူတယောက်အား ဆေးပေး မဟာဗုဒ္မဝင် [ ဗုဒ္မ

ထားပါသည်၊ တိုလူနာထံသို့သွားပြီးလျှင်တဖန်ပြန်၍လာပါမည်၊ ဤဆေးကို အကျွန်ုပ် ပြန်လာသည်တိုင်အောင် (အဝတ် = ပန္နီး အစည်းကိုမဖြေပဲ) စည်းမြဲတိုင်းသာ ထားရှိစေလိုပါသည်"ဟု လျှောက်ထား၍ ဆရာဇီဝကသည် မြတွင်းလူနာထံ သွားရောက်၍ ထို လူနာအတွက် ပြုဖွယ်ကိစ္စကို ပြုလုပ်ပြီးလျှင် မြူတော်တံခါး ပိတ်ချိန်နီးလတ်မှ ပြန်လာသည်ရှိသော် တံခါးအရောက် အမှီ မလာနိုင်ပဲ ရှိလေ၏။

၆၂ဂ

ထိုအခါ ဆရာဇီဝက၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် "ငါသည် သာမန် လူတယောက်အပေါ်မှာကဲ့သို့ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ခြေတော်၌ ထက်မြက်သောဆေးကိုတင်၍ အနာကို အဝတ် = ပန္နီး စည်းခဲ့ လေပြီ၊ သို့ရကား ငါသည် ဝန်လေးသောအမှုကို ပြမိခဲ့လေပြီ တကား၊ ဤအချိန်ကား ထိုဆေးအဝတ်ကို ဖြေရမည့် အချိန်မြစ် သည်၊ထိုဆေးအဝတ်=ပန္နီးကိုမဖြေမိသော် တညဉ့်လုံးလုံးမြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကိုယ်တော်၌ ပြင်းစွာ ပူလောင်မှု ဖြစ်ချေတော့မည်" ဟု ကြံစည်ပူပန်မှု ဖြစ်လေ၏။ ထိုခဏာ၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အရှင်အာနန္ဒာမထေရ်ကို ခေါ် တော်မူ၍ "ချစ်သား အာနုန္ဓာ.... ဆရာဇီဝကသည် မိုးချုဝ်မှ ပြန်လာသည်ဖြစ်၍ တံခါးအရောက် အမှီမလာနိုင်ပဲ ရှိလေသည်၊ ဤအချိန်သည် အနာကို အဝတ် = ပန္နီးဖြေရမည့် အချိန်တည်းဟု ကြံစည်ပူပန်နေသည်၊ ချစ်သား အာနန္ဒာ····ထိုအဝတ် = ပန္နီးကို ဖြေလော့"ဟု မိန့်ဆိုတော်မူ၏။ အရှင်အာနန္ဒာမထေရ်သည် မြတ်စွာဘုရားရှင် အမိန့်တော်ရှိသည့်

အတိုင်း အဝတ် = ပဋ္ဌိးကို ဖြေလိုက်သည်၊ အနာသည် သစ်ပင်မှ သစ်ခွံပမာ ကင်းကွာ ပျောက်ရှင်း၍ သွားလေ၏။

ဆရာဇီဝကသည် (မြို့တံခါးဖွင့်လျှင် ဖွင့်ခြင်း) အရက်အတွင်း မှာပင် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ လျင်မြန်စွာ လာရောက်၍ "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား....အသို့နည်း=ဘယ့်နှယ်လဲ၊ အရှင်ဘုရားတို့၏ ကိုယ်တော်၌ ပူလောင်မှုများ ဖြစ်ပါသေးသ လား"ဟု မေးလျောက်လေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ဇီဝက.... ငါဘုရား၏အဖို့ရာ မဟာဗောဓိမဏ္ဍိုင်တုံန်းကပင် ပူလောင်မှု ခပ်သိမ်း ငြိမ်းအေးပြီး ဖြစ်လေသည်"ဟု မိန့်တော်မူ၍ စကား အနုသန္ဓေ ဆက်စပ်ပြီးလျှင် တရားဟောတော်မူလိုသည်ဖြစ်၍ ဤ ဆိုလတ္တံ့သော ဂါထာကို ဟောကြားတော်မူ၏——

> ဂတဒ္ဓိနော ၀ိသောကဿ၊ ၀ိပ္ပမုတ္တဿ သဗ္ဗဓိ။ သဗ္ဗဂန္ထပဟိနဿ၊ ပရိဋ္ဌာဟော န ၀ိဇ္ဇတိ။

ဇီဝက = ကျောင်းတိုက်ဒါယကာ ဆရာဇီဝက… ။ ဂတဋိနော = သံသရာခရီး ကူးမြောက်ပြီးဖြစ်ထသော။ ဝိသောကဿ=စိုးရိမ်မှုခပင်း ကင်းပြီးထသော။ သဗ္ဗဓိ = ခန္ဓာစသား ခပ်သိမ်းသော တရားတို့၌။ ဝိပ္ပမုတ္တဿ = သံယောဇဉ်အဖွဲ့ခပင်းမှ ရှင်းရှင်းလွှတ်ပြီးထသော။ သဗ္ဗ-ဂန္ထ ပဟိနဿ = အလုံးစုံသော ဂန္ထ တရားကို ပယ်ရှား ပြီးလတ် ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်မြတ်၏သန္တာန်၌။ ပရိဠာဟော = မရွှင်ညှိုးချုံး စိတ်နှှလုံးပူပန်ခြင်းသည်။ နှ ဝိဇ္ဇတိ = တစိုးတစ် မရှိချေ။

(ပူပန်မှု = ပူလောင်မှုသည် (၁) ကာယိကပရိဠာဟ = ကိုယ်၌ မှီလာ ပူလောင်မှု (၂) စေတသိကပရိဠာဟ=စိတ်၌မှီသော ပူလောင် မှုဟူ၍ နှစ်မျိုးရှိသု ရဟန္တာပုဂ္ဂိုလ်၏သန္တာန်၌ အချမ်းအပူစသည်နှင့် စပ်၍ ကိုယ်ပင်ပန်းမှုဖြစ်သောကြောင့် ကာယိကပရိဠာဟ= ကိုယ် ပူလောင်ဆင်းရဲမှု မငြိမ်းချေ၊ ထိုကာယိကပရိဠာဟ= ကိုယ်ပူလောင် ဆင်းရဲမှုကို ရည်၍ ဆရာဇီဝက-က မေးမြန်းခြင်း ဖြစ်သည်။ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည်ကား ဓမ္မရာဇ်ဖြစ်တော်မူသည့်ပြင် တရားဟောမှု အစီ အရင်၌ သူမတူငာန်အောင် ကျွမ်းကျင်လိမ္မာတော်မူလှသောကြောင့် စေတသိကပရိဠာဟစိတ်ပူလောင်ဆင်းရဲမှုနှင့် စပ်၍ ဒေသနာကိုပြန်နှစ် စေတော်မူလိုရကား "ဇီဝက…ဖော်ပြရာပါ ဂုဏ်ကျေးဇူးနှင့်ပြည့်စုံသော ရဟန္တာအရှင်မြတ်အား ပူလောင်ဆင်းရဲမှု လုံးဝမရှိ"ဟု ဖြေဆိုတော်မူ သည်။ ဇီဝက-က ကာယိကပရိဠာဟ ရှိ မရှိမေး၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်က စေတသိကပရိဠာဟ မရှိကြောင်း ဖြေတော်မူသည်ဟု ဆိုလိုသည်)။ ဒေသနာဒုနိ ဂိုး ဆုံးလတ်သောအခါ များစွာသော သတ္တဝါတို့

ဟု မိန့်တော်မူပြီးလျှင် (အောက်စာမျက်နှာ ၆၀၉-၆၁၀-တို့၌ အရှင် မောဂ္ဂလ္လာန် မထေရ်အား ဟောကြားတော် မူသော နည်း အတိုင်း) လောက၌ ဆရာ ၅-မျိုးရှိကြောင်း, ထိုဆရာ ၅-မျိုးတို့ ကိုသာကျင် တပည့်တို့က စောင့်ရှောက်ရန် လိုအပ်ကြောင်း ထို ဆရာ ၅-မျိုးတို့သည်သာလျင် တပည့်တို့၏ အစောင့် အရှောက်ကို လိုလား တောင့်တကြောင်း (နှင့်) ကိုယ်တော်မြတ်မှာမူ အမှန် တကယ်ပင် စင်ကြယ်သော သီလှ စင်ကြယ်သော အသက်မွေးမှု, စင်ကြယ်သော တရားဟောခြင်း, စင်ကြယ်သော ပြောဆိုခြင်း, စင်ကြယ်သော ဥာဏ်အမြင်ရှိတော်မူသောကြောင့် စင်ကြယ်သော သီလရှိ၏ဟု ဝန်ခံတော်မူကြောင်း, စင်ကြယ်သော အသက်မွေးမှု

"အဋ္ဌာနမေတံ ဘိက္ခဝေ အနဝကာသော၊ ယံ ပရပက္က<del>-</del> မေန တထာဂတံ ၆၀တာ ဝေါရောပေယူ၊ အနုပက္ကမေန ဘိက္ခဝေ တထာဂတာ ပရိနိဗ္ဗာယန္တိ ≕ ရဟန်းတို့.... သူတပါး လုံ့လဖြင့် မြတ်စွာဘုရားကို သတ်နိုင်ရာသော အကြောင်းအခွင့် လုံးဝမရှိဖြစ်သည်။ ရဟန်းတို့...မြတ်စွာ ဘုရားတို့သည် သူတပါးက လုံ့လ မပြုရပဲ ပရိနိဗ္ဗာန် စံတော်မူကုန်၏"----

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထိုအသံကို ကြား၍ (သိတော်မူလျက် ပင်) အရှင်အာနန္ဒာကို မေးတော်မူ၍ အရှင်အာနန္ဒာက ထို အကြောင်းကို ပြန်ကြား၊ လျောက်ထားလေလျှင်၊ ထို၊ ရဟန်းတို့ကို ရွှေတော်မှောက်သို့ ခေါ်စေတော်မူပြီးလျင်–

ထိုအခါ''ဒေ၀ဒတ်က မြတ်စွာဘုရားအား သတ်ဖြတ်ရန် အား ထုတ်သတဲ့" ဟူသော စကားကို ကြားသိကြသော ရဟန်းများစွာ တို့သည် မြတ်စွာဘုရား သီတင်းသုံးတော်မူရာ ကျောင်းတော်၏ ပတ်ဝန်းကျင် အရပ်မှ အထပ်ထပ်ရံကြကုန်၍ ပြင်းပြကျယ်လောင် သော အသံဖြင့် တရားစာပေ ရွတ်အံသရစ္ဈာယ်မှု ပြုကြကုန်လျက် မြတ်စွာဘုရား အတွက် စောင့်ရှောက်မှု, ကာကွယ်မှု, လုံခြုံစေမှု ပြုလုပ်ကြရန် လူးလာခေါက်ပြန် စကြံသွှားလျက်နေကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရားကို ရဟန်းတို့က အထူးသဖြင့် စောင့်ရှောက်ကြခြင်း

ရှင်ဒေ၀ဒတ်အကြောင်း ၆၃၁ ရတနာ ]

ရှိ၏ဟု (ပ) စင်ကြယ်သော ဥာဏ်အမြင်ရှိ၏ဟု ဝန်ခံတော်မူ ကြောင်း, ထိုကြောင့် တပည့်တိုက စောင့်ရှောက်ရန်မလိုကြောင်း, ကိုယ်တော် မြတ်ကလည်း တပည့်တို့၏ အစောင့် အရှောက်ကို တောင့်တလိုလားတော်မမူကြောင်း, သူတပါးလုံ့လဖြင့် မြတ်စွာ ဘုရားကို သတ်နိုင်ရာသော အကြောင်းအခွင့် လုံးဝမရှိကြောင်း, သူတပါးလုံ့လမပြုရပဲ မြတ်စွာဘုရားတို့သည် ပရိန်ဗ္ဗာန် စံတော် မူကြကြောင်းများကို မိန့်တော်မူ၍ ထိုရဟန်းတို့ကို----

> ''ရဟန်းတို့....သင်တို့သည် နေမြဲ ကျောင်းသို့သာ သွှား ကြကုန်လော့၊ ရဟန်းတို့....မြတ်စွာဘုရားတို့သည် သူတပါး စောင့်ရှောက်မှ အသက်ဘေးလုံခြုံသည့် ပုဂ္ဂိုလ်များမဟုတ် ကြကုန်"—–

ဟူ၍ မိန့်တော်မူလေ၏။

နုဂဋ္ဌဂဂိရိဆင်ကို စေလွှတ်ခြင်း (ဤ နာဋ္ဌာဂီရိဆင်ကို စေလွှတ်သောအကြောင်းအရာကား ဝိနည်း စူဠဝါ သံဃဘေဒကက္ခန္ဓက၌၎င်း အသီတိနိပါတ် စူဠဟံသဇာတ် အဋ္ဌ-က်ထာ၌၎င်း လာရှိ၏၊ ထိုတွင် ဤကျမ်း၌ စုဠဟံသီဇာတ်အဋ္ဌကထာကို မှီ၍ ရေးပေအံ့) —

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဆရာဇီဝက ဆေးကုသ ပေးသဖြင့် ပကတိ ကျွန်းမ်ာတော်မူကာ ရှေးနည်းအတူသာလျှင် ရဟန်း အပေါင်း ခ်ီရံလျက် ကြီးမြတ်သောဘုရား၏ တင့်တယ်စံပယ်တော် မူခြင်းဖြင့် လှည့်လည်စံနေတော်မူ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင် ကို ဖူးမြင်ရ၍ ရှင်ဒေဝဒတ်သည် "ရဟန်းဂေါတမ၏ ရူပက်ဘယ တင့်တယ်ခြင်း အထွတ်အထိပ်သို့ရောက်သော ကိုယ်တော်ကို မြင် ရလျှင် လူဖြစ်သူ တဦးလူမျှ ဖျက်ဆီးသတ်ဖြတ်ရန်အတွက် ချဉ်းကပ် ခြင်းငှါ မစ္စမ်းနိုင်ချေ၊ အဇာတသတ်မင်း၏ နာဠာဂီရိဆင်သည် ကား ရန္ဒရင်းကြမ်းတမ်း၍ လူကိုသတ်၏၊ ဘုရား,တရား,သံဃာ၏ ကျေးဇူးဂိုဏ်ကို မသိတတ်၊ ထိုနာဋ္ဌာဂီရဆင်ကြမ်းမှသာ ရဟန်း ဂေါ်တမကိုသတ်နိုင်လိမ့်မည်"ဟု ကြံစည်၍ အဇာတသတ်မင်းထံ

တွင်းလမ်းသို့ အသွားအလာ မရှိကြစေရ" ဟု မြှုတော်အတွင်း၌ စည်လည်ကြွေးကြော်စေလေ၏။ ရှင်ဒေဝဒတ်သည်လည်း နန်းတော်မှ ဆင်းသက်ခဲ့၍ ဆင် တွင်းကုပ်သို့သွားရောက်ပြီးလျှင်ဆင်ထိန်းတို့ကိုခေါ် ယူ၍"အချင်း

အဇာတသတ်မင်းသည် "နက်ဖြန်ခါ နာဠာဂီရိဆင်ကို မူးယစ် အောင်ပြုလုဝ်ပြီးလျှင် မြိုတွင်း၌ လွှတ်လိမ့်မည်၊ မြိုသူမြိုသား လူ အများသည် စောစောပင် ပြုဖွယ်ကိစ္စ အဝဝကို ပြုလုဝ်ကြ၍ မြို တွင်းလမ်းသို့ အသွားအလာ မရှိကြစေရ" ဟု မြိုတော်အတွင်း၌ စည်လည်ကြွေးကြော်စေလေ၏။

အဇာတသတ်မင်းသည် သဘောတူလက်ခံ၍ ဆင်ဆရာကို ခေါ် စေပြီးလျှင် ''အချင်း····သင်သည် နက်ဖြန်ခါ နှာဋ္ဌာဂီရိ ဆင်ကြမ်းကို မူးယစ်အောင်ပြု၍ နံနက်စောစောပင် ရဟန်းဂေါ-တမ ကြွလာသောခရီး၌ လွှတ်ရမည်"ဟု အမိန့်ထုတ်ဆင့်လေ၏။ ဒေဝဒတ်သည်လည်း ဆင်ဆရာကို ''အခြားနေ့များ၌ နာဋ္ဌာဂီရိ ဆင်သည် အရက်မည်မျှသောက်သနည်း"ဟု မေး၍ ဆင်ဆရာက ''ရှစ်အိုးသောက်ပါသည်ဘုရား"ဟု ပြန်ကြား ပြောဆိုလေလျှင် ''ထိုသို့ဖြစ်လျှင် သင်သည် နက်ဖြန်ခါ နာဋ္ဌာဂီရိဆင်ကို အရက် (၁၆)တဆယ့်ခြောက်အိုး တိုက်၍ ရဟန်းဝေါတမကြွလာသော ခရီး၌ မျက်နှာချင်းဆိုင် လွှတ်လိုက်လော့"ဟု ထပ်၍ ပြောဆိုလေ ၏။ ဆင်ဆရာသည်လည်း ''ကောင်းပါပြီ"ဟု ဝန်ခံလေ၏။

သွားရောက်ပြီးလျှင် ထိုအကြောင်းကို အဇာတသတ် မင်းအား ပြောကြားလေ၏။

[ ដង

၂၀၃ မယၥခုဒ္မဝင

တီးကိုပ်သွံသွံဘီရောက်ပြီးလျှင်ဆင်ထန်းတို့ကိုခေဂ်ထို၍ အချင်း တို့....ငါတို့ကား ရာထူးနိမ့်သူကို ရာထူးကြီးမြှင့်အောင်၎င်း, ရာထူး ကြီးမြှင့်သူကိုလည်း ရာထူးနိမ့်အောင်၎င်း ပြုလုပ်နိုင်သည့် မင်း ဆရာတိုဖြစ်ကြသည်၊ အမောင်တို့သည် ရာထူး ဌာနန္တရ တိုးတက် လိုကြလျင် နက်ဖြန်ခါ စောစောပင် နာဋ္ဌာဂီရဆင်ကို အလွန် ထက်သော အရက် (၁၆) တဆယ့် ခြောက်အိုး တိုက်ပြီးလျှင် ရဟန်းဂေါတမ မြိုတွင်းသို့ ကြွဝင်လာသောအချိန်၌ နားရင်းတုတ် လိုမတိုဖြင့် ထိုးဆွဲကြကာ အမျက်ထွက်စေပြီးလျှင် ဆင်တင်းကုပ် ကို ချိုးဖောက်စေ၍ ရဟန်းဂေါတမ ကြွလာသောခရီး၌ မျက်နှာ ရတနာ] ရှင်ဒေ၀ဒတ်အကြောင်း ၆၃၃

ချင်းဆိုင်လွှတ်၍ ရဟန်းဂေါတမကို သတ်ကြကုန်လော့"ဟု ပြော ဆိုလေ၏။ ဆင်ထိန်းတို့ကလည်း "ကောင်းပြီ" ဟု ဝန်ခံကြလေ သည်။

ထိုသတင်းသည် တမြို့လုံး ပြန့်နှံ၍ သွားလေသည်၊ ရတနာ သုံးပါး၌ မြတ်နိုးကြသော ဗုဒ္ဓဘာသာဝင် ဥပါသကာတို့သည် ထိုသတင်းကို ကြားကြ၍ မြတ်စွာဘုရားထံသို့ ဆည်းကပ်ကြပြီး လျှင် "မြတ်စွာဘုရား...ရှင်ဒေဝဒတ်သည် မင်းနှင့် တစိတ်တည်း တသဘောတည်းဖြစ်ကာ နက်ဖြန်ခါ အရှင်ဘုရားတို့ ကြွတော် မူရာလမ်း၌ နာဋ္ဌာဂီရိဆင်ကြမ်းကို လွှတ်စေပါလိမ့်မည်၊ နက်ဖြန် ခါ မြို့တွင်းသို့ ဆွမ်းခံဝင်တော်မမူကြပဲ ဤဝေဠုဝန်ကျောင်းတိုက် ၌ပင် သီတင်းသုံးနေတော်မူကြစေချင်ပါသည်၊ တပည့်တော်တို့ သည် ကျောင်းတိုက်အတွင်းမှာပင် ဘုရားအမှူးပြုသော ရဟန်း သံဃာအား ဆွမ်းလျှေကြပါကုန်အံ့"ဟု လျှောက်ထားကြလေ

ကုန်၏။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်လည်း "နက်ဖြန် ဆွမ်းခံမဝင်ဘူး"ဟု မိန့်ကြားတော်မမူပဲ "ငါဘုရားသည် နက်ဖြန်ခါ၌ နာဠာဂီရိ ဆင်ကြမ်းကို ဆုံးမ၍ အဆုံးအမပြာဋိဟာကိုပြုလျက်(\*)တိတ္ထိတို့ ကို နှိမ်နင်းပြီးလျှင် ရာဇဂြိုဟ်ပြည်၌ ဆွမ်းခံမလှည့်လည်ပဲ ရဟန်း အပေါင်း ခြံရံလျက် မြှုမှထွက်၍ ဝေဋုဝန်ကျောင်းသို့ပင် ပြန်လာ ပေအံ့၊ ထိုအခါ ရာဇဂြိုဟ်ပြည်သား ဒကာဒကာဒများသည်လည်း ဆွမ်းအုပ် ဆွမ်းအိုး များစွာတို့ကို ယူဆောင်ကြ၍ ဝေဋုဝန်

<sup>\*</sup> ပါဋိဟာရိယ-ပါဋိမှ ပြာဋိဟာဟူသော မြန်မာစကား ဖြစ်ပွါးလာသည် ။ဆန့်ကျင်ဘက် တို့ကို နှိပ်နင်းပယ်ရှား၍ ဖြစ်ပွါးတတ်သောကြောင့် ပါဋိဟာရိယမည်သည်။ထိုပါဋိဟာရိယ= ပြာဋိဟာသည် (၁) သူတပါး၏ စိတ်အကြံကို သိ၍ ပြောကြားခြင်း=အာဒေသနာ ပါဋိ ဟာရိယ (၂) တန်ခိုးရုပ်အမျိုးမျိုး ဖန်ဆင်းပြခြင်း=ဣဋိပါဋိဟာရိယ (၃) မြတ်စွာဘုရား နှင့် တပည့်သာဝကတို့၏ အမြဲမပြတ်တရားဟောခြင်း ဆုံးမခြင်း=အနုသာသနီပါဋိဟာရိယ ယူ၍ သုံးပါးရှိသည်။ ထိုတွင် ဤ၌ ၃-အမှတ်ပြ အနုသာသနီ ပါဋိဟာရိယ=အဆုံးစမ ပြာဋိဟာကို ဆိုလိုသည်။ ။တန်ခိုးဖန်ဆင်းပြပြီးမှ တရားဟော ဆုံးမသည်ကား အရှင် မဟာ မောဂ္ဂလ္လာန်၏ အလေ့အကျက်တော်တည်း၊ သူတပါး၏ စိတ်အကြံ ဖြစ်ပုံကို ပြော ကြားပြီးမှ တရားဟောဆုံးမသည်ကား အရှင်သာရိပုတ္တရာ၏ အလေ့ အကျက် တော်တည်း။ ဤကား အထူးမှတ်ရန်တည်း။

|                                                    | 10                                                                                 |                                              | ΓιΘ                             |
|----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|---------------------------------|
| ၌ပင် ဆွမ်းစင်းရ<br>မူကာ ဤဖော်ပြ                    | သာ လာကြလိမ့်မည်<br>ခြင်း ဖြစ်ပေလိမ့်မဉ်<br>ရာပါ အကြောင်းရ<br>င့်လျှောက်ဖိတ်မန်ချင် | ည်"ဟု ဆင်ခြင်သိ<br>ကြောင့်ပင် ထိုဥ           | နိမြင်တော်<br>ပါသကာ             |
| ကြောင်း ကောင်<br>ယူဆောင်ကြ၍ ျ                      | တိုသည် မြတ်စွာဘ<br>းစွာ သိရှိကြ၍ "ခ<br>ကျောင်းတိုက်၌ပင်<br>ပြောဆိုတိုင်ပင်ကြက      | ာွှိန်းအိုး ဆွွမ်းဒ<br>ငါတိုသည် ဆွုမ်        | ခုပ်များကို<br>ခ်းအလှူကို       |
| ရဟန်းတိုအား ၀<br>သံ)အချိန်၌ နုတ်                   | ရှင်သည်လည်း ပဌမ<br>ဂရားဟောတော်မူပြီး<br>ဗြဟ္မာတို မေးလျေ<br>နာက် ပစ္ဆိမယံ ( း      | း၍ မြို့မယံ( = c<br>ျာက်ကြသည့် ပြ            | သန်းခေါင်<br>သသနာဂကို           |
| နံတောင်းဖြင့် ဖ<br>အချိန်၌ အရဟ                     | ဌမအပုံအစုအချိန်၌<br>လျောင်းစက်မှု ပြုငေ<br>တ္တဖိုလ် သမာပတ်ဂ<br>အချိန်၌ မဟာာကရ      | တာ်မူ၍ ဒုတိပ<br>ကို ဝင်စားတော်               | ပအပိုအစု<br>ဝမူပြီးလျှင်        |
| စားတော်မူကာ<br>သတ္တဝါတို့ကို ကြ<br>သတ္တဝါပေါင်း ရှ | ထိုသမာပတ်မှ ထ<br>ည့်တော်မူလေလျှင် က<br>စ်သောင်းလေးထော<br>ခ်းဝင်ကြမည်ကို လ          | တော်မူ၍ ကျွတ်ဝ<br>နာဠာဂီရိဆင်ကို<br>သစ္စာလေး | ဝိုက်သော<br>ဆုံးမရာ၌<br>ပါးတရား |
|                                                    | ር ባር በ                                                                             | C C C C                                      | · ∩ C                           |

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

Goc

[ຄວ

အရှင်အာနန္ဒာမထေရ်သည် မြတ်စွာဘုရား မိန့်တော်မူတိုင်း ပြုလုပ် ရွက်ဆောင်တော်မူလေသည်၊ ရဟန်း အားလုံးတိုသည် လည်း ဝေဠုဝန်ကျောင်းတိုက်၌ စည်းဝေးကြလေသည်၊ မြတ်စွာ

နေအရက်ကျင်း လင်းသောအခါ၌ ကိုယ်လက်သုတ်သင်မှုပြုတော် မူပြီးနောက် အရှင်အာနန္ဒာကို ခေါ်တော်မူ၍ "ချစ်သား အာနန္ဒာ...ယနေ့ ရာဇပြိုဟ်ပြည်ပတ်ဝန်းကျင်ရှိ ကျောင်းတိုက်ကြီး (၁ဂ)တဆယ့်ရှစ်တိုက်တို့၌ နေထိုင်ကြသည့် ရဟန်းအားလုံးတို့ အား ငါဘုရားနှင့်အတူတကွ ရာဇပြိုဟ်ပြည်တွင်းသို့ ဝင်ရောက် ကြရန် ပြောကြားလော့"ဟူ၍ မိန့်တော်မူလေ၏။ ရတနာ] ရှင်ဒေဝဒတ်အကြောင်း ၆၃၅

ဘုရားသည် ရဟန်းများစွာ ခြံရံလျက် ရာဇဂြိုဟ်ပြည်သို့ ဝင်တော် မူလေ၏။

ထိုအခါ ဆင်ထိန်းတို့သည် အဇာတသတ် မင်းနှင့် ဒေဝဒတ်တို့ ပြောကြားထားသည့်အတိုင်း စီမံကြလေသည်၊ အလွန်များပြား သော လူထုအစည်းအဝေးကြီး ဖြစ်လေသည်၊ထိုအစည်းအဝေး၌ သဋ္ဓါတရားရှိကြသူ လူတို့သည်—–

> "ယနေ့ ဘုရား တည်းဟူသော ဆင် ပြောင်ကြီးနှင့် နာဋ္ဌာဂီရိ တည်းဟူသော တိရန္ဆာန် ဆင်ပြောင်ကြီးတို့ စစ်တိုးခြင်း ဖြစ်ပေတော့မည်၊ ငါတို့သည် ဗုဒ္ဓ ဆင်ပြောင် ကြီး၏ အတုမရှိသောဘုရား၏ တင့်တယ်ခြင်းဖြင့် နာဋ္ဌာ-ဂီရိတိရန္ဆာန် ဆင်ပြောင်အား ဆုံးမတော်မူပုံတို့ လှလှကြီး ဖူးတွေကြရပေတော့မည်"—

ဟု ပြောဆိုကြကာ အထွတ်တဝ်သော ပြာသာဒ်, အထွတ်မတဝ် သော ပြာသာဒ် အိမ်ခေါင်မိုး စသည်တို့သို့ တက်ရောက်ကြ၍ အသင့်စောင့်ဆိုင်းနေကြလေကုန်၏။ သဒ္ဓါတရားမရှိသော မိစ္ဆာ ဒိဋ္ဌိတို့သည်ကား—

"ဤ နာဋ္ဌာဂိရိ ဆင်သည် ရုန့်ရင်းကြမ်းတမ်း၍ လူကို သတ်၏၊ ဘုရား, တရား, သံဃာ၏ ကျေးဇူးဂုဏ်ကို မသိ တတ်၊ ထိုနှာဋ္ဌာဂိရိ ဆင်သည် ယနေ့ ရဟန်းဂေါတမ၏ ရွှေရောင်အဆင်း ဝါဝင်းသော ကိုယ်တော်ကို ဖျက်ဆီး၍ အသက်ဆုံးစေပေတော့မည်၊ ယနေ့ ရန်သူ၏ ကျောက် ကုန်းကို လှလှကြီး မြင်တွေကြရပေတော့မည်"—-ဟု ပြောဆိုကြကာ အထွတ် တစ်သော ပြာသာဒ် စသည်တို့၌ အသင့် စောင့်ဆိုင်း တည်နေကြကုန်၏။ နာဋ္ဌာဂိရိ ဆင်ပြောင်သည်လည်း မြတ်စွာဘုရားရှင် ကြွဝင် တော်မူလာသည်ကို မြင်လတ်လျှင် လူများကို ထိတ်လန့်စေလျက် အိမ်များကို ချိုးဖွဲဖျက်ဆီးလျက် လှည်းများကို မှုန့်မှုန့် ညက်ညက် နင်းဖျက်လျက် နှာမောင်းကို မြှောက်ချီကာ မြူးသောနားမြီးထူး စ်ခုစ်

ရှိလျက်(နားရွက် မြီးထူးတို့ကို ထောင်လျက်) တောင်ကြီးကဲ့သို့ လွှမ်းမိုး ချီတက်ကာ မြတ်စွာဘုရားရှင် ရှိရာသို့ ရှေးရှူ ပြေးသွှား လေ၏။

နာဋ္ဌာဂိရိဆင် ပြေးလာသည်ကို မြင်ကြ၍ ရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား...ရုန့် ရင်းကြမ်းတမ်းလျက် လူကိုသတ်သော ဤ နာဋ္ဌာဂိရိဆင်ကြီးသည် ဤခရီးသို့ လာနေပါသည်၊ ဤဆင်သည် ဘုရား, တရား, သံဃာ၏ ကျေးဇူးဂုဏ်ကို လုံးဝမသိတတ်ပါ၊ ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရားသည် ဖယ်ရှားတော်မူစေချင်ပါသည်၊ကောင်းသော စကား မိန့်ကြားတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားသည် ဖယ်ရှားတော်မူစေချင် ပါသည်"ဟူ၍ လျောက်ထားကြလေကုန်၏၊ ထိုအခါ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်က ရဟန်းတို့ကို "ရဟန်းတို့-----မကြောက်ကြလင့်၊ ငါ ဘုရားသည် နာဋ္ဌာဂိရိဆင်ကို ဆုံးမနိုင်စွမ်းရှိပေ၏"ဟု မိန့်တော် မူလေ၏။

ထိုအခါ အရှင်သာရိပုတ္တရာသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို "ဘုန်း တော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား····ဖခင်အား ဖြစ်ပေါ် လာသော ကိစ္စမည်သည် သားကြီး၏ တာဝန်ဖြစ်ပါသည်၊ အကျွန်ုပ်သည်ပင် ထိုနာဋ္ဌာဂိရိဆင်ကို ဆုံးမပါရစေ "ဟု တောင်းပန်စကား လျောက်ထားလေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်က အရှင်သာရိ-ပုတ္တရာကို "ချစ်သားသာရိပုတ္တရာ....မြတ်စွာဘုရား၏ အားအစွမ်း သည် တပါးဖြစ်၏၊ တပည့်သာဝကတို့၏ အားအစွမ်းသည် တခြားဖြစ်၏၊ သင်ချစ်သားသည် အသာနေလော့"ဟု မိန့်ဆို တော်မူကာ တားမြစ်လေ၏။ ဤနည်းအတူပင် များသောအား ဖြင့် မဟာသာဝကကြီး ရှစ်ကျိစ်တို့သည် တောင်းပန်ကြကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အားလုံးကိုပင် အခွင့်မပြု တားမြစ်တော် မူလေသည်။

အရှင်အာနန္ဒာ၏ အႀကိစ္စန့်ရဲသော မေတ္တာ ထိုအခါ အရှင်အာနန္ဒာသည် မြတ်စွာဘု**ရား**၌ အားကြီးသော ချစ်ခြင်းကြောင့် သည်းခံ၍ မနေနိုင်တော့ပဲ ''ဤနာဠာဂီရိဆင်

ထိုခဏ၌ သားသည်မိခင် မိန်းမတယောက်သည် နာဠာဂီရိ ဆင်ကိုမြင်တွေ့ရ၍ သေဘေးမှ ကြောက်လန့်ကာ ပြေးသွားရှာ လေသော် ရင်ခွင်ဖြင့် လွယ်ပိုက်လာသော သားငယ်ကို နာဠာ-ဂီရိဆင်နှင့် မြဘ်စွာဘုရားရှင်တို့၏ အကြား၌ စွန့်ပစ်ချထား၍ ပြေးသွားလေ၏။

သားသည်မိခင်တယောက်၏ ဖြစ်ပုံ

သည် ရှေးဦးစွာ ငါ့ကို နင်းသတ်စေတော့''ဟု အောက်မေ့ကာ မြတ်စွာဘုရားအတွက် မိမိအသက်ကို စွန့်လွှတ်၍ ရွှေသို့တက်ကာ မြတ်စွာဘုရား၏ ရွှေမှ ရပ်တည်လာလေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာ ဘုရားရှင်သည် အရှင်အာနန္ဒာကို ''အာနန္ဒာ... ဖယ်လော့၊ ငါ ဘုရား၏ ရွှေမှ မရပ်တည်လာလင့်''ဟု မိန့်တော်မူ၏။ ''ဘုန်း တော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား----ဤနာဠာဂီရိဆင်သည် - ရုန့်ရင်း ကြမ်းတမ်းလှ၏၊ လူကို သတ်၏၊ ကမ္ဘာ့ဖျက်မီးနှင့် တူ၏၊ ရှေးဦး စ္သာ အကျွန်ုပ်ကို နင်းသတ်ပြီးနောက်မှ အရှင်ဘုရားတို့အထံသို့ လာရောက်ပါစေ"ဟု အရှင်အာနန္ဒာက ပြန့်ကြားလျောက်ထား လေသည်။သုံးကြိမ်တိုင်တိုင် မြဘ်စွာဘုရားရှင်က တားမြစ်စကား မိန့်ကြားပါသော်လည်း ရဝိမြံရဝိ၍ နေလေ၏၊ မဖဲသွားချေ။ ထို အခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အရှင်အာနန္ဒာကို (ပြော၍ မရသည့် အဆုံး၌) တန်ခိုးတော်ဖြင့် ဖဲစေ၍ ရဟန်းတို့အကြား၌ ထားဟူ ရလေသည်။

ရင်ဒေဝဒတ်အကြောင်း ရတနာ၂ ၆၃၇

နာဋ္ဌာဂ်ီရိဆင်သည် ထိုမိန်းမကို လိုက်၍ မမှီသည့်<mark>အဆုံး၌</mark> ပြန်နှစ်လာပြီး သူငယ်၏ အနီးသို့ သွှားပြန်လေ၏၊ထိုအခါ သူငယ် သည် သည်းစွာ ဟစ်အော်ငိုကြွေးလေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှ€်သည် နာဋ္ဌာဂီရိဆင်ကို (သီးသန့်ရည်ညွှန်း ပို့သအပ်သည့်) ဩဒိဿက မေတ္တာတော်ဖြင့် ဖြန့်၍ အလွန်ချိုမြိန်သော ဗြဟ္မာမင်းအသံ တော်ဖြင့်----

"အိုနာဠာဂီရိ....သင့်ကို အရက်(၁၆) တဆယ့်ခြောက် အိုး တိုက်၍ မူးယစ်အောင် ပြကြသည်မှာ အခြားသူကို အရက်မူးကင်းပျောက်ပြီးလျှင် နှာမောင်းကို အောက်သို့ တွဲရရွဲချ လျက် နားနှစ်ဖက်တို့ကို တဖျတ်ဖျတ်လှုပ်ရှားကာ မြတ်စွာဘုရား ရှင်ထံသို့ လာရောက်၍ ခြေတော်ရင်း၌ ဝပ်စင်းလေတော့၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် နာဒဋ္ဌာဂီရိဆင်ကို "နာဒဋ္ဌာဂီရိ ….သင်သည် တိရစ္ဆာန်ဆင်ဖြစ်ချေသည်၊ ငါကား ဘုရားတည်း ဟူသော ဆင်မင်းဖြစ်ချေသည်၊ ဤအချိန်မှ စ၍ ရုန့်ရင်းသူ ကြမ်း တမ်းသူ လူသတ်သူ မဖြစ်လေလင့်၊ သတ္တဝါခပ်သိမ်းတို့၌ မေတ္တာ နှင့်ယှဉ်သောစိတ်ကို ရအောင်ကြိုးကုတ် အားထုတ်လော့"ဟု မိန့် တော်မူ၍ လက်ျာလက်တော်ကို ဆန့်တန်းလျက် ဆင်၏ဦးကင်း၌ သုံးသပ်ကိုင်တွယ်တော်မူကာ----

ဟု ဖိတ်ခေါ် တော်မူလိုက်လေ၏။ <del>ဘုရားစောစေခ် အခန္</del>စောခ် နာဋ္ဌာဂိရိဆင်ကြမ်းကြီးသည် မြတ်စွာဘုရား၏ ချိုမြိန်လှစွာ သော စကားတော်ကို ကြားရလျှင်ပင် မျက်စိန္ဒစ်ပွင့် လင်းလင်း ဖွင့်၍ မြတ်စွာဘုရား၏ ရူပကာယအသရေတော်ကို ဖူးမြော်ရ၍

ထိတ်လန့်သံဝေဂါရရှိကာ၊ ဘုရားတေဇော် အာနုဘော်ကြောင့်

ဖမ်းယူဖို့ရန် ပြုလုပ်ကြသည် မဟုတ်၊ စင်စစ်သော်ကား ငါဘုရားကို ဖမ်းယူ သတ်ဖြတ်ဖို့ရန် ပြုလုပ်ကြလေသည်၊ အကြောင်းမဲ့ ခရီးသွှားများကို ပင်ပန်းစေကာ မလှည့် လည်ပါလင့်၊ ငါဘုရားရှိရာ ဤအရပ်သို့သာ ဖြောင့်ဖြောင့် လာခဲ့လော့"—–

ត្រងឹ

န္ ဟိ နာဂ်တတိဿ ကုမ္မရ၊ သုဂတိ ဟောတိ ဗူတော ပရံ ယတော။ ကုမ္မရ = နာဋ္ဌာဂီရိမည်တွင် အိုတိရစ္ဆာန်ဆင်……။ နာဂံ = ဒုစရိုက်စု မကောင်းမှုကို မပြုရှင်းရှင်း ငါဘုရား တည်းဟူသော ဆင်မင်းသို့။ မာ အာသဒေါ = သတ်လို

မာ ကုဥ္စရ နာဂမာသဒေါ၊ ဒုက္ခံ ဟိ ကုဥ္စရ နာဂမာသဒေါ။ န ဟိ နာဂဟတဿ ကုဥ္စရ၊ သုဂတိ ဟောတိ ဗူတော ပရံ ယတော။

ကုဥ္ရရ == နှာဠာဂီရိမည်တွင် အိုတိရစ္ဆာန်ဆင်---- ။မာ ၈ မဒေါ == ငါတကားဟု ၀ါကြွားဆိုးညစ် မာန်မယစ် လင့်။ မာ ၈ ပမာဒေါ == ကုသိုလ်ဆယ်ပွင့် သင်မမေ့လျော့ လင်။ ဟိ == အကြောင်းကား။ ပမာဒ္ရေ= ကုသိုလ်ဆယ်ပွင့်

မာ စ မဒေါ မာ စ ပမာဒေါ၊ န ဟိ ပမတ္တာ သုဂတိိ ၀ဇန္တိ တေ။ တွညေ၀ တထာ ကရိဿသိ၊ ယေန တွံ သုဂတိိ ဂမိဿသိ။

သောစိတ်ရင်းဖြင့် မချဉ်းမကပ်လာလင့်။ ကုဥ္စရ = နာဠာ ဂီရိမည်တွင် အိုတိရစ္ဆာန်ဆင်...။ နာဂံ = ဗုဒ္ဓနာဂ အမည် ရသား ငါဘုရားသို့။ အာသဒေါ = သတ်လိုစိတ်ရင်း ချဉ်းကပ်ခြင်းသည်။ ဒုက္ခံ ဟိ – ဒုက္ခံ ဧဝ = ဆင်းရဲဖြစ် ကြောင်း မကောင်းမှုသာတည်း။ ဟိ = ထိုစကား မှန် လှငြား၏။ ကုဥ္စရ = နာဠာဂီရိမည်တွင် အိုတိရစ္ဆာန် ဆင်....။ နာဂဟတဿ = ဗုဒ္ဓနာဂ အမည်ရသား ငါ ဘုရားကို ထိပါးပုတ်ခတ် သတ်ဖြတ်လိုစိတ် ရှိသောသူ၏ (အဖို့ရာ)။ ဇူတော = ပစ္စုပ္ပန္ရ ဤဘဝမှ။ ပရံ = တမလွန် လောက ဟိုဘဝသို့။ ယတော = စုတိပြတ်ကွေ သွားရ လေသည်ရှိသော်။ သုဂတိ = လူ့ရဝ်နတ်ရွာ ကောင်းရာ သုဂတိသည်။ န ဟောတိ = တစိုးတစ် မဖြစ်ရှိနိုင်ချေ။

.

ရတနာ]

ရှင်ဒေဝဒတ်အကြောင်း ၆၃၉

690

. ကောင်းမှုပြုမှ **သုဂတိ**သို့ သင်ရောက်လိမ့်မည်ဟု ဆိုလို သည်)။—

98

ဟူ၍ တရားဟောတော်မူလေ၏။ နာဠာဂီရိဆင်မင်း၏တကိုယ်လုံး အကြားမလပ် နှစ်သက်ခြင်း ပီတိဖြင့် တွေ့ထိအပ်လေသည်။ အကယ်၍များ တိရစ္ဆာန်မဟုတ်ခဲ့လျှင် ထိုနေရာမှာပင် သောတာ ပတ္တိဖိုလ်သို့ ရောက်လေရာ၏။

လူအပေါင်းတို့သည် ထိုတန်ခိုးပြာ၌ဟာကို မြင်ကြရ၍ ပဲ့တင် ထပ်မျှ ကောင်းကြီးပေးကြလေ၏။ လက်ပမ်းပေါက် ခတ်ကြကုန် ၏၊ အလွန်ဝမ်းမြောက်ကြကာ အထူးထူးသော တန်းဆာတို့ကို ဆုလာတ်အဖြစ် ပစ်ချကြကုန်၏၊ ထိုတန်းဆာတို့သည် ဆင် တကိုယ်လုံး အုပ်ဖုံးလုမတတ် ဖြစ်ကုန်၏။ ထိုအချိန်မှစ၍ နာဋ္ဌာ-ဂီရိဆင်သည် "နေပါလဆင်"ဟူ၍ အမည်တွင်လေသည်။ အထူး အားဖြင့် ထို"ဓနပါလဆင်"ကို ဆုံးမသော အစည်းအဝေးတရား ပွဲ၌ သတ္တဝါပေါင်း ရှစ်သောင်းလေးထောင်တို့သည် အမြိုက်ရည် ကို သောက်သုံးကြရလေသည်။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဓနပါလဆင်မင်းကို ငါးပါးသီလ၌ တည်စေတော်မူ၏။ ဆင်မင်းသည် မိမိနှာမောင်းဖြင့် မြတ်စွာ ဘုရားခြေတော်၌ မြေမှုန်တို့ကို တယုတယပ္စေယူကာ ဦးခေါင်း ထက်၌ ဖြန့်ကျဲ၍ ပုဆစ်တုစ်လျက်သာ နောက်သို့ ဆုတ်လေ၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို နောက်ဆုံးမြင်လောက်ရာအရစ်၌ ရစ်တည် ပြီးလျှင် တရိုတသေရှိခိုးလျက် မိမိ၏ဆင်တင်းကုစ်သို့ ဝင်လေ၏။ ထိုအချိန်မှ အစပြုကာ အလွန့်အလွန် ယဉ်ကျေးသော ဆင် သူတော်ကောင်းကြီးဖြစ်ကာ တသက်လုံး တဦးတယောက်ကိုမျှ ညှဉ်းဆဲမှု မပြုတော့ပြီ။

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် စိတ်နှလုံးအလိုတော်ပြည့်လတ်ရကား ''စုပုံနေသော အဆင်တန်းဆာဥစ္စာများသည် ပစ်လွှင့်သူဥစ္စာရှင် တို့လက်သို့ အသီးအသီးရောက်စေသောဝ်''ဟု အဓိဋ္ဌာန်တော် မူပြီးနောက် "ယနေ့ ငါဘုရားသည် ကြီးစွာသော တန်ခိုးပြာဋိ အဒဏ္ဍေန အသတ္ထေန၊ နာဂေါ ဒန္တော မဟေသိနာ။ ဧကေ = ဆင်,မြင်း,ကွဲ၊္ကန္တား အရှိုသော ဆရာများတွိ သည်။ ဒဏ္ဍေန = သံဆူးတပ်နှံ တုတ်လှင်ကန်ဖြင့်၎င်း။ အင်္ကသေဟိ = လှံမ ချွှန်းတောင်း လက်နက်ကောင်းတွိ ဖြင့်၎င်း။ ကသာဟိ စ = ကြိမ်လုံးတွိဖြင့်၎င်း။ ဒမယန္တိ = ရိုက်နှက်ထိုးဆွ အကြမ်းနည်း ဆုံးမကြကုန်၏။ မဟေသိ-နာ = သုံးလူ့ထွတ်ထား မြတ်ဘုရားကမူ။ အဒဏ္ဍေန = သံဆူးတပ်နှံ တုတ်လှင်ကန်မပါပဲ။ အသက္ထေန = သတ် ဖြတ်နှိပ်စက် တစုံတရာ လက်နက်မပါပဲ။ နာဂေါ = နာဋ္ဌာဂီရိဆင်မင်းကို။ ဒန္တော = မေတ္တာရေချမ်း ကိုယ် တော်ဖျန်း၍ အကြမ်းဟူသမျှပျောက်စေ ဆုံးမတော်မူအပ် လေပြီ။—

**ဒဏ္ဍေနေကေ ဒမယန္တိ၊ အ**က်ိုသေဟိ ကသာဟိ စ။ <mark>အဒဏ္ဍေန အသတ္ထေန၊</mark> နာဂေါ ဒန္တော မဟေသိနာ။

ဟာကို ပြုအပ်လေပြီး (သို့ရကား) ဤရာဇပြုဟ်မြှတွင်း၌ ဆွှန်းခံ လှည့်လည်ရန် မသင့်လျော်တော့ချေ"ဟု ဆင်ခြင်တော်မူ၍ တိတ္ထိ တို့ကို နှိမ်နင်းတော်မူပြီးလျှင် စစ်အောင်နိုင်သော မင်းမြတ်ပမာ ရဟန်းအပေါင်း ခြံရံလျက် ရာဇပြုဟ်မြှုမှ ထွက်ကြွ၍ ဝေဋ္ဌုဝန် ကျောင်းတိုက်သို့သာ ပြန်ကြွတော်မူလေ၏။ မြှသူမြှုသား လူ အများတို့သည် များစွာသော စားဖွယ်, သောက်ဖွယ်, ခဲဖွယ်တို့ကို ယူဆောင်ကြကာ ဝေဋ္ဌုဝန်ကျောင်းတိုက်သို့ သွားရောက်ကြပြီး လျှင် ကြီးစွာသော အလှူဒါနကို ဖြစ်ကြစေကုန်၏။ ထိုအခါ လူတို့သည်—

**.ရတနာ] ရှင်ဒေဝ**ဒတ်အကြောင်း ၆၄ဝ

ဤဂီတိဂါထာကို ၀မ်းမြောက်၀မ်းသာ သီဆိုကြလေသည်။

**ရှင်စောက် လာအလာစာ** ဆုတ်ယွက်ခြင်း ထိုအခါ လူများအပေါင်းသည် "ဗိဓိုသာရမင်းတရားကြီးကို လည်း ဒေဝဒတ်ပင် သတ်စေအပ်လေပြီ၊ လူသတ်သမားများကို လည်း ဒေဝဒတ်ပင် စေလွှတ်အပ်လေပြီ၊ကျောက်တိုးကြီးကိုလည်း **သူပင် လှိမ့်ချအပ်လေပြီ။ ယခုအခါ**၌လည်း သူသည်ပင် နာဠာ- ထပ်တဖွန် ရှင်ဗေပဗဟနာယယ္ ဆည်းကပရန် မယွားရောက် တော့ချေ။ မြူသူ မြူသားတို့သည်လည်း မိမိတို့ အိမ်သို့ ဆွမ်းရပ် လာသော ဒေဝဒတ်အား ဆွမ်းကိုမျှလည်း မလောင်းလှူကြတော့ ချေ။ • ္ဆ္ဆငါးမျိုးကို စောင်းဆိုခြင်း ရကား အံ့ဇွယ်မှု ပြုလုပ်ကာ အသက်မွေးလိုသည့်အတွက် မြတ်စွာ ဘုရားထံသို့ သွားရောက်ပြီးလျှင်-----"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား····- အကျွန်ုပ် တောင်းပန်ပါ၏၊ (၁) ရဟန်းအားလုံး အသက်ထက်ဆုံး တောကျောင်း နေကြပါစေ၊ ရွာနီးကျောင်းသို့ သက်ရောက်နေထိုင်သော ရဟန်းအား အပြစ်ရောက်ပါစေ၊

သည္ လှည့်လည်း၏ ဟို အိုတ်အိုတ် ဂ်ပူဂိုဂ်ပျက် ဆူဆူညည် ရှတ်ချပြစ်တင်သောအသံကို ဟစ်အော်ပြောဆိုကြလေ၏။ အဇာတသတ်မင်းသည် လူများအပေါင်း၏ ကဲ့ရဲရှုတ်ချ ပြစ် တင်သော စကားကို ကြားသိရ၍ ရှင်ဒေဝဒတ်အား ဝတ်တည် ထားသည့် ဆွမ်းအိုးငါးရာတို့ကို ရပ်စဲရုပ်သိမ်းစေပြီးလျှင် နောက် ထပ်တဖန် ရှင်ဒေဝဒတ်အထံသို့ ဆည်းကပ်ရန် မသွားရောက် တော့ချေ။ မြူသူ မြို့သားတို့သည်လည်း မိမိတို့ အိမ်သို့ ဆွမ်းရပ်

ဂိရိဆင်ကို လွှတ်စေအပ်လေပြီ၊ သို့စင်ကလောက် ယုတ်မာသော ပုဂ္ဂိုလ်ကို အဖော်သဟဲ ဆရာတဆူပြုလုပ်ကာ အဇာတသတ်မင်း သည် လှည့်လည်ဘိ၏"ဟု အုတ်အုတ်ကျက်ကျက် ဆူဆူညံညံ ရူတ်ချပြစ်တင်သောအသံကို ဟစ်အော်ပြောဆိုကြလေ၏။

၆၄၂

(၂) ရဟန်းအားလုံး အသက်ထက်ဆုံး ဝိဏ္ဍပါတ် ဓုတင်ဆောင်ချည်း ဖြစ်ကြပါစေ ( = ဆွမ်းခံ၍ချည်း စား ကြပါစေ) ဒါယကာတို့ ပင့်ဖိတ်၍ ကျွေးသောဆွမ်းကို စားဖို့ရန် လက်ခံသော ရဟန်းအား အပြစ်ရောက်ပါစေ၊ (၃) ရဟန်းအားလုံး အသက်ထက်ဆုံး ပံသုကူဓုတင် ဆောင်ချည်း ဖြစ်ကြပါစေ ( = ပံသုကူသင်္ကန်းကိုသာ ၀တ်ရုံကြပါစေ) လူဒါယက်ာတို့ လှုံသောသင်္ကန်းကို လက်ခံသာယာသော ရဟန်းအား အပြစ်ရောက်ပါစေ၊

ရတနာ] ရှင်ဒေဝဒတ်အကြောင်း ၆၄၃

(၄) ရဟန်းအားလုံး အသက်ထက်ဆုံး ရုက္ခမူဓုတင် ဆောင်ချည်း ဖြစ်ကြပါစေ ( = သစ်ပင်ရင်း၌သာ နေကြ ပါစေ)၊ အမိုးရှိသောကျောင်းသို့ ချဉ်းကပ်သော ရဟန်း အား အပြစ်ရောက်ပါစေ၊

(၅) ရဟန်းအားလုံး အသက်ထက်ဆုံး ငါး, အမဲကို မစားကြပါစေလင့် ( = သက်သတ်လွှတ်သာ စားကြပါ စေ)၊ ငါး, အမဲကို စားသော ရဟန်းအား အပြစ်ရောက် ပါစေ''—

ဟု ဤအချက်ကြီး ၅-ချက်တို့ကို လျှောက်ထားတောင်းဆိုလေ၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "မသင့်လျော်ဘူး ဒေဝဒတ်....၊ (၁) အလိုရှိသော ရဟန်းသည် တောကျောင်းနေ ဖြစ်ပစေ၊ အလိုရှိသော ရဟန်းသည် ရွာနီးကျောင်း၌ နေပစေ။ (၂) အလို ရှိသော ရဟန်းသည် ပိဏ္ဍပါတ်ဓုတင်ဆောင် ဖြစ်ပစေ( = ဆွမ်း ခံ၍ စားပစေ)၊အလိုရှိသော ရဟန်းသည် ဒါယကာတို့ပင့်ဖိတ်၍ ကျွေးသောဆွမ်းကို လက်ခံသာယာပစေ။ (၃) အလိုရှိသော ရဟန်းသည် ပံသုကူဓုတင်ဆောင် ဖြစ်ပစေ( = ပံသုကူသင်္ကန်းကို ဝတ်ရုံပစေ)၊ အလိုရှိသော ရဟန်းသည် ဒါယကာတို လှူဒါန်း သော သင်္ကန်းကို လက်ခံသာယာဝတ်ရံပစေ။ (၄) ဒေဝဒတ်... ငါဘုရားသည် ရှစ်လတို့ပတ်လုံး သစ်ပင်ရင်း အိစ်ရာ နေရာကို ခွင့်ပြုံအပ်ပြီး ဖြစ်လေသည်။ (၅) (မြင်ခြင်း, ကြားခြင်း, ရွှံရှာ ယုံမှားခြင်း) = ဤ အစွန်း သုံးပါးမှ ကင်းလွတ် စင်ကြယ်သည့်

မမြင်အပ် မကြားအပ် မရှိရှာ မယုံမှားအပ်သည့် ငါး, အမဲကို (စားသုံးဖို့ရန်)ငါဘုရား ခွင့်ပြုအပ်ပြီး ဖြစ်လေသည်"ဟု မိန့်တော် မူ၏။

(ဤ၌ အထူးမှတ်ရန်မှာ – အချက်ကြီး ၅ - ချက်ကို ဒေဝဒတ်က တောင်းဆိုလျှင်ပင် "ဤဒေဝဒတ်သည် သံဃာသင်းခွဲလို၍ တောင်းဆို သည်"ဟု မြတ်စွာဘုရားရှင် သိတော်မူ၏။ ထို အချက်ကြီး ၅-ချက်ကို ခွင့်ပြုလိုက်လျှင် များစွာသော အမျိုးကောင်းသားတို့အဖို့ရာ မဂ်ဖိုလ် အန္တရာယ် ဖြစ်လေရာသောကြောင့် "မသင့်လျော်ဘူး ဒေဝဒတ်...."ဟု

[43

ပယ်မြစ်တော်မူ၍ ''(၁) အလိုရှိသော ရဟန်းသည် တောကျောင်းနေ ဖြစ်ပစေ''စသည်ကို မိန့်တော်မူလေသည်။

္ ဤအရာ၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အလိုတော်ကို သိရှိပြီးလျှင် အမျိုး ကောင်းသားသည် မိမိနှင့် သင့်လျော် လျောက်ပတ်သည်ကို သိရာ၏၊ ဤ၌ ဘုရားရှင်အလိုတော်ကား ဤဆိုလတ္တံ့ သောအတိုင်း ဖြစ်သည်----

(က) ကာယ, ဉာဏ ဗလနှစ်ပါး လွန်ကြီးမား၍ တောကျောင်း၌ နေလျက် ရဟန်းတရား ပွါးများအားထုတ်က မဂ်ဖိုလ်ရောက်မည့် ရဟန်းတပါး၊ ၊ (ခ) ကာယဗလ နည်းပါး၍ တောကျောင်း၌ မနေနိုင်ပဲ ရွာကျောင်း၌နေကာ ရဟန်းတရား ပွါးများအားထုတ်မှ မဂ်ဖိုလ် ရောက်မည့် ရဟန်းတပါး၊ ၊ (ဂ) ကာယဗလကြီးမား ခန္တီတရားနှင့် ပြည့်စုံ၍ တောကျောင်း၌ နေလျက်၎င်း ရူာကျောင်း၌ နေလျက်၎င်း ရဟန်းတရား ပွါးများအားထုတ်က မဂ်ဖိုလ်ရောက်မည့် ရဟန်းတပါး၊ ၊(ဃ) တောကျောင်း, ရူာကျောင်း နှစ်မျိုးလုံး ၌ပင် နေလျက် ရဟန်းတရား အားထုတ်သော်လည်း ထိုဘဝ မဂ်ဖိုလ်ကို မရမည့် (=ပဒပရမ) ရဟန်းတပါး – ဤသို့ ရဟန်းလေးမျိုးရှိသည်။

ထိုလေးမျိုးတို့တွင် (က) အမှတ်ပြ ရဟန်းကို မြတ်စွာဘုရားရှင်က တောကျောင်း၌သာ နေစေလိုတော်မူသည်။ ဤတောကျောင်းသည် ထိုရဟန်းအဖို့ သင့်လျော်လျောက်ပတ်သောကျောင်း ဖြစ်သည့်ပြင် ထို ရဟန်း တောကျောင်း၌ နေခြင်းဖြင့် ထိုရဟန်း၏ တပည့်များလည်း အတုလိုက်ကာ ကျင့်ကြံကြ၍ တောကျောင်း၌ နေဖို့ရန် စိတ်အား ထက်သန်ကြပေလိမ့်မည်။

(ခ) အမှတ်ပြ ရဟန်းကို မြတ်စွာဘုရားရှင်က ရွှာကျောင်း၌ပင်

နေစေလိုတော်မူသည်။ (ဂ) အမှတ်ပြ ရဟန်းကိုကား မြတ်စွာဘုရားရှင်က တောကျောင်း ၌သာ နေစေလိုတော်မူသည်၊ ဤတောကျောင်းသည် ထိုရဟန်းအဖို့ သင့်လျော် လျောက်ပတ်သောကျောင်း ဖြစ်သည့်ပြင် ထိုရဟန်း၏ တပည့်များလည်း အတုလိုက်ကာ ကျင့်ကြံကြ၍ တောကျောင်း၌ နေဖို့ ရန် စိတ်အား ထက်သန်ကြပေလိမ့်မည်။ (ဃ) အမှတ်ပြ (ပဒပရမ)ရဟန်းကိုလည်း မြတ်စွာဘုရားရှင်က တောကျောင်း၌သာ နေစေလိုတော်မူသည်၊ ထို(ပဒပရမ)ရဟန်း၏ တောကျောင်းနေကာဓုတင်ကိုမှီဝဲခြင်း, ကမ္မဋ္ဌာန်းတရားအားထုတ်ခြင်း ရှင်ဒေဝဒတ်အကြောင်း ၆၄၅

ရတနာ]

များသည် နောက်နောက်ဘဝ၌ မဂ်ဖိုလ်ရရန် ဥပနိဿယည်း ပစ္စည်း ဖြစ်နိုင်သည့်ပြင် ထိုရဟန်း၏ တပည့်များလည်း ဆရာ့အတုလိုက်ကာ ကျင့်ကြံကြ၍ တောကျောင်း၌ နေဖို့ရန် စိတ်အား ထက်သန်ကြပေ လိမ့်မည်။

ဤသို့လျင် (ခ)အမှတ်ပြ ကာယဗလနည်းပါး၍ တောကျောင်း၌ မနေနိုင်ပဲ ရွှာကျောင်း၌နေကာ ရဟန်းတရား ပွါးများအားထုတ်မှ မဂ်ဖိုလ်ရောက်မည့်ရဟန်းကို ရည်ညွှန်းတော်မူ၍ မြတ်စွာဘုရားသည် "(၁)အလိုရှိသောရဟန်းသည် ရွှာနီးကျောင်း၌ နေပစေ''ဟူ၍ မိန့် တော်မူသည်၊ ဤရဟန်းကပင် အခြားရဟန်းတို့အားလည်းရွှာကျောင်း နေရန် တံခါးပေါက် ဖွင့်ပေးသကဲ့သို့ ရှိလေသည်။

အကယ်၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်က ဒေဝဒတ်၏ တောင်းဆိုချက်ကို လက်ခံတော်မူလိုက်ခဲ့သော် (၁) ကာယဗလနည်းပါးသည့် ဖော်ပြရာပါ (ခ) အမှတ်ပြရဟန်း (၂) ငယ်စဉ်အခါ တောကျောင်းနေ၍ အိုမင်း သောအခါ၌ဖြစ်စေ, သလိပ် သည်းခြေ လေဒေါသတို့ ဖောက်ပြန်၍ ဓာတ်ချောက်ချားသောအခါ၌ဖြစ်စေ တောကျောင်း၌ (လုံးဝ) နေ၍ မဖြစ်နိုင်တော့ပဲ ရွာနီးကျောင်း၌ နေထိုင်ကာ ရဟန်းတရား အားထုတ်မှ မဂ်ဖိုလ်ရောက်မည့်ရဟန်း ဤရဟန်းနှစ်မျိုးတို့အတွက် အရိယမဂ်ကို ဖြတ်တောက်ပစ်လိုက်သကဲ့သို့ ဖြစ်လေရာ၏။ ထိုရဟန်းတို့အဖို့ရာ အရ-ပာတ္တဖိုလ်ကို မရနိုင်တော့လေရာ၊ ဤသို့စသောအကြောင်းများကြောင့် ဒေဝဒတ်၏ တောင်းဆိုချက်ကို လက်ခံတော်မမူခြင်းဖြစ်သည်)။

ရှင်ဒေဝဗတ် သံဃာသင်းခွဲရန် အားထုတ်ခြင်း

ထိုအခါ ရှင်ဒေဝဒတ်သည် "မြတ်စွာဘုရားသည် ဤဝတ္ထု ၅-မျိုးတို့ကို ခွင့်မပြု"ဟု ရှင်လန်းတက်ကြွသော စိတ်ရှိလျက် မိခိ၏ပရိသတ်ဖြစ်သော ကောကာလိက, ခဏ္ဍမိဖုရား၏သား ကဋ္ဋမောဒကတိဿက, သမုဒ္ဒဒတ္တတို့နှင့် အတူတကွ နေရာမှထ ကာ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုးပြီးလျှင် အရိုအသေပြုလျက် ဖဲသွား လေ၏။ (ဤ၌ ကောကာလိကရဟန်း, ခဏ္ဍမိဖုရား၏သား ကဋ္ဋမောဒကတိဿကရဟန်း, သမုဒ္ဓဒတ္တရဟန်းတို့သည် ရှင်ဒေ-ဝဒတ်၏ လက်ရင်းလူယုံကြီးများ ဖြစ်ကြလေသည်)။ မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

[មុខ្ល

ထိုနောက်ရှင်ဒေဝဒတ်သည်မိမိ၏ ပရိသတ်နှင့်တကွ ရာဇပြိတ် ပြည်တွင်းသို့ဝင်၍ "မိမိတိုက အလိုနည်းခြင်း-စသည် အကျိုးပြီး စေနိုင်သည့် ဝတ္ထု ၅-မျိုးကို ကြောင်းကျိုးဖော်ပြ တောင်းခံကြပါ သော်လည်း ရဟန်းဂေါတမက ခွင့်မပြုကြောင်းနှင့် မိမိတို့ကမူ ထိုဝတ္ထု ၅-မျိုးတို့ဖြင့် ဆောက်တည်ကျင့်ကြံကြမည့်အကြောင်း" လူများအပေါင်းကို ဝါဒဖြန့် ပြောကြားကြလေသည်။

တို လူအပေါင်းတို့တွင် သဒ္ဓါ, ပညာမရှိကြသူ လူများက ရှင်ဒေဝဒတ်တို့ကို ချီးမွှမ်း၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကိုမူ ကွဲရဲကြလေ သည်။ သဒ္ဓါ,ပညာနှင့် ပြည့်စုံသော လူတို့ကမူ "ရှင်ဒေဝဒတ် သည် မြတ်စွာဘုရား၏ သံဃာသင်းကွဲရန် အာဏာစက်ပျက်စီး ရန် အဘယ်ကြောင့် လုံ့လပြုဘိသနည်း"ဟု ကဲ့ရဲရှုတ်ချ အပြစ်ပြ ပြောဆိုကြကုန်၏။ ထိုလူတို့၏စကားကို ကြားသံကြသော ရဟန်း တို့ကလည်း ထိုအတူပင် ကဲ့ရဲရှုတ်ချ အပြစ်ပြပြောဆိုကြပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်အား ထိုအကြောင်းကို လျှောက်ထားကြလေ ကုန်၏။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထိုရဟန်းများ လျောက်ထား သော အကြောင်းဝတ္ထု၌ သံဃာကို စည်းဝေးစေပြီးလျှင် ပရိသတ် အစုံအညီ မျက်မှောက်၌ ရှင်ဒေဝဒတ်ကို "ဒေဝဒတ်....သင်သည် သံဃာသင်းကွဲရန် အာဏာစက်ပျက်စီးရန် လုံ့လပြုသည်ဟူသည် မွန်သလော"ဟု မေးတော်မူ၍ ရှင်ဒေဝဒတ်က "မှန်ပါသည် မြတ်စွာဘုရား...."ဟု လျောက်ထားသောအခါ—– "ဒေဝဒတ် မသင့်လျော်ဘူး၊ သင်သည် သံဃာ ကွဲပြားခြင်းကို မနှစ်သက်လင့်၊ ဒေဝဒတ်····သံဃာကို သင်းနွဲခြင်းသည် ဝန်လေးလှ၏၊ ဒေဝဒတ်···· ညီညွှတ် သော သံဃာကို သင်းနွဲသူသည် တကဝ်လုံးတည်စေတတ် သော မကောင်းမှုကို ပွါးစေ၏၊ တကဝ်လုံး ငရဲ၌ ကျက် ရ၏။ ဒေဝဒတ်····ကွဲပြားသော သံဃာကို ညီညွှတ်အောင် ပြုလုစ်ရွက်ဆောင်သူသည် မြတ်သောကုသိုလ်ကိုပွါးစေ၏၊

သုကရံ သာဓုနာ သာဓု၊ သာဓ ပါပေန အကုရံ။

ထိုအကြောင်းကို အရှင်အာနန္ဒာက မြတ်စွာဘုရားရှင်အား ပြန်ကြားလျောက်ထားသောအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်—

ထိုသို့ပင်မြတ်စွာဘုရားရှင်က လေးနက်စွာ ဆုံးမအဝိပါသော် လည်း ရှင်ဒေဝဒတ်သည် မိမိ၏ သံဃာသင်းခွဲရန် အကြံကို လက်မလျော့ပဲ သံဃာသင်းခွဲခြင်း၏ ရွှေပိုင်းပြုလုပ်ရန်များကို ပြုလုပ်စီမံပြီးလျှင် နောက်တနေ့ ရောက်သောအခါ ''ငါသည် ယခန့ ဧကန်ပင် အသီး အခြား ဥပုသ်ကံ သံဃကံများကို ပြုလုပ် တော့မည်"ဟု ကြံစည် ဆုံးဖြတ်ချက် ချမှတ်၍ ထိုနေ့နံနက် ရာဇ-ပြုတ်ပြည်တွင်းသို့ ဆွမ်းခံကြွဝင်လာသော အရှင်အာနန္ဒာမထေရ် မြတ်ထံ ချဉ်းကပ်ပြီးလျင်''ငါ့ရှင် အာနန္ဒာ·····ယနေ့မှစ၍ ငါသည် မြတ်စွာဘုရားနှင့် အခြားသာလျင်(ဘုရား၏အဆုံးအမခံ)ရဟန်း သံဃာနှင့်တခြားသာလျှင် ဥပုသ်ပြုတော့အံ့၊ သံဃကံပြုတော့အံ့" ဟု ပြောဆိုလေ၏။

ဟူ၍ လေးနက်စွာ ဆုံးမတော်မူလေသည်။

တကပ်ပတ်လုံး နတ်ပြည်၌ မွှေလျော်ရ၏။ ဒေဝဒတ်----မသင့်လျော်ဘူး၊ သင်သည် သံဃာကွဲပြားခြင်းကို မနှစ် သက်လင့်၊ ဒေဝဒတ်----သံဃာကို သင်းခွဲခြင်းသည် ဝန် လေးလှ၏"—–

ရတနာ] ရှင်ဒေဝဒတ်အကြောင်း ၆၄၇

ပါပမရိယေဟိ ဒုက္ကရိံ။ သူတော်ကောင်းသည် ကောင်းမှုကို ပြုရန် လွယ်ကူ၏၊ သူယုတ်မာသည် ကောင်းမှုကို ပြုရန် ခဲယဉ်း၏၊ သူယုတ်မာသည် မကောင်းမှုကို ပြုရန် လွယ်ကူ၏၊ သူတော်ကောင်းတို့သည် မကောင်းမှုကို ပြုရန် ခဲယဉ်း၏၊ ဟူသော ဤဥဒါန်းဂါထာကို ကျူးရင့်တော်မူလေ၏။

အဂ္ဂသ**ာဝကနှစ်ပါး၏ကျေး**ဇူး ထိုအခါ အရှင်သာရိပုတ္တရာနှင့် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလ္လာန် ( 😑 အဂ္ဂသာဝက)မထေရမြတ်ကြီး နှစ်ပါးတို့သည် မြတ်စွာဘုရားရှင် ထံတော်သို့ သွားရောက်ကြပြီးလျှင် အရှင် သာရိပုတ္တရာမထေရ် မြတ်က "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား---- ဒေဝဒတ်သည် သံဃာကို သင်းခွဲ၍ ငါးရာမျှသော ရဟန်းတို့ကို ခေါ် ဆောင်လျက် ဂယာသီသအရပ်သို့ ဖဲသွားပါ၏"ဟူ၍ လျှောက်ထားသောအခါ

ထိုအခါ ရှင်ဒေဝဒတ်သည် ထိုဥပုသ်နေ့၌ သံဃအစည်းအဝေး ဝယ် နေရာမှထ၍ "မိမိတို့က အလိုနည်းခြင်း-စသည် အကျိုးပြီးစေ နိုင်သည့် ဝတ္ထု ၅-မျိုးကို ကြောင်းကျိုး ဇော်ပြ တောင်းခံကြပါ သော်လည်း ရဟန်းဂေါတမက နွှင့်မပြုကြောင်း, မိမိတိုကမူ ထို ဝတ္ထု ၅-မျိုးတို့ဖြင့် ဆောက်တည် ကျင့်ကြံကြမည့် အကြောင်းနှင့်ဤ ဝတ္ထု ၅-မျိုးကို နှစ်သက်သောအရှင်သည် စာရေးတံမဲကို ယူစေလို ကြောင်း" ပြောကြား၍ စာရေးတံမဲကို ယူစေသောအခါ အသက် လည်းငယ် ဝနည်း၌လည်း မလိမ္မာကြသည့် ဝေသာလီပြည်နေ ဝဇ္ဇတိုင်းသား ရဟန်းငါးရာတို့သည် "ဤကား ဓမ္မ, ဝိနယ, ဘုရာ့ သာသနာတော်တည်း"ဟုအောက်မေ့ မတ်ထင်ကြကာ စာရေးတံ မဲကို ယူကြလေကုန်၏။ ထိုအခါ အရှင်ဒေဝဒတ်သည် သံဃာကို သင်းခွဲ၍ ထို ငါးရာမျှသော ရဟန်းတို့ကို ခေါ်ဆောင်ပြီးလျှင် ဂယာသံသ အရဝ်သို့ မဲသွားလေ၏။

ရှစ်စေစစတ် သံဃာကို သင်းခွဲခြင်း

690

ဂယာသသအရပသူ စသွားပါ၏ ဟူ၍ လျှောကထားသောအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်က "သာရိပုတ္တရာတို….သင်တို့၏ သန္တာန်ဝယ် ထိုရဟန်းငယ်တို့၌ သနားခြင်းသော်မှ မဖြစ်လေစွာ့"ဟု မြည်တွန် တော်မူပြီးလျှင် "သာရိပုတ္တရာတို….ထိုရဟန်းငယ်များ အကျိုးမဲ့ မပျက်စီးကုန်မီ သင်တို့ သွားကြကုန်လော့"ဟု တိုက်ဘွန်းစကား မိန့်ကြားတော်မူလေလျှင် "ကောင်းပါပြီ မြတ်စွာဘုရား…." ဟု အရှင်သာရိပုတ္တရာ, အရှင်မဟာမောဂ္ဂလ္လာန် မထေရ်မြတ်ကြီး နစ်ပါးတို့သည် မြတ်စွာဘုရားအား ဝန်ခံကြ၍ နေရာမှ ထပြီးလျင်

တိုအချိန်၌ ရှင်ဒေ၀ဒတ်သည် များသော ပရိသတ် အခြံအရံ ဖြင့် တရားဟောလျက် ထိုင်နေဆဲဖြစ်၏၊ ရှင်ဒေ၀ဒတ်သည် အရှင် သာရိပုတ္တရာ,အရှင်မဟာမောဂ္ဂလ္လာန် မထေရ်နှစ်ပါးတို့ ကြွလာ

ရဟန်းငယ်တပါး၏ စိုးရိမ်ချက် လိုအခါ ရဟန်းတပါးသည် မြတ်စွာဘုရား၏ အနီး၌ ငိုလျက် ရပ်တည်လာ၏၊ တိုရဟန်းကို မြတ်စွာဘုရားရှင်က "ရဟန်း----သင်သည် အဘယ့်ကြောင့် ငိုသနည်း"ဟု မေးတော်မူ၏။ ရဟန်း ငယ်က "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွင်ဘုရား… ဘုန်းတော်သခင် ရှင်ပင်ဘုရား၏ အဂ္ဂသာဝကဖြစ်တော်မူကြသည့် သာရိပုတ္တရာ သေရိ, မော္ဂလ္လာန်တေရ်တို့သည်လည်း ဒေဝဒတ်၏ တရားကို နှစ်သက်ကြ၍ ဒေဝဒတ်၏ အထံသို့ လိုက်ပါသွားကြ၏" ဟု လျှောက်လေလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ထိုရဟန်းကို "ရဟန်း… သာရိပုက္တရာ့မောဂ္ဂလ္လာန်တို့သည် ဒေဝဒတ်၏ တရားကို နှစ် သက်နိုင်ရာသော အကြောင်းအခွင့် လုံးဝမရှိချေ၊ စဉ်စစ်သော် ကား ဒေဝဒတ်နောက် လိုက်ပါသွားကြသည့် ရဟန်းငယ်ငါးရာ တို့ကို နားလည်စေရန်( = အမြင်မှန် ရကြစေရန်) ထိုသာရိပုတ္တ-ရာ့မော်ဂွလ္လာန်တို့ သွားကြခြင်း ဖြစ်သည်''ဟူ၍ ရှင်းလင်းမိန့် ကြားတော်မူ၏။

မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ရိုသေမြတ်နိုး <mark>ရှိခိုးကြပြီးနောက် ဂယာသီ</mark>သ အရပ်သို့ ကြွတော်*မူ်*ကြလေကုန်၏။

ရတနာ ] ရှင်ဒေဝဒတ်အကြောင်း ၆၄၉

တော်ုကြသည်ကို အဝေးမှပင် မြင်လတ်၍ အခြံအရံဖြစ်သော ရဟန်းငယ်တို့ကို ်ရဟန်းတို့ … ရှုကြလော့၊ ငါသည် တရားကို အလွန်လျှင် ကောင်းစွာ ဟောအပ်ပြီ၊ ရဟန်းဂေါတမ၏ အဂ္ဂ-သာဝက ဖြစ်ကြသော သာရိပုတ္တရာ, မောဂ္ဂလ္လာန်တ္ရှိသော်မှလည်း ငါ့တရားကို နှစ်သက်ကြ၍ ငါ့ထံသို့ လိုက်ပါလာကြကုန်၏" ဟု ပြောဆိုလေ၏။

ာ်သို့ ဒေဝဒတ်က ပြောဆိုလတ်သော် (၎င်းတို့၏ ဂိုဏ်းတွင် အကြီးအမှူးတဦးဖြစ်သူ) ကောကာလိကရဟန်းက ရှင်ဒေဝဒတ်

ပိုင်္ချေနင် သာရပုတ္တရာ…ရဟန်းသံဃာသည် ့ထိနမ်ိဒ္မ ကင်း၏၊ ငါ့ရှင် သာရပုတ္တရာ…ရဟန်းသံဃာသည် ့ထိနမ်ိဒ္မ စကား ဟောကြားပါလော့၊ ငါ၏ ကျောက်ကုန်းသည် သောင်းညာလှ၏၊ ငါသည် ကျောက်ကုန်းကို ဆန့်ဦးအံ့ ( = ငါ ကျောဆန့်လိုက်ပါဦးမည်)"— ဟူ၍ ပြောဆိုတိုက်တွန်းလေ၏။ (ဤပြောဆိုပုံမှာ မြတ်စွာဘုရား ရှင်၏ အဘုယူ၍ ပြောဆိုခြင်း ဖြစ်သည်၊ ဘုရားတု တုခြင်း ဖြစ်သည်)။ အရှင်သာရိပုတ္တရာက "ကောင်းပါပြီ ငါ့ရှင်…" ဟု ဝန်ခံ စကား မိန့်ကြားသောအခါ ရှင်ခေဝဒတ်သည် ဒုကုရှ်သက်န်းကြီး

ကို "ငါ့ရှင်ဒေဝဒတ်----သင်သည် သာရိပုတ္တရာ,မောဂ္ဂလ္လာန်တို့ကို အရောမဝင်လင့်၊ သာရိပုတ္တရာ, မောဂ္ဂလ္လာန်တိုသည် အလိုဆိုး ရှိသူများ ဖြစ်ကြ၍ အလိုဆိုး၏ ဆွဲဆောင်ရာသို့ လိုက်ပါသူများ ဖြစ်ကြကုန်၏"ဟု သတိပေးစကား ပြောကြားလေသည်။ ထိုအခါ ရှင်ဒေဝဒတ်က ကောကာလိက ရဟန်းကို "ငါ့ရှင်.... ဤသို့ မဆို သဲင့်ပါ၊ တိုသာရိပုတ္တရာ, မောဂ္ဂလ္လာန်တို့၏ လာခြင်းသည် ငါ့ တရားကို နှစ်သက်ကြ၍ လာခြင်းဖြစ်သောကြောင့် ကောင်းသော လာခြင်း ဖြစ်ပေသည်"ဟု ရှင်းလင်းပြောပြလေ၏။

၆၅၀

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

[ជុរឹ

| ရတန၁] | ရှင်ဒေဝဒတ်အခေ | းတြာင်း  | ၆၅၁ |
|-------|---------------|----------|-----|
|       | л             | $\smile$ |     |

ကို လေးထပ်ခေါက်၍ ခင်းပြီးလျှင် လက်ျာနံပါးဖြင့် လျောင်းစက် လေ၏၊ ပင်ပန်း၍ သတိချွတ်ယွင်း ဆင်ခြင်ညဏ်ကင်းသော ထို ရှင်ဒေဝဒတ်သည် တမုဟုတ် အတွင်းမှာပင် အိပ်ပျော်၍ သွား လေ၏။

ထိုအခါ အရှင်သာရိပုတ္တရာသည် ထိုရဟန်းငယ် ငါးရာတို့ကို သူတပါး၏ စိတ်ဖြစ်ပုံကို အမှန်အတိုင်း ညွှန်ပြခြင်းတည်းဟူသော အာဒေသနာပြာဋိတာကို ရွှေသွားပြု၍ "ဤတရား ဤတရားကို ပယ်လော့၊ ဤတရား ဤတရားကို ပွါးလော့"ဟု ဆုံးမခြင်းတည်း ဟူသော အနုသာသန်ပြာဋိဟာတရားဖြင့် ဆုံးမ, ကံမြစ်တော် ခူလေသည်။ အရှင် မဟာမောဂ္ဂလ္လာန်မထေရ်သည် တန်ခိုးဖန် ဆင်း ပြသခြင်းတည်းဟူသော ဗုဒ္ဓိပြာဋိဟာကို ရွှေသွှားပြု၍ "ဤတရား ဤတရားကို ပယ်လော့၊ ဤတရား ဤတရားကို ပွါး လော့" ဟု ဆုံးမခြင်းတည်းဟူသော အနုသာသနီပြာဋိဟာဖြင့် ဆုံးမ, ကံမြစ်တော်မူလေသည်။ သို့ရကား ထိုရဟန်းငယ် ငါးရာ တို့သည် ထိုနေရာ၌ပင် သောတာပတ္တိဖိုလ်သို့ ဆိုက်ရောက်ကြကာ သောတာပန်အရိယာတို့ ဖြစ်ကြလေကုန်၏။

(ဤအရာ၌ ပြာဋိဟာသုံးမျိုးကို အကျဉ်းချပ်အားဖြင့် မှတ်သား ရန်မှာ – ဆန့်ကျင်တက် အကုသိုလ်တရားတို့ကို ပယ်ရှားတတ်သည်ကို ပါဠိလို ပါဋိဟာရိယ=မြန်မာလို ပြာဋိဟာဟု ခေါ် ဆိုသည်။ ထိုပြာဋိ-ဟာသည် (၁) အာဒေသနာပြာဋိဟာ= "သင်၏စိတ်သည် ဤပုံ ဤပန်း ဖြစ်၍နေ၏" ဟု သူတပါး၏ စိတ်ဖြစ်နေပုံကို အမှန်အတိုင်း ညွှန်ပြလျက် သာသနာ၌ ယုံမှားခြင်းကို ပယ်ရှားခြင်း တပါး၊ (၂) ဗ္ဍဒိုပြာဋိဟာ = တန်ခိုးရုပ် ဖန်ဆင်းပြလျက် သာသနာ၌ ယုံမှားမှုကို ပယ်ရှားခြင်းတပါး၊ (၃)အနုသာသနီပြာဋိဟာ = "ဤ တရား ဤတရားစုကို ပယ်လော့၊ ဤတရား ဤတရားစုကို ပွါးများ လော့"ဟု ပယ်ရန်တရား, ပွါးများရန်တရားတို့ကို ဟောဖော်ဆုံးမ ညွှန်ပြလျက် လောဘာ–စသော ဆန့်ကျင်တက်ကိလေသာတို့ကို ပယ်ရှား ခြင်းတပါး – ဤသို့အားဖြင့် ပြာဋိဟာသုံးပါးရှိလေသည်။ ထိုတွင် ဗ္ဍဒိုပြာဋိဟာကို ရွှေသွားပြု၍ အနုသာသနီပြာဋိဟာဖြင့် ဆုံးမတော်မူခြင်းသည် အရှင်မဟာမောဂ္ဂလ္လာန်မထေရ်၏ အလေ

ဗြဒ္ဓ

အကျက်တော်ဖြစ်သည်။ (အရှင်မဟာမောဂ္ဂလ္လာန်မထေရ်သည် သတ္တဝါ တယောက်ယောက်ကို ချေချွတ်တော်မူမည်ဆိုလျှင် ရှေးဦးစွာ တန်ခိုး ပြခြင်းဆ္တဒ္ဓိပြာဋိဟာဖြင့် ထိုသတ္တဝါကို သာသနာ၌ ယုံမှားခြင်းကင်း အောင်ပြုပြီးမှ အနုသာသနီပြာဋိဟာဖြင့် ပယ်ရန်တရား, ပွါးရန်တရား

တို့ကို ဟောကြားပြသ ဆုံးမတော်မူလေ့ ရှိသည်ဟု ဆိုလိုသည်)။

အာဒေသနာပြာဋိဟာကို ရွှေသွှားပြု၍ အနုသာသနီပြာဋိဟာဖြင့် ဆုံးမတော်မူခြင်းသည် အရှင်သာရိပုတ္တရာမထေရ်၏ အလေ့ အကျက် တော်ဖြစ်သည်။ (အရှင်သာရိပုတ္တရာမထေရ်သည် သတ္တဝါတယောက် ယောက်ကို ချေစျွတ်တော်မူမည်ဆိုလျှင် ရှေးဦးစွာ "သင်၏စိတ်သည် ဤပုံဤပန်းဖြစ်၍နေ၏"ဟု ထိုသူ၏စိတ်ဖြစ်ပုံကို အမှန်အတိုင်း ညွှန်ပြ ပြောဆိုခြင်းတည်းဟူသော= အာဒေသနာပြာဋိဟာဖြင့် ထိုသတ္တဝါကို သာသနာ၌ ယုံမှားခြင်း ကင်းအောင်ပြုပြီးမှ အနုသာသနီပြာဋိဟာ ဖြင့် ပယ်ရန်တရား, ပွါးရန်တရားတို့ကို ဟောကြားပြသ ဆုံးမတော်မူ လေ့ ရှိသည်ဟု ဆိုလိုသည်)။

မြတ်စွာဘုရားရှင် ကိုယ်တော်မြတ်ကား သတ္တဝါ၏ အလိုအကြိုက် စရိုက်နှင့်လျှော်စွာ ရံခါ အာဒေသနာပြာဋိဟာကို ရှေ့သွားပြု၍ အနု သာသနီပြာဋိဟာဖြင့် ဆုံးမတော်မူသည်။ ရံခါ ဣဋိပြာဋိဟာကို ရှေ့ သွားပြု၍ အနုသာသနီပြာဋိဟာဖြင့် ဆုံးမချေချွတ်တော်မူလေသည်၊ နည်းနှစ်မျိုးလုံးကိုပင် အသုံးပြုတော်မူသည်။ ။ဤကား ပြာဋိဟာ သုံးပါး မှတ်ရန်အကျဉ်းတည်း)။

ရဟန်းငယ်ငါးရာတို့ သောတာပန်အရိယာ ဖြစ်ကြပြီးသော အခါ အရှင်သာရိပုတ္တရာမယေရ်မြတ်သည် ရဟန်းငယ်ငါးရာတို့ကို "ငါ့ရှင်တို….ငါတို့သည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့သွားကြတော့ မည်၊ မြတ်စွာဘုရား၏ တရားတော်ကို နှစ်သက်သောရဟန်းသည် ငါတို့နှင့်အတူ လိုက်ခဲ့လော့"ဟု ခေါ် တော််မှု၏။ ထိုအခါ အရှင် သာရိပုတ္တရာ, အရှင်မဟာမောဂ္ဂလ္လာန်မထေရ်မြတ်နှစ်ပါးတို့သည် ရဟန်းငယ်ငါးရာတို့ကို တပါတည်း ခေါ် ဆောင်ခဲ့၍ ကောင်းကင် ခရီး စျာန်ယာဉ်စီးကြ၍ ဝေဠုဝန်ကျောင်းတိုက်သို့ သွားရောက် တော်မူကြလေကုန်၏။

<u>ે</u>91

၀ေဠုဝန်ကျောင်းတိုက်၌ နေထိုင်ကြသော ရဟန်းတို့သည် အရှင်သာရိပုတ္တရာမထေရမြတ်ကို ရဟန်းငယ်ငါးရာ ခြံရံလျက် ကောင်းကင်ခရီးဖြင့် ကြွလာသည်ကို မြင်ကြ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင် ကို "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား-----အရှင်သာရိပုတ္တရာ သည် ကြွသွားတော်မူစဉ်အခါ အရှင်မဟာမောဂ္ဂလ္လာန် အဖော် တပါးသာပါ၍ ကြွသွားတော်မူ၏။ ယခု ပြန်လာသောအခါ အခြံအရံများစွာပါလျက် ကြွလာတော်မူသည်မှာ တင့်တယ်လှပါ ဘိ၏"ဟူ၍ လျောက်ထားကြလေကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ရဟန်းတို-----သာရိပုတ္တရာသည် ယခုအခါမှာသာ တင့်တယ် သည် မဟုတ်သေး၊ ရှေးတိရစ္ဆာန်ဖြစ်စဉ်ကာလ၌လည်း ငါ့သား ကြီးသည် ငါ့ထံမှောက်သို့ပြန်လာသောအခါ တင့်တယ်ဘူးသည် သာတည်း"ဟု မိန့်တော်မူ၍ (ဟောတိ သီလဝတံ အတ္ထော) အစရှိသော (ဧကကန်ပါတ်၊၂-သီလဝဂ်) ၁-လက္ခဏမိဂဇာတ်ကို ဟောတော်မူ၏။ ဟစန် ရဟန်းတို့က "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား--ဒေဒတ်သည် အဂ္ဂသာဝကနှစ်ပါးကို ဝဲယာထား၍ ဘုရား၏

ဇာတ်တော်အများ <mark>ဟောကြားတော်မူခြင်း</mark>

<sup>ရှင်စေစခတ်</sup> ဆွေးအန်ခြင်း လိုသို့ အဂ္ဂသာဝကမထေရ်မြတ်ကြီးနှစ်ပါး ရဟန်းငယ်ငါးရာ ကို ခေါ်ဆောင်၍ ကြွသွားတော်မူကြပြီးသောအခါ ကောကာ-လိကဂိုဏ်းဆရာသည် "ငါ့ရှင်စေဝဒတ်…ထလော့၊ ထိုရဟန်း ငယ်တို့ကို သာရိပုတ္တရာ, မောဂ္ဂလ္လာန်တို့ ခေါ်ဆောင်သွားကြပြီ၊ 'ငါ့ရှင်စေဝဒတ်…သင်သည် သာရိပုတ္တရာ, မောဂ္ဂလ္လာန်တို့ကို အရောမဝင်လင့်၊ သာရိပုတ္တရာ, မောဂ္ဂလ္လာန်တို့သည် အလိုဆိုး ရှိသူများဖြစ်ကြ၍ အလိုဆိုး၏ဆွဲဆောင်ရာသို့ လိုက်ပါသူများ ဖြစ်ကြကုန်၏'ဟု သင့်ကို ငါသည် ပြောထားအဝ်သည် မဟုတ် လော''ဟု ဆို၍ ဒေဝဒတ်၏ရင်ဝ( =-အရှိုက်)ကို ဒူးဖြင့်တိုက်၍ ဒေဝဒတ်ကို နှိုးလေ၏။ထိုအခါ ထိုနေရာမှာပင် ရှင်ဒေဝဒတ်၏ ခံတွင်းမှ သွေးပူသည် အန်၍ထွက်လေ၏။

ရတနာ] ရှင်ဒေဝဒတ်အကြောင်း ၆၅၃

မြဒ္ဓ

တင့်တယ်ခြင်းဖြင့် တရားကို ဟောအံ့ဟု ကြံစည်ကာ ရှင်တော် ဘုရားတို့ကို အတုလိုက်မှု ပြုသတဲ့ဘုရား''ဟု လျှောက်ထားကြ ပြန်လေသော် "ရဟန်းတို့ ···· ယခု အခါမှာသာ မဟုတ်သေး၊ ရှေးအခါကလည်း ဒေဝဒတ်သည် ငါဘုရား၏အတုလိုက်မှုပြုရန် အားထုတ်ခဲ့သော်လည်း မစ္စမ်းနိုင်သည်သာ ဖြစ်ခဲ့ပြီ"ဟု မိန့်တော် မူ၍ (အပ်ိဳ ဗီရက ပဿေသိ) အစရှိသော (ဒုကနိပါတ်၊ ၆~နတံ**ဒင္ဖ** ၀၇) ၄-ဗိရကဇာတ်ကို ဟောတော်မူ၏။

နောက်နောက်နေ့များ၌လည်း ထိုသို့ သင့်လျော်သောစကား ကို အကြောင်းပြု၍ (အစရိ ဝတာယံ ဝိတုဒ် ဝနာနိ)အစရှိ သော (ဒုကနိပါတ်၊ ၆-နတံဒဋ္ဌဝဂ်) ၁ဝ-ကန္<del>ဌဂလကဇာတ် **အစ**</del> ရှိသော ဇာတ်တို့ကို ဟောတော်မူ၏။

တဖန် "ဒေဝဒတ်သည် ကျေးဇူးမသိတတ်သူ ဖြစ်သည်" ဟူသော စကားကို အကြောင်းပြု၍ (အကရမှသ တေ ကိစ္စံ) အစရှိသော (စတုက္ကနိပါတ်၊ ၁-ကာလိင်္ဂဝဂ်) ဂ**-သ**က္**ဏဇာတ်** အစရှိသော ဇာတ်တို့ကို ဟောတော်မူ၏။

တဖန် ရှင်ဒေ၀ဒတ်၏ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို သတ်ဖို့**ရန်** အားထုတ်ခြင်းကို အကြောင်းပြု၍ ( ဥတမေတံ ကုရုင်္ဂဿ ) အစရှိသော (ဧကကနိပါတ်၊ ၃-ကုရုဂ်ဝဂ်) ၁**-**ကုရုဂ်မိဂဇာတ် အစရှိသော ဇာတ်တော်များကို ဟောကြားတော်မူ၏။

နောက်တချိန် တနေ့သ၌ "ဒေဝဒတ်သည် လာဘ် **ပူဇော်** သက္တာရနှင့်ရဟန်းတရား ဤနှစ်ပါးတို့မှ လျောကျ ဆုံးရှုံးလေပြီ" ဟု ရဟန်းအများ စကား ဖြစ်ပွါးရာဝယ် ''ရဟန်းတို့....ယခုမှသာ ဒေဝဒတ်သည် လျှောကျဆုံးရှုံးသည် မဟုတ်သေး၊ ရှေးအခါ<mark>က</mark> လည်း လျောကျ ဆုံးရှုံးဘူးသည် သာတည်း" ဟု မိန့်တော်မူ၍ ( အက္ခိ ဘိန္နာ ပဋော နဋ္ဌော) အစရှိသော (ဧကကနိပါတ်၊ ၁၄-အသမ္မဒါန္၀ဂ်) ၉-ဥဘတောဘဋ္ဌဇာတ်အစရှိသော **ေတ်** တော်များကို ဟောကြားတော်မူ၏။

ရှင်ဒေ၀ဒတ်အကြောင်း ເງງ

။ရှင်ဒေဝဒဟ်ကို အကြောင်းပြု၍ ဟောကြားတော်မူ (ဤຊິ¤ အပ်သော ဇာတ်တော်များကို အကျဉ်းအားဖြင့် တတ်နိုင်သမျှ ညွှန်ပြ ရပါမူ----

ဧကကနိပါတ်၌ သေရိဝဧာတ်, လက္ခဏဇာတ်, ကုရင်္ဂမိဂဇာတ်, **ါ**နရိန္ဒဇာတို့ တယောဓမ္မဇာတို့သီလဝဇာ**တ်**ုသစ္စံကိရဇာတို့သိင်္ဂါလ ောက် ့ ဒုမ္မေဓောက် အသမ္မဒါနဇာက် ဥဘတောဘဋ္ဌဇာက် ့ သိင်္ဂါလ ဇာတ်<sub>,</sub> ဝိရောစနဇာတ်<sub>,</sub> သဦ့ဝဇာတ်များ၊

ဒုကနိပါတ်၌ ဝိနီလကဇာတ် ့ ဒုဗ္ဘိယမက္ကဋဇာတ် ့ မဏိစောရဇာတ် ိရကဇာတ် ကုရုင်္ဂမိဂဇာတ် သံ့သုမာရဇာတ် ကဏ္ဍလကဇာတ် ဓမ္မ-ဓဇောတ် ကာသာဝဇာတ် စူဠနန္ဒိယဇာတ် ကုမ္တိလဇာတ် ဥပါဟန

ပဥ္ၾကနိပါတ်၌ စူဋ္ဌဓမ္မပါလဇာတ်, သာဠိယဇာတ်များ၊

သတ္တကနိပါတ်၌ ကပိဇာတ် ့ပရန္တပဇာတ်များ၊

ဇမ္မုကဇာတ် ဝါနရဇာတ် ခန္တိဝါဒီဇာတ်များ၊

အဋ္ဌကနိပါတ်၌ စေတိယဇာတ်၊

န္<mark>ဝကနိပါတ</mark>်၌ တိတ္တိရ<mark>ဧာ</mark>တ်၊

ဇာတ် မဟာပိင်္ဂလဇာတ် သဗ္ဗဒါဌိဇာတ် ဂုတ္တိလဇာတ်များ၊

တိကနိပါတ်၌ ရောမကဇာတ်, ဇမ္ဗုခါဒကဇာတ်များ၊ စတုက္ကနိပါတ်၌ သကုဏဇာတ်<mark>,</mark> ကက္ကာရုဇာတ်, ကာဠဗာဟု<mark>ဇာတ်</mark>,

ရတနာ၂

ဒသကနိပါတိ၌ နိဂြောဓောတ်္ ကုက္ကုရဇာတ်များ၊ ကောဒသကနိပါတ်၌ ဓမ္မဒေဝပုတ္တဇာတ်၊ ဒွါဒသကနိပါတ်၌ သမုဒ္ဒဝါဏိဇောတ်၊ တေရသကနိပါတ်၌ အမ္မဇာတ် ရှုရှဇာတ်များ၊ ပကိဏ္ဍကနိပါတ်၌ စန္ဒကိန္ဒရီဇာတ်၊ ဝီသတိနိပါတ်၌ သတ္တိဂုမ္မဇာတ် သောမနဿဇာတ်များ----ဤဇာတ်တော်များ ဖြစ်သည်။ အလိုရှိမူ ငါးရာငါးဆယ်ဝတ္ထု၌ ကြည့်ရှု မွတ်ယူကုန်ရာ၏။)

၀ဓကေ ဒေ၀ဒတ္တမှိ၊ စောရေ အင်္ဂုလိမာလကေ။

ရှင်ဒေဝဒတ်သည်လည်း ကိုးလကြာ မမာမကျန်း ဖြစ်ရှိကာ နောက်ဆုံးအချိန်၌ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ဖူးမြော်လိုသည်ဖြစ်၍ မိမိ၏ တပည့်များကို ''ငါသည် နောင်တော် ဘုရားရှင်ကို ဖူးမြင် လိုပါသည်၊ ငါ့အား မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးရအောင် ပို့ဆောင်ကြ ပါကုန်လော့"ဟု တောင်းပန်စကား ပြောကြားလေ၏။ ''သင် သည် ကျန်းမာသန်စွမ်းစဉ်အခါက မြတ်စွာဘုရားရှင်နှင့် ရန်သူ ကြီးဖြစ်၍ လှည့်လည်ခဲ့၏၊ အကျွန်ုပ်တို့သည် သင့်ကို ထိုဘုရား ရှိရာသို့ မပို့ဆောင်ဝံ့ကြပါကုန်"ဟု တပည့်တို့က ပြောဆိုအဝ်လေ သော် ရှင်ဒေဝဒတ်သည် ''တပည့်တို့….ငါ့ကို မပျက်စီးပါစေကုန် လင့်၊ အမှန်မှာ ငါကသာ မြတ်စွာဘုရားအပေါ်၌ ရန်ငြိုးဖွဲ့မှု ပြုအဝ်ပေသည်၊ မြတ်စွာဘုရား၏ကား ငါ့အပေါ်၌ ဆံရည်ဖျား မျှပင် ရန်ငြိုးဖွဲ့မှုဟူ၍ မရှိပါချေ၊ မှန်ပါသည် – ထိုငါ့နောင်တော် ဘုရားသည်—

ရှင်ခေစအာ၏ နောက်ဆုံးအချိန် ဤသို့လျင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ရာဇဂြိုဟ်ပြည်၌ နေတော် မူစဉ်ပင် ရှင်ဒေဝဒတ်ကို အကြောင်းပြု၍ များစွာသော အတိတ် ဇာတ် ဖြစ်ရပ်တို့ကို ဟောကြားခဲ့ဆိုဘ်မူပြီးလျှင် ရာဇဂြိုဟ်ပြည်မှ သာဝတ္ထိပြည်သို့ ခရီးဒေသစင်္ခရီ ကြွန်ခြံတော်မူ၍ ဇေတဝန်ကျောင်း တိုက်၌ သီတင်းသုံး နေထိုင်တော်မူဆဲ ဖြစ်၏။

ବୋଷ

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

[ 4§

ဓနပါလေ ရာဟုလေ စ၊ သွန်မှုတ္ထ သမမာနသော။ ဝဓကေ ဒေဝဒတ္တမှိ = ကိုယ်တော်မြတ်ကို အသေ သတ်မည့် ယောက်ဖတော် (ငါ)ဒေဝဒတ်၌၎င်း။ အင်္ဂုလိ-မာလကေ စောရေ = လက်ညှိုးပန်းတထောင် ပန်ဆောင် ဘိငြား အင်္ဂုလိမာလ ခိုးသား၌၎င်း။ ဓနပါလေ စ = နောက်ပစ္ဆိမ ချိန်ကာလ**ုယ်** ဓနပါလ နာမခေါ် မှန်း နာဠာဂီရဲ ဆင်ကြမ်း၌၎င်း။ ရာဟုလေ စ = ရင်သွေး သည်းချာ သားတော်ရာဟုလာ၌၎င်း။ သဗ္ဗတ္ထ = ခဝ်သိမ်း

(ဒေဝဒတ်သည် ဝတ္ထု ၅ မျိုးကို တောင်းသည့် အချိန်မှစ၍ တဖန် မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြော်ခွင့် မရနိုင်တော့ချေးဤကား ဓမ္မတာတည်း)။ သာမန် ရဟန်းများအဖွဲ့ရာမှာ ရှင်ဒေဝဒတ်ကလည်း မြတ်စွာ ဘုရားရှင် သီတင်းသုံးတော်မူရာ သာဝတ္ထိပြည်ဖက်သို့ ဦးတည်၍ အဖူးအမြော် လာရောက်နေ၏၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကလည်း အရပ် တပါးသို့ ကြွသွားမှု ပြုတော်မမူပဲ "ဒေဝဒတ်သည် ဤကိုယ် အဖြစ်ဖြင့် ငါဘုရားကို ဘ**ယ်**နော်းနှင့်မျှ ဖူးမြော်ခွင့် ရတော့မည် မဟုတ်"ဟူ၍သာ မိန့်ကြားမှာ မမုနေ၏၊ ဤနှစ်ချက်သည် မချင့် မရဲ ဖြစ်ဖွယ်ရာ မယုံရအခုက် ယုံရအခက်ကဲ့သို့ ဖြစ်ရှိနေ လေ၏။ သို့အတွက် ရှင်ဒေဝဒတ် ခရီးတထောက် ရောက်တိုင်း ရောက်တိုင်းမှာပင် "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား------ယခု ရှင်ဒေဝဒတ်သည် ဤမည်သော အရပ်သို့ ရောက်လာပြီတဲ့၊ ယခု ဤမည်သော အရပ်သို့ ရောက္က်လာပြီတဲ့'' ဟူ၍ ထပ်တလဲလဲ လျောက်ထားကြလေသည်။ "ထိုသို့ ရဟန်းတို့က လျှောက်ထား တိုင်းပင် မြတ်စွာဘုရားရှင်က်လည်း ''သူ ပြုချင်ရာ ပြုပါစေ၊

ရှင်ဒေ၀ဒတ်လာနေကြောင်း သတင်းစကား ကြားသိရ၍ ရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရားရှင်အား "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား… ရှင်ဒေဝဒတ်သည် အရှင်ဘုရားတို့ကို ဖူးမြော်ရန် လာနေပါသတဲ့ဘုရား"ဟု လျှောက်ထားကြလေကုန်၏။ "ရဟန်း တို့… ဒေဝဒတ်သည် တိုယခုဘဝ ကိုယ်အဖြစ်ဖြင့် ငါဘုရားကို ဖူးမြော်ခွင့် လုံးဝပင် ရတော့မည် မဟုတ်ချေ"ဟူ၍ မြတ်စွာဘုရား ရှင်က ရဟန်းတို့ကို မိန့်ကြားတော်မူလေ၏။

ကောင်းကျိုးလိုထ တူမျှသော စိတ်ရှိတော်မူပါပေ၏။ ငါ့အား နောင်တော်ဘုရားကို ဖူးမြော်ရအောင် ပို့ဆောင်ကြ ပါကုန်လော့"ဟု အကြိမ်ကြိန်တောင်းပန်ရှာလေ၏။ ထိုအခါ ရှင်ဒေဝဒတ်ကို တပည့်များအည် ညောင်စောင်းငယ်ဖြင့် ယူ ဆောင်ခဲ့ကြ၍ ရာဧပြိုဟ်ပြည်မှ မြတ်စွာဘုရားရှင်ရှိရာ သာဝတ္ထိ ပြည့်ဖက်သို့ ထွက်ခဲ့ကြလေကုန်၏။

ဥဿို အလုံးစုံသော သတ္တဝါတို၌။ သမမာနသော == ကောင်းကျိုးလိုထ တူမျှသော စိတ်ရှိတော်မူပါပေ၏။

©ງγ

'ရတနာ ] ၂၀၀ေ ရှင်ဒေ**၀ဒတ်**အကြောင်း

ရှင်ဒေဝဒတ်ကို ယူဆောင်လာကြသော တပည့်များသည် ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက်တော် အနီးရှိ ရေကန်ကမ်းနား၌ ညောင် စောင်းကို ခေတ္တချ၍ ရေချိုးကြရန် ရေကန်တွင်းသို့ ဆင်းသက် သွားကြကုန်၏။ ရှင်ဒေဝဒတ်သည်လည်း ညောင်စောင်းပေါ်မှ ထ၍ ခြေနှစ်ဖက်တို့ကို မြေကြီးပေါ်၌ ချထားကာ ထိုင်နေရှာ လေ၏။ သူ၏ ခြေများသည် မြေကြီးအတွင်းသို့ ဆွဲငင်၍ ଧ୍ୟର အောင် ဝင်သွားကြလေ၏။ ရှင်ဒေဝဒတ်သည် အစဉ်အတိုင်း ဖမျက်တိုင်အောင် ပုဆစ်ဒူးဝန်းတိုင်အောင် ခါးတိုင်အောင် ရင်ဝတိုင်အောင် လည်ပင်းတိုင်အောင် မြေသို့ဝင်၍ မေးရိုး၏ မြေအတွင်းသို့ ဝင်တော့မည့်ဆဲဆဲ အံချိန်၌-— ဗ္ဗမေဟိ အဋီဟိ တမဂ္ဂပုဂ္ဂလံ၊ ဒေဝါတိဒေဝံ နရဒမ္မသာရထိ'။ သမန္တစက္ရုံ သတပုညလက္ရဏံ၊ ပါဏေဟိ ဗုဒ္ဓိ သရဏံ ဥပေမိ။ အဟံၼသေချိန်နီးကပ် အကျွန်ုပ်ဒေဝဒတ်သည်။ ဗူမေ-ဟိ အဋ္ဌီဟိ = ဤအရိုးတို့ဖြင့်၎င်း။ ဗူမေဟိ ပါကောဟိ =

ရှင်ဒေ၀ဒတ်ကို ဓမြမျိုခြင်း

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား … ရှင်ဒေဝဒတ်သည် ဤသာဝက္ထိပြည်မှ တယူဇနာလောက် ရောက်လာပြီတဲ့ဘုရား၊ ယူဇနာဝက်လောက် ရောက်လာပြီတဲ့ဘုရား၊ တဂါဝုတ်လောက် ရောက်လာပြီတဲ့ဘုရား၊ ဇေတဝန်ကျောင်းတိုက်တော် အနီးရှိ ရေကန်အနီးသို့ ရောက်လာပြီတဲ့ဘုရား" ဟု ရဟန်းတို့က ထဝ် တလဲလဲ လျောက်ထားကြလေလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ဇေ-တဝန်ကျောင်းတိုက် အတွင်းသို့ ဝင်ရောက်စေကာမူ ဒေဝဒတ် ကား ငါဘုရားကို ဖူးမြော်ခွင့် လုံးဝရတော့မည် မဟုတ်ချေ"ဟူ၍ နောက်ဆုံးစကား မိန့်ကြားတော်မူလေ၏။

ဒေ၀ဒတ်ကား ငါဘုရားကို ဘယ်နည်းနှင့်မျှ ဖူးမြော်ခွင့် ရလိမ့် မည် မဟုတ်"ဟူ၍သာ အခိုင်အမာ မိန့်ကြားတော်မူလေ၏။

ု ဂ်ဒီ

ნეი

ဤအချက်ကို မြင်တော်မူ၍ပင် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဒေဝဒတ်ကို ရှင်ရဟန်းပြုပေးခြင်းဖြစ်သည်။ အကယ်၍ ရှင်ဒေဝဒတ်သည် ရဟန်း မပြုလျင် လူဘဝနှင့်ပင် အလွန်ဝန်လေးလှသည့် လောဟိတုပ္ပါဒက= မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို သွေးစိမ်းတည်စေသော အာနန္တရိယ ကံကြီးကို လည်း ပြုလေမည်မှာ ဧကန္တပင်ဖြစ်သည်၊ နောက်အခါ သံသရာဝ၌ ဘဝမှ လွှတ်မြောက်ခြင်း၏အကြောင်းဖြစ်သော ဤယခုကောင်းမှုမျိုး ကိုလည်း ပြုလုပ်ရန် ဧကန်ပင် မစွမ်းနိုင်မည်သာ ဖြစ်၏။

**ဟူသော ဤဂါထာကို ရွတ်ဆို**မျာလေ၏။

ဤကျန်ရှိနေသေးသော အသက်တို့ဖြင့်၎င်း။ အဂ္ဂပုဂ္ဂလံ 🗕 လောကဓာတ်ဝယ် အမြတ်ဆုံးပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်တော်မူထသော။ ဒေ၀ါတိဒေ၀ံ = သမ္ဗုတိနတ်, ဥပပတ္တိနတ်တို့ထက် မြင့် မြတ်ထွန်းပြောင် အခေါင်ဥက္ကဋ္ဌ် စိသုဒ္ဓိနတ်ဖြစ်တော်မူထ သော။ နရဒမ္မသာရထိိ == ဆုံးမသင့်သူ နတ်လူဗြဟ္မာ သတ္တ၀ါကို ဒေသနာမြိုက်ဆေး တိုက်ဖျော်ကျွေး၍ ယဉ် ကျေးအောင်ဆုံးမတော်မူတတ်ထသော။ သမန္တစက္ခုံ 💳 သမန္တစက္ရု သဗ္ဗည္မတာ ဥာဏ်မဟာနှင့် ကောင်းစွာ လောက်လုံ ပြည့်စုံတော်မူထသော။ သတပုညလက္ခဏံ 💳 အရာမက များလှဘိတောင်း ကုသိုလ်ပေါင်းကြောင့် မငြောင်းရှဖွယ် လွန်တင့်တယ်သည့် ကြီးငယ်နှစ်ဖြာ မဟာ ပုရိသလက္ခဏာတို့နှင့်ပြည့်စုံတော်မူထသော။ တံ ဗုဒ္ဓံ 💳 သဗ္ဗညျှဗုဒ္ဓ အမည်ရသည့် သုံးလောကထွတ်ထား ထို မြတ်စွာဘုရားကို။ သရဏံ — ကိုးကွယ်လည်းလျောင်း ပုန်း အောင်းမှီခိုရာဟူ၍။ ဥပေမိ = မဟာကုသလ ကုဏသမ္ပ-ယုတ် ဥက္ကဋ္ဌ်တိတ်တ် မြတ်သောစိတ်ဖြင့် ဖိတ်ဖိတ်ကြည်ရှိင် သက်ဝင်ဆည်းကပ် သိမှတ်ပါ၏။—–

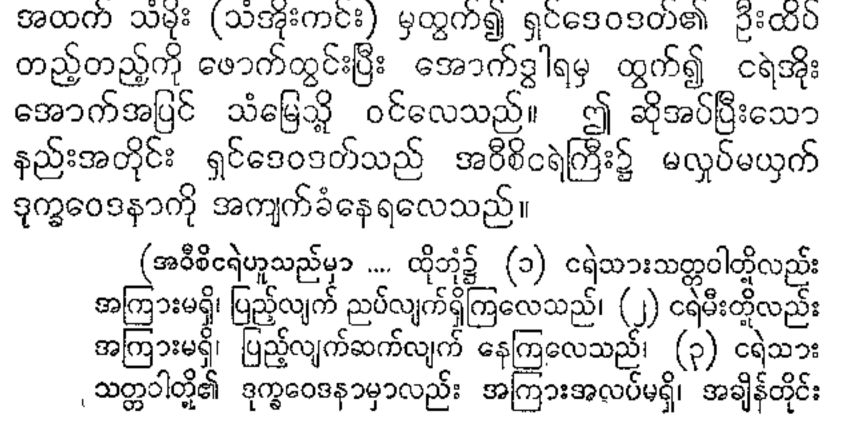


ရှင်ဒေဝဒတ်အကြောင်း ၆၅၉

ဆက်၍ အထူးဖော်ပြလိုသည်မှာ ရဟန်းပြုပြီးလျှင်ကား အလွန်ဝန် လေးလှသည့် လောဟိတုပ္ပါဒက သံသုဒ္ဓဘုဒက အာနန္တရိယကံကြီး နှစ်မျိုးကို ပြုထိမ့်မည်ဖြစ်သော်လည်း နောက်အခါ သံသရာဝ၌ဘဝမှ လွတ်မြောက်ကြောင်း ဤယခုကောင်းမှုမျိုးကို ပြုစွမ်းနိုင်လိမ့်မည့်ဟု သိမြင်တော်မူသောကြောင့် ထိုအရှင်ဒေ၀ဒတ်ကို မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်

ရှင်ရဟန်းပြုပေးတော်မူလေသည်။ မှန်၏ – ရှင်စေဝဒတ်သည် ဤယခု ကောင်းမှုကြောင့် ဤကမ္ဘာမှ နောက်ကမ္ဘာတသိန်းထက်၌ "အဋ္ဌိဿရ" မည်သော အရှင်ပစ္စေကဗုဒ္ဓါ ဖြစ်ပေလိမ့်မည်။ ရှင်ဒေငဗတ် အဝိမိငရဲ၌ ဆင်းရဲဒုက္ခခံရပုံ ရှင်ဒေ၀ဒတ်သည် ဖော်ပြရာပါ ဂါထာကို ရွတ်ဆိုပြီးနောက် မြေသို့ဝင်၍ မဟာအဝီစိငရဲ၌ ဖြစ်ရလေတော့၏။ ''မတုန်လှုပ်သော မြတ်စွာဘုရားရှင်၌ ပြစ်မှားခဲ့သောကြောင့် မတုန်မလှုပ် ငရဲ၌ ကျက်လေတော့"ဟု ပြောဆိုအပ်သည့်အလား ယူဇနာတရာ ကျယ်ပြန့်သော မဟာအပီစိုငရဲကြီး၌ ထိုရှင်ဒေဝဒတ်၏ ကိုယ်သည် ယူဇနာတရာ အမြင့်ရှိ၏။ သူ၏ဦးခေါင်းသည် နားနှစ်ဖက်တိုင် အောင် အထက်သံအိုးကင်းထဲ၌ ဝင်၍နေ၏။ ခြေနှစ်ဖက်တို့သည် ဖမျက်တိုင်အောင် အောက် ရဲရဲငြသော သံမြေအတွင်းသို့ ဝင်၍ နေကြကုန်၏။ သူကား အရွှေဖက်သို့ မျက်နှာမူ ရပ်တည်လျက် အကျက်ခံနေရသည်။ ထန်းလုံးကြီးခန့် ပမာဏတုတ်သော သံ တံကျင်ကြီးတချောင်းသည် အနောက်မျက်နှာ ငရဲအိုးနံရံမှတွက်၍ ရှင်ဒေဝဒတ်၏ နောက်ကျောအလယ်တည့်တည့်ကို ဖောက်ထွင်း ပြီးလျှင် ရွှေရင်ဝမှထွက်၍ အရွှေဖက်မျက်နှာ ငရဲအိုးနံရံသို့ ဝင် လေသည်။ အခြားသံတံကျင်ကြီးတချောင်းသည် တောင်မျက်နှာ ငရဲအိုးနံရံမှထွက်၍ ရှင်ဒေဝဒတ်၏ လက်ျာနံပါးကို ဖောက်ထွင်း ပြီးလျှင် လက်ဝဲနံပါးမှထွက်၍ မြောက်မျက်နှာ ငရဲအိုးနံရံသို့ ဝင်လေသည်။ အခြားသံတံကျင်ကြီးတချောင်းသည် ငရဲအိုး၏ အထက် သံမိုး (သံအိုးကင်း) မှထွက်၍ ရှင်ဒေဝဒတ်၏ ဦးထိပ်

ଡେଡ



ရတနာ ] ရှင်ဒေ၀ဒတ်အကြောင်း ၆၆၁

ဆက်လျက် စပ်လျက်သာ နေလေတော့သည်၊ ဤသို့ ၁-ငရဲသား သတ္တဝါ,၂ - ငရဲမီးအလျံ, ၃ - ဆင်းရဲဒုက္ခဝေဒနာ = ဤ သုံးမျိုးတို့ အကြားအလပ် မရှိသည်ကို အကြောင်းပြု၍ ထိုငရဲကို အဝီစိငရဲကြီး ဟူ၍ ခေါ်ဆိုအပ်လေသည်)။

ရှင်စေဝဝတ်ကို မြေပျိုပြီးနောက် ဇာတ်တော်များကို တောတော်မူခြင်း

ထိုသို့ ရှင်ဒေ၀ဒတ်ကို မြေမျိုပြီးလတ်သောအခါ ရဟန်းတို့ သည် "ဤမျှ ၄၅-ယူဇနာ ဝေးကွာသောအရပ်သို့ ပင်ပန်းကြီးစွာ လာရောက်ရပါလျက် ဒေဝဒတ်သည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ဖူးမြော် ခွင့် အလျှင်းမရပဲ မြေမျိုခံရလေပြီ" ဟု စကားကို ဖြစ်စေကြလေ ကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ရဟန်းတို့ ···· ဒေဝဒတ်သည် ယခုအခါ၌သာ ငါဘုရား၌ ပြစ်မှား၍ မြေမျိုခံရသည်မဟုတ်သေး၊ ရှေးကလည်း မြေမျိုခံရလေပြီ''ဟု မိန့်တော်မူ၍ အလောင်းတော် ဆင်မင်း(သီလဝဆင်မင်း)ဖြစ်သောဘဝ၌ မျက်စိလည်လမ်းမှား နေသော်ယောက်ျားကိုကိုယ်တော်မြတ်၏ ကျောက်ကုန်းထက် သို့ တင်၍ ဘေးကင်းရာမြေအရပ်သို့ မိုဆောင်အပ်ပါလျက် တဖန် အလောင်းတော် သီလဝဆင်မင်းထံသို့ သုံးကြိမ်သုံးခေါက် လာ ရောက်ပြီးလျှင် ပဋ္ဌမအကြိမ်စွယ်တော်အဖျားပိုင်း ့ဒုတိယအကြိမ် စွယ်တော်အလယ်ပိုင်း, တတိယအကြိမ်၌ စွယ်တော်အရင်းပိုင်းကို ဖြတ်၍ ပြန်လေသည်တွင် အလောင်းတော်ဆင်မင်း မြင်လောက် ရာအရပ်ကို လွန်မြောက်လျှင်ပင် ဒေဝဒတ်အလောင်း မိတ္တဒုဒ္ဌ မူဆိုး၏ မြေမျိုခံရခြင်းကို ပြတော်မူရန် (အကတည္ပဿ ပေါ်-သဿ) အစရှိသော (ဧကကနိပါတီ၊ ဂ-ဝရုဏဝဂ်) ၂-သီလဝ ဆင်မင်းဇာတ်ကို ဟောတော်မူလေသည်။

နောက်တဖန် ထိုနည်းအတူပင် ရဟန်းတို့ စကားကို ဖြစ်စေ သောအခါ၌ အလောင်းတော် ခန္တိဝါဒီရှင်ရသေ့ဖြစ်သော ကိုယ်တော်မြတ်၌ ပြစ်မှား၍ ကလာဗုမင်းဖြစ်သော ထိုဒေဝဒတ်၏ မြေမျိုခံရခြင်းကို ပြတော်မူရန် (စတုက္ကန်ပါတ်၊ ၂-ပုစ်မန္ဓဝဂ်) ၃-ခန္တိဝါဒီဇာတ်ကို၎င်း, စူဋ္ဌဓမ္မပါလ မင်းသားဖြစ်သော ကိုယ်

ရဟန်းတို့သည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား····ယခုအခါ ဒေဝဒတ်သည် အဘယ်ဘဝ၌ ဖြစ် သနည်း"ဟု မေးလျောက်ကြလေကုန်၏။ မြတ်စွာဘုရားရှင်က "ရဟန်းတို....ဒေဝဒတ်သည် အဝီစီငရဲကြီး၌ ဖြစ်ရလေပြီ" ဟု မိန့် တော်မူလျှင် တဖန် ရဟန်းတို့က "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာ ဘုရား....ဒေဝဒတ်သည် ဤ ပစ္စုပ္ပန်ဘဝ၌ ပူပန် ဆင်းရဲစွာ လှည့် လည်ကျက်စား သွားလာရပြီးလျင် တဖန် ဤဘဝမှ သွားပြန် ရသော အခါမှာလည်းပူပန်ဆင်းရဲရသော ဘုံဌာန၌သာ ဖြစ်ရ လေပြီ"ဟု လျှောက်ထားကြလေကုန်၏။

ရှင်ဒေဝဒတ်ကို မြေမှူပြီးလတ်သော် လူများအပေါင်းသည် ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ ဖြစ်ရှိကြကာ တံခွန်လုံး,တံခွန်ပြား, ငှက်ပျော ပင်ရှင်-စသည်များကို စိုက်ထားကြ၍ ရေပြည့်အိုးများကို တည် ထားကြလျက် "ငါတ္ခိအဖို့ရာ အရတော်လေစွာ့"ဟု ကြီးစွာသော ပွဲသဘင်ကို ခံကြလေ၏၊ ထိုအကြောင်းကို ရဟန်းတို့က မြတ်စွာ ဘုရားအား လျောက်ထားကြသောအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် "ရဟန်းတို့....ယခုမှသာ ဒေဝဒတ် ကွယ်လွန်သောအခါ လူများ အပေါင်း နှစ်သက်ကြသည်မဟုတ်သေး၊ ရှေးကလည်း နှစ်သက် ကြဘူးပြီ"ဟု မိန့်တော်မူ၍ လူအားလုံးမုန်း၍နေသည့် ဗာရာဏာသီ ပြည် ဝိင်္ဂလ မင်းဆိုး မင်းကြမ်း ကွယ်လွန်သောအခါ လူများ အပေါင်း၏ နှစ်သက်ကြခြင်းကို ပြတော်မူရန် (သဗ္ဗော စနော ဟိ သိတော ဝိင်္ဂလေန) အစရှိသော (ဒုကန်ပါတ်၊ ၉-ဥပါဟန ဝဂ်) ၁ဝ-မဟာဝဝိင်္ဂလဇာတ်ကို ဟောတော်မူလေ၏။

တော်မြတ်အပေါ်၌ ပြစ်မှား၍ မဟာပတာပမင်းဖြစ်သော ဒေ၀ ဒတ်၏ မြေအမျိုခံရခြင်းကို ပြတော်မူရန် (ပဉ္စကနိပါတ်၊ ၁-မဏိ ကုဏ္ဍလဝဂ်)ဂ-စူဋ္ဌဓမ္မပါလဇာတ်ကို၎င်းဟောတော်မူလေသည်။

661

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည်''အိမ်း...ဟုတ်ပေသည် ရဟန်း တို့...ရဟန်းတို့ပင် ဖြစ်ကုန်စေ, လူတို့သည်ပင်ဖြစ်ကုန်စေ ကုသိုလ် တရား၌ မေ့လျော့၍နေသူ မှန်သမျှတို့သည် ပစ္စုပ္ပန်, တမလွန်

ଡିଡିଚ ရှင်ဒေ၀ဒတ်အကြောင်း ရတနာ ] နှစ်တန်သော ဘဝ၌ပင်ပူပန်ဆင်းရဲကြရကုန်၏"ဟု မိန့်တော်မူ၍ ဤဆိုလတ္တံ့သော တရားဂါထာကို ဟောတော်မူလေ၏— ှဗ္ဗဓ တပ္ပတိ ပေစ္စ တပ္ပတိ၊ ပါပကၥရီ ဥဘယတ္ထ တပ္ပတိ။ ပါပံ မေ ကတန္တိ တပ္ပတိ၊ ဘိယျော တပ္ပတိ ဒုဂ္ဂတိိ ဂတော။ ဘိက္ခဝေ = ရဟန်းတို....။ပါပကၥရီ = မကောင်းမှုကို ပြုံလေ့ရှိသောသူသည်။ ဗ္ဂဓ 🖛 ပစ္စုပ္ပန္န ဤဘဝ၌။ တပ္ပတိ 🗕 ကံကြောင့် ပူပန်ခြင်းဖြင့် ဆင်းရဲပူပန်ရ၏။ ပေစ္စ 🗕 တမလွန် လောက ဟိုဘဝ၌။ တပ္ပတိ ≕ အကျိုး၀ိပါက် ကြောင့် ပူပန်ခြင်းဖြင့် ဆင်းရဲပူပန်ရ၏။ ဥဘယတ္တ = ပစ္စုပ္ပန်, တမ်လွန် နှစ်တန်သော ဘဝ၌။တပ္ပတိ == ဆင်းရဲ ပူပိန်ရ၏။ "မေ = ငါသည်။ ပါပံ = မကောင်းမှုကို။ ကတံ 🛲 ပြုအပ်မိပြီ"။ ဗူတိ 😑 ဤသို့ နှလုံးပိုက်၍။ တပ္ပတိ = ပစ္စုပ္ပန္ခဲ့ ဤဘဝ၌ ဆင်းရဲပူပန်ရ၏။ ဒုဂ္ဂတိ'ဂတော် = အပါယ်ဘူမိ ဒုဂ္ဂတိသို့ ရောက်ရသည်ရှိသော်။ဘိယျော 🗕 အတိုင်းထက်အလွန်။ တပ္ပတိ 😑 အကျိုးဝိပါက်ကြောင့် ပူပန်ခြင်းဖြင့် ဆင်းရဲပူပန်ရ၏။

## ရသော တရားဒေသနာ ဖြစ်လေသတည်း။ ရှင်ဒေဝဒတ်အကြောင်း ပြီး၏။ ဤတွင် အခဏ်း ၃၆-ပြီး၏။

တရားဒေသနာ ဂါထာနိဂုံး ဆုံးလတ်သောအခါ များစွာ သော သတ္တဝါတို့သည် သောတာပန်အရိယာ-စသည်ဖြစ်ကြလေ ကုန်၏။ တရားဒေသနာသည် လူများအပေါင်းအဖို့ အကျိုး

[ 43

669

အခဏ်း-၃၇

အဇၥတသတ်မင်း အကြောင်း

အဇာတသတ်မင်း၏ အကြောင်း အရာကား ဤမင်းကို မမွေးဖွားမီကပင် ခမည်းတော် ဗိမ္ဗိသာရမင်းကြီး၏ ရန်သူဖြစ် သောကြောင့် အဇာတသတ္တု == အဇာတသတ်မင်းဟု ခေါ်တွင် လေသည်။ (အဇာတ == မမွေးဖွားမီကပင်+ သတ္တု == ခမည်း တော်၏ ရန်သူဖြစ်သော မင်းသား ဟု ဆိုလိုသည်)။ မမွေးဖွားမီ ကပင် ခမည်းတော်၏ ရန်သူဖြစ်လာပုံမှာ—–

ဗိမ္ဗိသာရမင်းကြီး၏ အဂ္ဂမဟေသီ ဝေဒေဟီမိဖုရားမှာ ထိုမင်း သား ပဋိသန္ဓေတည်နေလျှင်ပင် ''ငါသည် မင်းကြီး၏ လက်ျာ လက်မောင်းသွေးကို သောက်မျိုရမူ ကောင်းလေစွာ့'' ဟူ၍ တောင့်တမှ = ချင်ခြင်း ဖြစ်ရှိလေသည်။ မိဖုရားကြီးသည် ''ဝန် လေးသောအရာ၌ ငါ၏ ချင်ခြင်းကား ဖြစ်လေသည်၊ အခြားသူ တဦးတယောက်အားမှု ပြောကြား၍ မသင့်လျော်ချေ"ဟု ဆင် ခြင်စဉ်းစားကာ ထိုချင်ခြင်းကို ထင်လင်းစွာ မပြောဆိုဝံ့ရကား ကြုံလိုညှိုးနွှမ်းလျက် ရုပ်ပျက်ဆင်းပျက် ဖြစ်ရှိနေလေ၏။

ထိုအခြင်းအရာကို မြင်၍ ဗိဓွိသာရမင်းကြီးသည် မိဖုရားကြီး ကို ''အဘယ် == မိဖုရားကြီး....သင်၏ ခန္ဓာကိုယ် အတ္တဘောသည် နဂိုရ်ပကတိအဆင်း မဟုတ်ပါတကား၊ အကြောင်း အသို့ရှိသ နည်း'' ဟု မေးလေ၏။ ''မြတ်သောမင်းကြီး.... မေးတော်မမူပါ

လင့်"ဟု မြိုရားကြီးက လျှောက်ဆိုလတ်သော် မင်းကြီးသည် "အဘယ် = မိဖုရားကြီး… သင်သည် မိမိ၏ လိုလားချက်ကို ငါ့ အားမျှ မပြောကြားလျှင် အခြားအဘယ်သူအား ပြောကြားမည် နည်း"ဤသို့အစရှိသည်ဖြင့် အနည်းနည်း မေးမြန်းကာ မိဖုရား ကြီး၌ ဖြစ်ရှိသော ချင်ခြင်းကို ပြောကြားစေလေ၏။

ထိုသို့ အနည်းနည်း မေးမြန်းသဖြင့် မိဖုရားကြီး၏ ချင်ခြင်းကို ကြားသိတော်မူရလျှင် ချစ်ခင်သောစိတ် လွှမ်းမိုးကာ "မိုက်လှစွာ သော အဘယ် == မိဖုရား...ဤကိစ္စ၌ အဘယ့်ကြောင့် သင့်မှာ ဝန်လေးလှ၏ဟူသော အမှတ်သညာ ဖြစ်ရှိရသနည်း"ဟု မြည်တွန် တောက်တီးကာ ဆေးဆရာကို ခေါ်စေတော်မူ၍ ရွှေဓားငယ် ဖြင့် လက်ရုန်းတော်ကို ဖောက်စေပြီးလျှင် ရွှေခွက်ဖြင့် သွေးကို ခံယူလျက် ရေနှင့် ရော၍ မိဖုရားကြီးကို တိုက်လေ၏။

နိမိတ်ဖတ်သော ဟူးရားဆရာတို့သည် ထိုသတင်းကို ကြားသိ ရလေလျှင် "ဤယခု မိဖုရားကြီး၌ စွဲတည်သော ကိုယ်ဝန်သား သည် မင်းတရားကြီး၏ ရန်သူစင်စစ် ဖြစ်လိမ့်မည်၊ ဤကိုယ်ဝန် မင်းသားသည် မင်းတရားကြီးကို သတ်လိမ့်မည်"ဟု နိမိတ်ဖတ် စကား ဟောကြားကြလေကုန်၏။ မိဖုရားကြီးသည် ထိုအကြောင်း ကို ကြား၍ "ငါ၏ ဝမ်းမှ ဖွားမြင်သောသားသည် မင်းကြီးကို သတ်လိမ့်မည်တဲ့"ဟု စိုးရိမ်ခြင်းကြီးစွာ ဖြစ်ရှိကာ ကိုယ်ဝန်သား ကို ချလိုသည့်အတွက် ဥယျာဉ်သို့ သွား၍ ဝမ်းတိုက်ဟို နှိပ်နင်း စေလေ၏၊ ကိုယ်ဝန်သားကား မကျချေ။ မိဖုရားကြီးသည် အခေါက်ခေါက်ပင် ဥယျာဉ်သို့ သွား၍ ထိုအတူပင် ပြုစေလေ သည်။ (ထိုဥယျာဉ်ကား နောက်အချိန်၌ မဒ္ဒကုန္ဆိ = ကိုယ်ဝန် သားကို နှိပ်နင်းချရာ ဥယျာဉ်ဟူ၍ အမည်တွင်လေသည်)။

ဗိမ္ဗိသာရမင်းကြီးသည် "အဘယ်အတွက် ဤမိဖုရားကြီးသည် ဥယျာဉ်သို့ မပြတ်မပြတ် သွားသနည်း" ဟု အကြောင်းကို စုံစမ်း လတ်သည်တွင် ထိုအကြောင်းကို ကြားသိရ၍ "အဘယ် = မိဖုရားကြီး----ရှင်မိဖုရား၏ ဝမ်းတိုက်၌ သားဟူ၍၎င်း သမီးဟူ၍ ၎င်း မသိအဝ်သေးချေ၊ 'မိမိအား ဖြစ်လာသော သားသူငယ်ကို

ဤသို့ ပြုသတဲ့'ဟူ၍လည်း ငါတို့အဖို့ရာကြီးစွာသောဂုဏ်ကျေးဇူးမဲ့ မကောင်းသတင်း ဇမ္ဗူဒိဝ်တဝှန်းလုံး၌ ထင်ရှားဖြစ်ပါလိမ့်မည်၊ သင်မိဖုရားကြီးသည် ဤသို့ မပြုပါလင့်" ဟု တားမြစ်၍ အစောင့် အနေများကို ချထားလေသည်။ မိဖုရားကြီးသည် "ဖွားမြင်သော အခါမှ သတ်တော့မည်"ဟု ကြံစည်မိလေ၏။ ထိုသို့ ဖွားမြင်သောအခါမှာလည်း အစောင့် မင်းချင်းများက သားသူငယ်ကို (မိဖုရားကြီး မသတ်နိုင်ရန်) လွှတ်ရာသို့ ယူဆောင် ကြလေသည်။ ထိုနောက်မှ ကြီးပြင်းလာသော မင်းသားကို

[48

မိစုရားကြီးအား ပြကြလေ၏။ မိဖုရားကြီးသည် မင်းသားကို မြင် လျှင်ပင် သား၌ ချစ်ခြင်းကို ပြင်းထန်စွာ ဖြစ်စေလေတော့၏၊ (သတ်လိုသောစိတ် အလျှင်းပင် မဖြစ်တော့ချေ)။ ထို့ကြောင့် မင်းသားကို မသတ်နိုင်ချေ။ ခမည်းတော် ဗိမ္ဗိသာရမင်းကြီးသည် လည်း အစဉ်သဖြင့် ကြီးပြင်းလာသော သားတော်အဇာတသတ် မင်းသားအား အိမ်ရွှေဥပရာဇာရာထူးကို ပေးတော်မူလေ၏။

(ဤမှနောက် ရှင်ဒေဝဒတ်တည်းဟူသော မိတ်မကောင်းနှင့် ပေါင်း သင်းမိကာ ခမည်းတော်မင်းတရားကြီးကို သတ်ဖြတ်၍ မင်းပြုသော အခဏ်းတိုင်အောင်သော အကြောင်းအရာများကို အောက် ''ရှင်ဒော ဝဒတ်အကြောင်း''၌ ဖော်ပြအပ်ပြီး ဖြစ်လေသည်၊ ထိုမှ ထုတ်ယူမှတ် သားကုန်ရာ၏)။

အဇာတသတ်မင်းသည် ရှေး၌ ဖော်ပြအပ်ပြီးသောအတိုင်း ခမည်းတော် ဗိန္ဓိသာရမင်းတရားကြီးကို သတ်စေသော နေ့မှစ၍ ''ငါအိပ်စက်တော့မည်"ဟု မျက်စိများကို မှိတ်သော ခဏမှဘပင် လှံမပေါင်း အရာဖြင့် ထိုးဆွဲအပ်သဲကဲ့သို့ အိပ်မက်ပမာ ဂတိ နိမိတ်ထင်ကာ တဖျပ်ဖျပ် တုန်လှုပ်မြည်တမ်းလျက် မအိပ်စက် နိုင်ပဲ ရှိလေ၏။ (ဤအဇာတသတ်မင်း၏ ဖြစ်ရပ်ကို ထောက်သဖြင့် အကုသိုလ်ကြီးမားသူတို့မှာ သေခါနီး အချိန်မှ မဟုတ်၊ စောစီး စွာကပင် အပါယ်ဒုဂ္ဂတိန်မိတ် ထင်တတ်ကြောင်း သတိချပ်၍ မှတ်ယူရာ၏)။ ထိုသို့ မင်းကြီး တဖျပ်ဖျပ် တုန်လှုပ်မြည်တမ်း ဟစ်အော်သောအခါ အစောင့်မင်းချင်းတို့က "ဤ အရာကား အဘယ်နည်း = ဘာဖြစ်သနည်း" ဟု မေးသောအခါ အဇာ-တသတ်မင်းသည် "တစုံတရာ ဘာမျှမဖြစ်ပါ" ဟူ၍သာ အဖြေ ပေးလေသည်။ ထိုသို့ အိပ်မည်ကြီလျင် ဒုဂ္ဂတိနိမိတ်ထင်ကာ တဖျပ်ဖျပ် တုန်လှုပ်မြည်တမ်း ဟစ်အော်ရသောကြောင့် အဇာ-တသတ်မင်းသည် အိပ်ရမည်ကို မနှစ်သက်နိုင်ပဲ ရှိလေသည်၊ သို့ရကား အိပ်ချင်ပြေအောင် ညစဉ်ညစဉ် အချိန်ကြာမြင့်စွာ ညီလာခံအစည်းအဝေး ကျင်းပလေ့ရှိသည်။ (ဤကား ဗီဋ္ဌ၊ ၁၊ စာမျက်နာ ၁၂ ဂ-မှ ထုတ်နတ် ပြဆိုချက်တည်း)။

ရတနာ] အဇာတသတ်မင်းအကြောင်း ၆၆၇

(ဧကကနိပါတ်၊ ၁၅-ကကဏ္ဍက၀ဂ်) ၁၀-သဥ္စီ၀ဇာတ် အဋ္ဌ-ကထာ၌ ဖွင့်ပြချက်ကို ဤ၌ ထုတ်ဆောင်ပြဆိုဦးအံ့----

အဇာတသတ်မင်းသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့၏ ဆူးငြောင့် သဖွယ်ဖြစ်သော ရှင်ဒေဝဒတ် ဒုဿီလပုဂ္ဂိုလ်၌ ကြည်ညို၍ ထို သူယုတ်မာဒေဝဒတ်ကို ချီးမြှောက်အားပေးကာ ထိုဒေဝဒတ်အား ပူဇော်သက္ကာရမှု ပြုပေအံ့ဟု ကြံစည်၍ များစွာသောဥစ္စာကို စွန့်ကြံလျက် ဂယာသီသအရပ်၌ ရှင်ဒေဝဒတ်အတွက် ကျောင်း တိုက်ကြီး တည်ဆောက်ပြီးလျင်ထိုဒေဝဒတ်၏ စကားကို လိုက်နာ ၍ သောတာပန်အရိယာဖြစ်သည့် ခမည်းတော်မင်းတရားကြီးကို သတ်ခြင်းဖြင့် မိမိ၏(ထိုဘဝရရှိမည့်) သောတာပတ္တိမဂ်၏ ဥပ-နိဿယကောင်းမှုကို ဖျက်ဆီး၍ ကြီးစွာသော ပျက်စီးခြင်းသို့ ရောက်ခဲ့ရလေသည်။

အဇာတသတ်မင်းသည် ''ရှင်ဒေဝဒတ်ကို မြေမျိုပြီတဲ့''ဟူသော သတင်းစကားကို ကြားသိရလေလျှင် ''ငါ့ကိုလည်း မြေမျှိလိမ့် မည်လား"ဟု ကြောက်ရှုံထိတ်လန့်ကာ မင်းစည်းစိမ်ကို မြန်ရှက် စွာ မခံစားနိုင်တော့ချေ၊ အိပ်စက်ရာ၌လည်း သက်သာမှုချမ်းသာ ကို မရရှိချေ၊ ထက်မြက်စူးရှသော သံတံကျင်ဖြင့် ထိုးဆွအပ်သော ဆင်ငယ်ကဲ့သို့ တဖျပ်ဖျပ်တုန်လှုပ် ချောက်ချားကာ သွားလာ နေထိုင်ရလေ၏။ အဇာတသတ်မင်းသည် မြေကြီးကို ကွဲအံ့မည် ကဲ့သို့၎င်း, အ၀ီစငရဲမီးလျှံများ ထွက်၍ ထွက်၍ လာသကဲ့သို့၎င်း, မြေကြီးက မိမိကို မျိုတော့အံ့ကဲ့သို့၎င်း, မိမိကို ငရဲထိန်းများက ရဲရဲတောက်လောင်သော သံမြေအပြင်၌ ပက်လက်အိပ်စေကာ သံတံကျင်တို့ဖြင့် ထိုးဆွဲအပ်သကဲ့သို့၎င်း စိတ်ထဲ၌ အမြဲတစေ ထင်၍မြင်၍ နေလေ၏။ သို့ရကား ထိုအဇာတသတ်မင်းအဖို့ရာ ရိုက်နှက်ထားအ၀်သော ကြက်ပမာ တဖျပ်ဖျပ် တုန်လှုပ်လျက် တမှတုတ်လောက်မျှ ထောက်ရာတည်ရာကို မရနိုင်ချေ, ရပ်တည် ၍ မနေနိုင်ချေ။ ထို့ကြောင့်ပင် အဇာတသတ်မင်းသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ဖူးမြင်လို, ကန်တော့လို, ပြဿနာ မေးလျှောက်လိုပါသော်လည်း

ଡେେ

## မဟာ၁ဗုဒ္ဓ**၀**င်

[43

မိမိ၏ အပြစ်က ကြီးလေးလှသဖြင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်ထံတော်သို့ မဆည်းကပ်ငံ့ပဲ ရှိလေ၏။

ထိုနောက် ရာဇဂြိုဟ်ပြည်ဝယ် ကျတ္တိကာနက္ခတ်ပွဲသဘင်ဆင် ယင်ကျင်းပသည့် တန်ဆောင်မုန်းလပြည့်နေ့ ညအခါ၌ တမြိုလုံး နတ်မြိုကဲ့သို့ တန်းဆာဆင်ပြီးကာ စီးရှူးမီးလုံများ တထိန်ထိန်ညှိ ထွန်းလျက် ပွဲလမ်းသဘင် ဆင်ယင်ကျင်းပခ်ိန်တွင် ရွှေနန်းတော် ညီလာခံခန်းမဆောင်၌ အမတ်အဋ္ဌပ္ပါင်းခြံရံကာ ရွှေပလ္လင်ထက်၌ ထိုင်နေစဉ် အဇာတသတ်မင်း၏ 🌮 က်သန္တာန်ဝယ် မနီးမဝေး၌ ခစားထိုင်နေလျက်ရှိသော သမားတော််နိုင်တက်အမတ်ကို မြင်လေ လျှင် ''ငါသည် ဆရာဇီ၀ကကို ရွှေဆောင်အဖြစ် ခေါ် ယူကာ မြတ်စွာဘုရားထံသို့ သွားပေအံ့၊ သို့သော် 'အချင်းဇီ**ဝ**က်···· ငါသည် မိမိကိုယ်တိုင် ဘုရားထံမှောက်သို့ မသွားရောက်ဝံ့ချေ၊ လာပါလော့၊ ငါ့ကို ဘုရားရှင်ထံတော်မှောက်သို့ အရောက်ပို့ ဆောင်ပါလော့'ဟု အဖြောင့်အတိုင်း ပြောဆိုရန်မသင့်ချေ၊ ပရိ-ယာယ်အားဖြင့် ညဉ့်၏တင့်တယ်ပြည့်စုံပုံကို ချီးမွှမ်းပြီးလျှင်'ဆည်း ကပ်သောငါတို့၏ စိတ်ကို သဒ္ဓါကြည်ညှိဖြစ်စေနိုင်မည့် အဘယ် မည်သော သမဏ, ဗြာဟ္မဏခေါ်ဆို ပုဂ္ဂိုလ်သူမြတ်ထံသို့ ယနေ့ ငါတို့ ဆည်းကပ်ကြရပါမည်နည်း' ဟူ၍ ငါ ပြောဆိုပေအံ့၊ ထိုစကားကို ကြားကြလျှင် အမတ်တို့သည် မိမိမိမိတို့၏ ဆရာများ ဂုဏ်ကျေးဇူးကို အသီးအသီး ပြောကြားကြလိမ့်မည်၊ ဆရာဇီဝက သည်လည်း မိမိ၏ဆရာ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးကို ပြောကြားပေလိမ့်မည်၊ ထိုအခါ**မှ ဆရာ**ဇီဝကကို ခေါ်ဆောင်၍

မြတ်စွာဘုရားထံ ငါသွားရော**က် ဆ**ည်းကပ်မည်''ဟူ၍ အကြီ အစည် ဖြစ်ရှိလေ၏။ ထိုသို့ အကြံအစည်ဖြစ်ပြီးနောက် အဇာတသတ်မင်းသည်----(က) အချင်းတို....ဆီးနှင်း, မြို့ တိမ်, အသူရိန်, မီးခိုး = ညစ်ညူးကြောင်းငါးမျိုးမှ ်ကိုင်းပသော ဤယ်နေ့ည သည် နှလုံးမွှေလျော်ဖွယ် ရှိပါပေစွ၃။ (ခ) အချင်းတို့.... ဆီးနှင်း,မြှုတ်မ်,အသူရိန်,မီးခိုး = ညစ်ညူးကြောင်းငါးမျိုး

အဇာတသတ်မင်းအကြောင်း ၆၆၉

မှ ကင်းပသော ဤယနေ့ညသည် အလွန်ကောင်းသော အဆင်းရှိပါပေစွှာ၊ (ဂ) အချင်းတို...ဆီးနှင်း, မြှ, တိမ်, အသူရိန်, မီးခိုး = ညစ်ညူးကြောင်းငါးမျိုးမှ ကင်းပသော ဤယနေ့ညသည် ရှုချင်စဖွယ်ရှိပါပေစွာ့၊ (ဃ)အချင်းတို့... ဆီးနှင်း, မြှဲ, တိမ်, အသူရိန်, မီးခိုး = ညစ်ညူးကြောင်း ငါးမျိုးမှကင်းပသော ဤယနေ့ညသည် စိတ်ကိုကြည်လင် စေပါပေစွာ့၊ (င) အချင်းကို....ဆီးနှင်း,မြှ, တိမ်,အသူရိန်, မီးခိုး = ညစ်ညူးကြော့န်နှင်၊းမျိုးမှ ကင်းပသော ဤယနေ့ ညသည် အလွှန်ထင်ရှင်္ဘား အမှတ်အသားဖြစ်သင့်ပါပေစွာ့-ဟူ၍ ၅-ဝါကျဖြင့် တန်ဆောင်မုန်းလပြည့်နေ့ညကို ချီးပစကား ပြောကြားပြီးနောက် ဆက်၍ပင်----

> ဆည်းကပ်ကြသော ငါတို့၏စိတ်ကို သဒ္ဓါကြည်ညို ဖြစ်စေနိုင်မည့် အဘယ်မည်သော သမဏ္ဍဗြာဟ္ခဏ ခေါ်ဆို ပုဂ္ဂိုလ်သူမြတ်ထံသို့ ယနေ့ ငါတို့ ဆည်းကပ်ကြရ ပါမည်နည်း----

ဟူ၍ ပြောဆိုကာ ဆရာဇီဝကအား အရိပ်နိမိတ်ပြုလေသည်။ မှန်ပါသည်– အဇာတသတ်မင်းကား ရှေး၌ဖော်ပြအပ်ပြီးသော အတိုင်း (က) မြတ်စွာဘုရား၏ အလုပ်အကျွေး သောတာပန် အရိယာဒကာရင်း (မိမိ၏)ခမည်းတော် ဗိမ္မိသာရမင်းကို သတ် ခဲ့ခြင်း, (ခ) မြတ်စွာဘုရားရှင်အပေါ်၌ များစွာသော အကျိုးမဲ့ကို ပြုလုဝ်သူ ရှင်ဒေဝဒတ်အား အားပေးအားမြှောက်ပြုလုဝ်ခဲ့ခြင်း = ဤအကြောင်းနှစ်ရပ်ကြောင့် အလွန်အပြစ်ကြီးသူ ဖြစ်ရကား ကိုယ်တိုင်ပင် ဘုရားထံသို့ မသွားဝံ့ချေ။ ''ဆရာဇီဝကကား မြတ်စွာဘုရား၏ အလုဝ်အကျွေး ကျောင်းဒကာအရင်း ဖြစ်လေ သည်၊ သူ၏ကျောရိပ်မှ မှီခိုကာ ငါသည် မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြော်ပေအံ့''ဟု ကြံစည်ကာ ဆရာဇီဝကအား အရပ်နေပိတ်ပြ ခြင်း ဖြစ်လေသည်။ ဆရာဇီဝက ကလည်း အဇာတသတ်မင်းက မိမိအား အရပ် နိမိတ်ပြုသည် (ရည်ညွှန်း၍ပြောသည်)ကို မသိမဟုတ် သိပါ၏၊

ရတနာ]

တိတ္ထိဆရာကြီး ခြောက်ဦးတို့၏ တပည့် အမတ်များသည် လည်း "ယနေ့ မင်းကြီးသည် တန်ဆောင်မုန်းလပြည့်နေ့ညကို ၅-ဝါကျတို့ဖြင့် ချီးမွှမ်း၏၊ ဧကန်ပင် တဦးတယောက်သော သမဏ, ဗြာတ္မဏ ခေါ်ဆို ပုဂ္ဂိုလ်သူမြတ်ထံ ချဉ်းကပ်၍ ပြဿနာကို မေးလျောက်ပြီးလျှင် တရားနာယူလိုသည်ဖြစ်မည်၊ ဤမင်းကြီး သည် မိမိတရားနာယူ၍ ကြည်ညိုအပ်သော ဆရာအား များစွာ သော ပူဇော်သက္ကာရမှု ပြုပေလိမ့်မည်၊ အကြင် အမတ်၏ တိတ္ထိ ဆရာ ရဟန်းသည် မင်းဆရာဖြစ်၏၊ ထိုအမတ်အဖို့ရာ ကောင်း မြတ်သည့် မင်္ဂလာပင် ဖြစ်ချေတော့သည်"ဟု ကြံစည်ကြပြီးလျှင်

သို့သော် ထိုပရိသတ်အစည်းအဝေး၌ တိတ္ထိဆရာကြီး ၆-ဦးတို့၏ တပည့်အများပင် ပါဝင်လျက် ရှိကြချေသည်၊ "ထိုသူတို့သည် မလိမ္မွာသူဆရာတို့ထံ ဆည်းကပ်ကြသဖြင့် သူတို့ကိုယ်တိုင်လည်း မလိမ္မ်ာ, အစည်းအဝေးသဘောစည်းကမ်းကို နားမလည်သူများ ဖြစ်ကြသည်၊ ထိုသူများသည် ငါက မြတ်စွာဘုရား၏ဂု**ဏ်ကျေးဇူး** စကားကို ပြောကြားမည်ဟုစလျှင်ပင် အကြားအကြား ထ၍ထ၍ မိနိမိတို့ဆရာများ၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးစကားကို ပြောကြားကြပေ လိန့်မည်။ ဤသို့ပြောကြားကြလျှင် ငါပြောဆိုသည့် ဘုရားရှင်၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးစကားကား အဆုံးရောက်နိုင်တော့မည် မဟုတ်ချေ၊ မင်းကြီးသည်ကား ဤအမတ်တို့၏ ကိုးကွယ်ရာ တိတ္ထိဆရာကြီး ခြောက်ဦးတွိထံ ဆည်းကပ်သော်လည်း မှတ်ယူလိုက်နှာဖွယ်ရာ တစုံတခု အနှစ်သာရ မရှိရကား ထိုအမတ်တို့ ပြောကြားချ**က်ကို** နှစ်သက်တော်မမူပဲ ငါ့ကိုပင် တိုက်ရိုက် မေးတော်မူလိမ့်မည်၊ ထိုအခါမှ ငါသည် အပြန့် အလွှင့်မရှိ မြတ်စွာဘုရား၏ ဂု**ဏ်** ကျေးဇူးစကားကို ပြောကြား၍ မင်းကြီးကို ဘုရားရှ<del>င်</del>ထံတော် မှောက်သို့ ခေါ်ဆောင်၍ သွားရတော့အံ့" ဟု လေးနက်စွာ ကြံစည် ဆင်ခြင်ပြီးလျှင် မင်းကြီးက မိမိအား အရိပ်နိမိတ်ပြသည် = ရည်ညွှန်း၍ ပြောကြားသည်ကို သိလျက်ပင် ပြန့်**လွှင့်မှုကို** ဖြတ်တောက်ရန် စကားမပြော တုဏ္ခိဘော ဆိတ်ဆိတ်သာ  $\, \widetilde{lpha} oldsymbol{\mathcal{E}}$ နေလေသည်။

ଜେଦୁତ

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

[చవి

"ငါသည် ငါ့ဆရာ၏ ကျေးဇူးစကားကို ပြောကြား၍ မင်းကြီးကို ငါ့ဆရာထံ ခေါ် ဆောင်၍ သွားပေအံ့" ဟု အသီးသီး ရည်ရွယ် ချက် ထားရှိကြပြီး အမတ်တယောက်က မိမိ၏ဆရာပူရဏကဿပ ၏ ကျေးဇူးစကားကို ပြောကြားလေ၏၊အခြား အမတ်တယောက် က မိမိ၏ ဆရာ မက္ခလိဂေါသာလ၏ ကျေးဇူးစကား, အခြား တယောက်က မိမိ၏ ဆရာ အဇိတကေသကမ္မလ၏ ကျေးဇူး စကား, အခြားတယောက်က မိမိ၏ဆရာ ပကုဓကစ္စာယနေ၏ ကျေးဇူးစကား, အခြား အမတ်တယောက်က မိမိ၏ဆရာ တြီး၏ ကျေးဇူးစကား, အခြား အမတ်တယောက်က မိမိ၏ဆရာ နိဂဏ္ဌနာဋ္ဝပ္ပတ္တ၏ ကျေးဇူးစကားကို ပြောကြားလေ၏။ ။ (ထို အမတ် ခြောက်ဦးတို့ မိမိတို့၏ကိုးကွယ်ရာ တိတ္ထိဆရာကြီးများ၏ ကျေးဇူးစကား ပြောကြား ပုံကို ဗိဋ္ဌကတ် တော် မြန်မာပြန် သီလက္ခန္မ ဝဂ်၊ ၂ -သာမညဖလ သုတ်မှ ထုတ် နတ် မှတ် သား ရာ၏) ။

အဇာတသတ်မင်းကား ရှေးကပင် ထိုတိတ္ထိ ဆရာကြီးတို့ကို မြင်ဘူးသူဖြစ်၏၊ ထိုသို့ မြင်ရစဉ် ထိုတိတ္ထိ ဆရာကြီးတို့ အသွင် အပြင်ကို မြင်ရသဖြင့်ပင် ကြည်ညိုရန်ဝေးစွว့၊ နှလုံးမသာမယာပင် ဖြစ်ခဲ့လေသည်၊ ယခုသော်မူ ထို အမတ်တို့ စကားကို ကြားသိရ သောအခါ ရွှေရောင်အဆင်း ဝါဝင်းလျက် ချိုမြန်သော အရသာ ရှိသည့် သရက်သီးမှည့်ကို စားလိုသော ယောက်ျားသည် တဦး တယောက်က ယူဆောင်လာကာ မိမိ၏ လက်၌ တင်ထား အပ် သော အလွန်ချဉ်စူးသည့် ကံပြင်းသီးကို မြင်ရသကဲ့သို့ စျာန်အဘိ သာဏ် အစရှိသော ဂုဏ်ကျေးဇူးနှင့် စဝ်ယှဉ်သည့် လက္ခဏာ ရေးသုံးပါးသို့ ခိုက်ရောက်သော ချိုမြန်လှစွာ တရားဒေသနာကို ကြားနာလိုပါလျက် (ရှေးကပင် တိတ္ထိဆရာတို့၏ အသွင် အပြင် ကို မြင်ရ၍ နှလုံးမသာမယာ ဖြစ်ရှိရသည့်အပေါ်ဝယ်)ယခုတဖန် ထိုတိတ္ထိဆရာတို့၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးစကားကို ကြားသိရသောအခါ အလွန့်အလွန် နှလုံး မသာမယာ ဖြစ်ရှိကာ ဆိတ်ဆိတ်သာ နေလေ၏။

ရတနာ] အဇာတသတ်မင်းအကြောင်း ၆၇၁

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

အဇာတသတ်မင်းသည် ထိုအမတ်တို့၏ စကားကို ကြားသိ ရ၍ နှလုံးမသာမယာ ဖြစ်ရှိသော်လည်း ''ငါသည် အကယ်၍ ဤအမတ်များကို ခြမ်းမောင်း၍ လည်ပင်းကို ဆွဲကိုင်ကာ ရွှေနန်း တော် ခန်းမဆောင်မှ နှင်ထုတ်စေလိုက်လျှင် 'မင်းကြီးသည် ပြော တိုင်းသော သူများကို ဤသို့သာ ပြုတော်မူဘိသည်'ဟု ကြောက်နံ့ ကာ အခြားသူများလည်း စကားတခွန်းမျှ ပြောဆိုဝံ့ကြတော့ မည် မဟုတ်"ဟု ကြံစည်ဆင်ခြင်ပြီးလျှင် ထိုအမတ်တို့၏ စကားကို မနှစ်သက်သော်လည်း တစုံတရာ အပြစ်တင်စကား မပြောကြား ပဲ ဆိတ်ဆိတ်သာ နေလေသည်။

ဆရာဇီဝက၏ ရဲရဲတောက်စကား အဇာတသတ်မင်းသည် ထိုအမတ်တို့၏ စကားကို ကြားရ လေလျင် ''ငါ နားမထောင်လိုသော အမတ်များကသာ စကား ဆိုကြ၏၊ ငါနားထောင်လိုသော ဆရာဇီဝကကား နဂါး ဦးနှောက်ကို သောက်မျိုထားသော ဂဋ္ဌုန်ငှက်မင်းကဲ့သို့ ဆိတ် ဆိတ်သာ နေဘိ၏၊ ငါ့အား အကျိုးမရ ဖြစ်လေစွာ့"ဟု ကြံစည် ပြီးနောက် ဆက်၍တဖန် "ဆရာ၆၀ကသည် ငြိမ်သက်တော်မူ သော မြတ်စွာဘုရား၏ တပည့်အလုပ်အကျွေး ဒါယကာတဦး ဖြစ်လေသည်၊ သို့ရကား မိမိကိုယ်တိုင်လည်း ငြိမ်သက်သူ ဖြစ်လေ သည်၊ ထိုကြောင့် ဝတ်အကျင့်နှင့် ပြည့်စုံသော ရဟန်းတော် တပါးကဲ့သို့ ဆိတ်ဆိတ်သာ နေထိုင်လေသည်၊ ဤဆရာဇီဝက သည် ငါက မမေးမြန်း မပြောဆိုလျှင် စကားပြောဆိုလိမ့်မည် မဟုတ်၊ ဆင်အနင်း ခံရလျှင် ထိုနင်းသောဆင်၏ ခြေကိုသာ ဖက်ယူရမည် ဖြစ်လေသည်"ဟု ကြံစည်ပြီးလျှင် ဆရာဇီဝက်နှင့် စကားနှီးနှော ပြောဆိုတိုင်ပင်လိုရကား----"အချင်း၆၀က....သင်သည် အဘယ့်ကြောင့် ဆိတ်ဆိတ် နေဘိသနည်း။ ဤအမတ်များအဖွဲ့ မိမိတို့ ကိုးကွယ်ရာ ဆရာရဟန်းတို့၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးကို ပြောဆိုကြရသည်မှာ ခံတွင်းမလောက်အောင်ပင် ရှိချေသည်၊ ဤအမတ်များ မှာကဲ့သို့ သင့်မှာ ကိုးကွယ်ရာ ဆရာရဟန်း မရှိဘူးလော၊

Gyj

"မြတ်သောမင်းကြီး…သင်မင်းကြီးသည် အကျွန်ုပ်ကို 'ဤဆရာဇီဝကကား ယံ ဝါ တံ ဝါ = တွေကရာဖြစ်က တတ်ဆန်း ရဟန်းအမည် ခံယူရုံမျှသောသူကို ကြည်ညှိ ဆည်းကပ်သူ' ဟူ၍ ကြံစည်အောက်မေ့တော် မမူပါလင့်၊ မှန်ပါပေသည်—အကျွန်ုပ်၏ ကိုးကွယ်ရာ မြတ်စွာဘုရား ရှင်၏ မယ်တော်ဝမ်းတိုက်သို့ မြန်းသက်သောအခါ, မယ် တော်ဝမ်းတိုက်မှ ဖွှားမြောက်သောအခါ, တောထွက် တော်မူသောအခါ, ဘုရားဖြစ်တော်မူသောအခါ, ဓမ္မ စကြာတရားဟောကြားတော်မူသောအခါများ၌ လောက ဓာတ်စကြဝဋ္ဌာပေါင်းတိုက်တသောင်း သိမ့်သိမ့်တုန်လှုပ် ခဲ့လေပြီ။ ဤနည်း ဤပုံ ရေမီးအစုံအစုံ တန်ခိုးပြာငို့ဟာကို

ထိုအခါ ဆရာဇီဝကသည် "ဤမင်းကား ငါ့ကို ကိုးကွယ်ရာ ရဟန်းသူမြတ်၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးစကားကို ပြောကြားစေလေပြီ၊ ယခုအချိန်ကား ငါ့အဖွဲ့ရာ ဆိတ်ဆိတ်နေရန် အခါမဟုတ်တော့ ပြီ၊ ဤတိတ္ထိဆရာတို့၏ တပည့်အမတ်များသည် မင်းကိုသာ ရှိခိုး လျက် ထိုင်နေရင်းကပင် မိမိမိမိတို့၏ ကိုးကွယ်ရာ တိတ္ထိတို့၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးများကို ပြောကြားကြသကဲ့သို့ ထိုအတူ ငါ့အဖွဲ့ရာ မြတ်စွာဘုရား၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးကို ပြောဆိုရန် မသင့်လျော်ချေ"ဟု ကြံစည်ပြီးလျှင် နေရာမှထ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင် သီတင်းသုံးနေထိုင် တော်မူရာ "ဇဝကသရက်ဥယျာဉ်ကျောင်းတိုက်"ဖက်သို့ မျက်နှာ မူလျက် တည်ခြင်းငါးမျိုးဖြင့် ရှိခိုးဦးညွှတ်ပြီးလျှင် ဦးခေါင်းထက် ၌ လက်အုစ်ကို တင်ချီ၍—-

ဟူ၍ တိုက်ရိုက်ပင် မေးမြန်းလေ၏။

သင့်အား ငါ့ခမည်းတော်က ရာထူးစည်းစိမ်များ မပေး သနားသည့်အတွက် ဆင်းရဲသားတဦးဖြစ်ကာ ကိုးကွယ် ရာ ဆရာရဟန်း မရှိသလော၊ သို့မဟုတ် သဥ္ဓါတရား ခေါင်းပါးသူ ဖြစ်သည့်အတွက် ကိုးကွယ်ရာ ဆရာရဟန်း မရှိသလော"—–

ရတနာ] အဇာတသတ်မင်းအကြောင်း ၆၇၃

ဗုဒ္ဓ

ပြတော်မူ၏၊ ဤနည်း ဤပုံ တာဝတိံသာနတ်ပြည်မှ လူ ပြည်သို့ သက်ဆင်းမှု ပြုတော်မူခဲ့၏၊ အကျွန်ုဝ်သည် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးများကို သင်မင်းကြီးအား စွမ်း အားရှိသမျှ တင်လျောက်ပါမည်၊ တည်ကြည်သော စိတ်

မင်းကြီး… (ဟူ၍ စကားပလ္လင်ခံပြီးလျှင်)—

သမ္မုတိနတ် အို မင်းမြတ်----ဘဂဝါဂုဏ်ရှင် အရဟံ ဂုဏ်ရှင် သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓဂုဏ်ရှင် (အကျွန်ုပ်၏ဆရာ) မြတ်စွာ ဘုရားသခင်သည် ယခုအခါ အကျွန်ုပ်တို့လှူဒါန်းအပ်သည့် သရက်ဥယျာဉ်ကျောင်းတိုက်၌ ရဟန်း သံဃာပေါင်း ( ၁၂၅ဝ ) တထောင်နှစ်ရာငါးဆယ်တို့နှင့် အတူတကွ သီတင်းသုံး နေထိုင်တော်မူဆဲ ဖြစ်ပါသည်။

နှလုံးရှိ၍သာ(သမာဓိရှိရှိနှင့်သာ)နာယူတော်မူပါ အရှ8

ထိုအကျွန်ုပ်၏ဆရာမြတ်စွာဘုရားသည် လူ,နတ်,ဗြဟ္မာ သတ္တဝါတို့၏ ပူဇော်အထူးကို ခံထိုက်ကြောင်းဖြစ်သော သီလဂုဏ်, သမာဓိဂုဏ်, ပညာဂုဏ်, ဝိမုတ္တိဂုဏ်, ဝိမုတ္တိ-ဘဏာဒဿန ဂုဏ်ကျေးဇူးတို့နှင့် ပြည့်စုံတော်မူသော အကြောင်းကြောင့် အရဟံဂုဏ်ရှင်လည်း ဖြစ်တော်မူပါ ပေ၏။ (ပေယျာလ)။ ဘုန်းတော်ခြောက်စုံ တန်ခိုးဂုဏ် နှင့် ပြည့်စုံတော်မူသောကြောင့် ဘဂဝါဂုဏ်ရှင်လည်း ဖြစ်တော်မူပါပေ၏၊ ဤကဲ့သို့ အကျွန်ုပ်၏ဆရာ မြတ်စွာ

629

## ဟု ရဲရဲတောက်စကား လျှောက်ထားလေ၏။

သမ္မုတိနတ် ရှင်မင်းမြတ်သည် ထို အကျွန်ုပ်၏ဆရာ မြတ်စွာဘုရားကို ဆည်းကပ်တော်မူစေချင်ပါသည်၊ မြတ် စွာဘုရားရှင်ကို ဆည်းကပ်တော်မူလျှင် အရှင်မင်း၏ စတ်သည် ဧကန်ပင်'ကြည်လင်ပါလိမ့်မည်"----

ဘုရား၏ ကောင်းမြတ်သော ကျေးဇူးသတင်း ကျော်စော ခြင်းကား ဘဝဂ်မဆံ့ နှံ၍တက်ပါ၏။ ရတနာ] အဇာတသတ်မင်းအကြောင်း ၆၇၅

ခုဏုးဖူးသွားရန် ဆင်ယာဉ်ဆိုကို ဖြင်ဆင်ခြင်း မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးစကားကို ကြားနာရစဉ်ပင် အဇာတသတ်မင်း၏ တကိုယ်လုံးမှာ ဝီတိငါးမျိုးဖြင့် အကြား မလဝ် တွေထိအဝ်လေသည်။ သို့ရကား အဇာတသတ်မင်းသည် ထိုခဏမှာပင် ဘုရားဖူးသွားလိုရကား "ဤအချိန်၌ ဘုရားဖူး သွားလိုသော ငါ့အဖိုရာ ဆရာဇီဝကကို ဖယ်ထား၍ အခြားသူ တဦးတယောက်မျှ ယာဉ်များကို လျင်မြန်စွာ က - ဖို့ရန် စွမ်းနိုင် လိမ့်မည် မဟုတ်"ဟု ကြံစည်ပြီးလျှင် "အချင်းဇီဝက---သွားပါ တည့်ချေ၊ ဆင်ယာဉ်များကို ပြင်ဆင်စေပါလော့" ဟု စေခိုင်း လေ၏။

(ဤ၌။ ။မြင်းယာဉ် ရထားယာဉ်အစရှိသော ယာဉ်အမျိုးမျိုး တို့ ရှိကြသော်လည်း ဆင်ယာဉ်သည် လောကပညတ် အမြတ်ဆုံးသော ယာဉ်ဖြစ်လေသည်။ "အမြတ်ဆုံးသော မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အထံ တော်သို့ အမြတ်ဆုံးသောယာဉ်ဖြင့်သာ သွားသင့်၏"ဟူ၍၎င်း မြင်း ယာဉ် ရထားယာဉ်တို့ကား အသံမြည်ကုန်၏၊ အဝေးကပင် ထိုမြင်း ယာဉ် ရထားယာဉ်တို့၏အသံကို ကြားရ၏၊ ဆင်ယာဉ်မှာမူကား ဖဝါး ခြေထပ်သွားစေကာမူ အသံကို မကြားရ၏၊ ဆင်ယာဉ်မှာမူကား ဖဝါး ခြေထပ်သွားစေကာမူ အသံကို မကြားရ၏၊ ဆင်ယာဉ်မှာမူကား ဖဝါး မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အထံတော်သို့ ငြိမ်းအေးငြိမ်သက်တော် မူသော မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အထံတော်သို့ ငြိမ်းအေးငြိမ်သက်သော ယာဉ်တို့ဖြင့်သာ သွားသင့်၏"ဟူ၍၎င်း ကြံစည်မိ၍ အဇာတသတ် မင်းသည် ဆင်ယာဉ်တို့ကို အက–ခိုင်းခြင်းဖြစ်သည်)။

ထိုအခါ ဆရာဇီဝကသည် "ကောင်းပါပြီ အရှင်မင်းကြီး...."ဟု ဝန်ခံစကား ပြောကြားပြီးလျှင် ဆင်မယာဥ်သာပေါင်း ငါးရာတို့

နှင့်တကွ မင်္ဂလာမင်းစီးဆင်တော်ကို ကက်ိုးတန်းဆာ စုံလင်စွာ ဆင်ယင်စေလေသည်။ ဆင်ယင်စေပုံမှာ-----ဆရာ၆၀ကသည် အဇာတသတ်မင်းက "ဆင်မယာဉ်သာတို့ ကို ပြင်ဆင်စေပါလော့"ဟု တိုက်ရိုက်မစေခိုင်းအပ်သော်လည်း ပညာရှိသူဖြစ်သောကြောင့် ဆင်မယာဉ်သာတို့ကို ကကြီးတန်း ဆာ စိုလ်င်စွာ ဆင်ယင်စေသည်၊ ထိုသို့ဆင်ယင်စေရာ၌ ဆရာ စီဝက၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ် ကြံစည်ဆင်ခြင်မိသည်မှာ ''မင်းကြီး သည် ဤညချမ်းအချိန်၌ ဘုရားဖူးသွှားမည်ဟု ဆိုတော်မူ၏

တဖန်ဆက်၍ ဆရာဇီဝကသည် "ဤအဇာတသတ်မင်းအဖွဲ့ရာ ပိတုဃာတက = အဖသတ်မှု အာနန္တရိယကံကြီး ထိုက်ပြီးသူဖြစ် သောကြောင့် ဤဘဝဤကိုယ်အဖြစ်၌ မဂ်ဖိုလ်တရားတို့၏ ဥပ နိဿယကောင်းမှုထူး မရှိချေ၊ ဘုရားရှင်တို့ကလည်း မဂ်ဖိုလ်၏ ဥပနိဿရည်း ပစ္စည်းကောင်းမှု ကုဆိုလ်ထူး(ရှိသူ)ကို မြင်မှသာ လျှင် တရားဟောတော်မူကြမြံ ဓမ္မတာဖြစ်သည်၊ ယခုပင် ငါသည် လူများအပေါင်းကို စည်းဝေးစေအံ့၊ ဤသို့ စည်းဝေးစေသည် ရှိသော် မြတ်စွာဘုရားသည် ထိုလူများအပေါင်းထဲမှ တဦး တယောက်သောသူ၏ မဂ်ဖိုလ်ရကြောင်း ရှေးကောင်းမှု ==

ထိုနောင်မှ ဆက်၍တဖန် "မိန်းမတို့ကို အမှီပြု၍ ယောက်ျား တို့ အဖွဲ့ရာ ကြောက်လန့်ခြင်းမည်သည် မရှိ၊ သို့ရကား မင်းမိန်းမ အပေါင်း ခြံရံအဝ်လျက် ချမ်းသာစွာ သွားစေမည်"ဟု ကြံစည် ဆင်ခြင်၍ ဆင်မယာဉ်သာ ငါးရာတို့ကို ကကြိုးတန်းဆာ စုံလင်စွာ ဆင်ယင်စေပြီးလျှင် နန်းတွင်းသူမင်းမိန်းမငါးရာတို့ကိုယောက်ျား အသွင် ဝတ်ဆင်စေလျက် "အမိတို့သည် သန့်လျက်လှံမများ ကိုယ်စီကိုယ်င လက်စွဲကြ၍ မင်းကြီးကိုဝန်းရံ၍ လိုက်ပါကြရမည်" ဟု ညွှန်ကြား ပြောဆိုလေသည်။

မင်းတွိမည်သည်ကား ရန်များလှ၏၊ အကယ်၍များ လမ်းခရီး အကြား၌ တစုံတရာ အန္တရာယ်ဖြစ်ခဲ့လျှင် 'ဆရာဇီဝကသည် ငါ့စကားကို မင်းကြီး လိုက်နာသည်ဟု မစူးမစမ်း မဆင်မခြင်ပဲ အကာလ ညအခါ၌လည်း မင်းကြီးကို ခေါ်ဆောင်၍ ရွှေနန်း တော်မှ ထွက်ဘိ၏'ဟု ငါ့ကို လူအများ ကဲ့ရဲ့ကြပေလိမ့်မည်၊ ဤမျ မကသေး 'ရဟန်းဂေါတမသည် ငါ့စကားကို လူအများလိုက်နာ ကြသည်ဟု အချိန်အခါကို မမှတ်မသား (စည်းကမ်းမထား)ပဲ့ တရားဟောဘိ၏'ဟူ၍ မြတ်စွာဘုရားကိုလည်း လူအများကဲ့ရဲ့ကြ ပေလိမ့်မည်။ သို့ရကား ငါ့အားလည်း ကဲ့ရဲ့မှုမဖြစ်လေအောင် မြတ်စွာဘုရားရှင်အားလည်း ကဲ့ရဲ့မှု မဖြစ်လေအောင် မင်းကြီး အားလည်း အစောင့်အရှောက် ကောင်းစွာစီမံပြီးဖြစ်လေအောင် ငါကြံဆောင်ပြုလုပ်ပေအံ့"ဟု ကြံစည်ဆင်ခြင်မိလေသည်။

676

ထိုအခါ လူများအပေါင်းသည် "ငါတို့ အရှင်မင်းကြီးသည် မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးမြော်ရန် သွားတော့မည်တဲ့၊ အချင်းတို့… အဘယ်သို့သော တရားဟောမှုမျိုး ဖြစ်မှာပါလိမ့်၊ ငါတို့အဖို့ရာ နက္ခတ်သဘင် ပျော်ရှင်မြူးထူးခြင်းဖြင့် အဘယ်အကျိုးရှိအံ့နည်း၊ မင်းကြီးအား မြတ်စွာဘုရား တရားဟောတော်မူမည့် ကျောင်း တိုက်တော်သို့သာ ငါတို့လိုက်ပါသွားကြကုန်အံ့"ဟု ကြံစည်ကြ၍ လူအားလုံးပင် နံ့သာပန်း စသည်တို့ကို လက်စွဲကုန်လျက် မင်းကြီး လာရောက်မည်ကို မျှော်လင့်ကြကာ လမ်းခရီးက အသင့်ကြိုဆို စောင့်မျှော်လျက် ရှိကြကုန်၏။

ဥပနိဿယကြောင့် တရားဟောတော်မူလိမ့်မည်၊ ထိုတရား ဒေသနာသည် လူများအပေါင်းအဖို့ရာ ကျေးဇူးများရန် ဖြစ်ပေ လိမ့်မည်"ဟု ကြံစည်ပြီးလျှင် ထိုခဏခြင်းမှာပင် "မင်းကြီးသည် ယနေ့ပင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ထံတော်သို့ တရားနာသွားရောက် တော်မူတော့မည်၊ လူအားလုံးတို့သည် မိမိ၏ရာထူးစည်းစိမ် အလျောက် မင်းကြီးအား စောင့်ရှောက်ဝန်းရံ လိုက်ပါကြရမည်" ဟု ထိုထိုမြို့တော် ရပ်ကွက်အန္ဒံ သဝဏ်လွှာ သတင်းစကား ပို့သ စေလေ၏။ စည်ကိုလည်း လည်စေလေ၏။

ရတနာ] အဇာတသတ်မင်းအကြောင်း ၆၇၇

ကြွ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင် သီတင်းသုံးနေထိုင်တော်မူရာ ဆရာ ဇီဝက၏ သရက်ဥယျာဉ်ကျောင်းတိုက်သို့ သွားရောက်လေ၏။ (ဤ၌။ ။"ကြီးစ္ခာသော မင်းခမ်းမင်းနားဖြင့်"ဟူရာဝယ် အဇာ တာ့သတ်မင်းကား ယူဧနာသုံးရာ အကျယ်အဝန်းရှိသော အင်္ဂတိုင်း မဂဓတိုင်းဆဤတိုင်းကြီးနှစ်တိုင်းကို အစိုးရသူ်ဖြစ်လေသည်၊ ထိုမျှ အစိုးရခြင်း ကြက်သရေအစုနှင့် ပြည့်စုံသော အဇာကသတ်မင်းအဖို့ရာ "ဤမည်သောနေ့၌ မင်းကြီးသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်တော်ထံသို့ အဖူး အမြော်သွားရောက်လိမ့်မည်''ဟု စောစီးစွာ ကြိုတင်၍ စီစဉ်ရာထား ချက်မရှိသော်လည်း ထိုခဏခြင်းမှာပင် မင်းမိန်းမပေါင်း ငါးရာတို့သည် (ဆရာဇီဝက၏ အစီအမံအတိုင်း) ယောက်ျားအသွင် ဝတ်ဆင် ပေါင်း ထုပ်ကြ၍ သန်လျက်ကိုယ်စီ ပခုံး၌လွယ်ကြလျက် ပတ္တမြားကျောက်မြတ် <mark>အရိုးတပ်သော</mark> လှံမတို့ကို စွဲကိုင်ကြကာ အသင့်ထွက်၍ လာကြကုန်၏။ ထို့ပြင် မင်းသမီး ကခြေသည်ပေါင်း တသောင်းခြောက်ထောင်တို့ သည်လည်း မင်းကြီးကို ခြံရံ၍ လိုက်ပါကြကုန်၏။ ထိုကခြေသည်တို့၏ အစွန်အဖျားမှ ထိုကခြေသည်တို့၏ အပြုအစု အလုပ်အကျွေးဖြစ်သော မိန်းမကြီးများ ခြေလျင်လိုက်ပါကြလေသည်။ ထိုမိန်းမကြီးများ၏ အစွန်အဖျားမှ ရွှေနန်းတော်စောင့် မိန်းမစိုး

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

[48

ნეი

ထိုမီနီးမကြီးများ၏ အစွန်အဖျားမှ ရွှေနနီးတော်စောင့် မိန်းမစိုး များ၊ ထိုမိန်းမစိုးများ၏ အစွန်အဖျား (နောက်)မှ အဝတ်အဆင် အသွင်အမျိုးမျိုးတို့ဖြင့် ဆန်းကြယ်တင့်တယ်လှသော အမတ်ပေါင်း ခြောက်သောင်းတို့ ခြေလျင်လိုက်ပါကြလေသည်။

ထိုအမတ်တို့၏ အစွန်အဖျား (နောက်)မှ အဆင်တန်းဆာအမျိုး မျိုး တန်းဆာဆင်ကြလျက် လက်နက်အမျိုးမျိုး စွဲကိုင်ကြကာ ဝိဇ္ဇာ ဓိုရ်လုလင်ပျိုများကဲ့သို့ (၉ဝဝဝဝ) ကိုးသောင်းမျှသော တိုင်းကြပ် မင်းသားတို့ ခြေလျင်လိုက်ပါကြလေသည်။ ထိုမင်းသားတို့၏ အစွန်အဖျား (နောက်)မှ တရာတန် ခါးဝတ် ပုဆိုးများကို ဝတ်ကြ၍ ငါးရာတန် အပေါ် ရံ စုလျားတဘက်တို့ကို လက်ဝဲပခုံး၌ စံပယ်တင်ကြကာ ရေမိုးချိုးပြီး နံ့သာလိမ်းကံ့ပြီး ရွှေပန်း စသည် ဆင်ယင်ပြီးကြသည့် ပုဏ္ဏားတော်ပေါင်း တသောင်းတို့သည် လက်ခုလက်ကို မြှောက်ခ်ီကြ၍ "ယေတု ဟောရာဇာ- အရှင်မင်းကြီး သည် ဘေးရန်အပေါင်းတို့ကို အောင်တော်မူပါစေ" အစရှိသည်ဖြင့် အောင်မင်္ဂလာ ကြွေးကြော်သံကို ကြွေးကြော်ကြကာ ခြေလျင်ပင် လိုက်ပါကြလေသည်။ အဇာတသတ်မင်းအကြောင်း ଢେ୵ଡ

ရတနာ ထိုပုဏ္ဏားတော်တို့၏ အစွန်အဖျား (နောက်)မှ တူရိယာငါးမျိုး၊ ထိုတူရိယ်ာငါးမျိုးတို့နောက်မှ လေးတော်သားများ၊ ထိုလေးတော်

သားတို့နောက်မှ ဆင်တပ်၊ ထို့နောက်မှ လည်ချင်းစပ်မျှ မြင်းတပ်ကြီး၊ ထိုနောက်မှ အကြားမလပ် ရထားတပ်ကြီး၊ ထိုနောက်မှ လက်ရုံးချင်း ထိစပ်သည့် ခြေလျင်တပ်ကြီး၊ ထိုနောက်မှ ရာထူးအလိုက် အဆင် တန်းဆာအမျိုးမျိုး ဝတ်ဆင်ထားကြသည့် (၁ဂ)တဆယ့်ရှစ်သင်းတို့ ခြေလျင်လိုက်ပါကြလေ**သည်**။

ဤသို့လျှင် ပရိသတ်အစွန်အဖျားမှ ပစ်ခတ်လိုက်ကြသော မြှား သည် မင်းကြီးထံသို့ မရောက်နိုင်အောင် ဆရာဇီဝက်သည် မင်းပရိသတ် ကို စီမံခန့်ခွဲ၍ ကိုယ်တိုင်ကမူ ''တစုံတရာ ဘေးရန် ပေါ် ပေါက်ခဲ့သော် လက်ဦးအောင် မင်းကြီးအား၊ အသက်ချမ်းသာရေးငါပေးမည်''ဟု ရည် ရွယ်စိတ်ထားကာ မင်းကြီး၏အနီးမှ သတိကြီးစွာဖြင့်လိုက်ပါလေသည်။ မီးရှူး မီးတိုင်တို့အတွက်မှာမူ ရာပေါင်းဤမျှ ထောင်ပေါင်းဤမျှ ဟု ပိုင်းခြား၍ မရနိုင်ချေ။ ဤ မင်းခမ်းမင်းနားဖြင့် အဇာတသတ်

အဇာဘသတ်မင်း ကြောက်ရှုံခြင်း

မင်းသည် ဘုရားကျောင်းတော်သို့ သွားရောက်လေသည်)။

မြို့တော်မှ ထွက်၍ သရက်တောဥယျာဉ်ကျောင်းတိုက်အနီးသို့ ရောက်သောအခါ အဇာတသတ်မင်းမှာ ကြောက်ခြင်း, ကိုယ် တုန်လှုပ်ခြင်း, ကြက်သီး မွေးညှှင်းထခြင်းတို့ ပြင်းထန်စွာ ဖြစ်ရှိ လာလေသည်။ တင်ရှားစေဦးအံ့-

အဇာတသတ်မင်းသည် အသံတိတ်ဆိတ်မှုကို အကြောင်းပြု၍ ဆရာဇီဝက၏ အပေါ်၌ ယုံမှားသံသယဖြစ်ရှိကာ ပြင်းထန်စွာ ကြောက်လန့်လေသည်၊ မှန်၏ – ဆရာဗီဝကသည် ရွှေနန်းတော် ထက်မှာ နေစဉ်ကပင် 'မြတ်သောမင်းကြီး····မြတ်စွာဘုရားသည် အသံတိတ်သည်ကို အလိုရှိတော်မူ၏၊ အသံတိတ်ဆဲတ်စွာဖြင့်ပင် မြတ်စွာဘုရားကို ဆည်းကပ်ရပါလိမ့်မည်" ဟု လျောက်ထားခဲ့ လေသည်၊ ထို့ကြောင့် အဇာဘသတ်မင်းသည် တူရိယာတီးမှုတ် သံများကို တားမြစ်ထားတော်မူ၏၊ တူရိယာများကို သက်ဆိုင်ရာ အမှုထန်းတို့က ကိုင်ရုံသာကိုင်၍ လိုက်ပါကြရလေသည်၊ စကား ကိုလည်း ကျယ်လောင်စွာ မပြောကြရပဲ လက်ဖြောက် အမှတ်

[ មុទ្ឋ

ဖြင့်သာ အားလုံး သွားကြရလေသည်၊ သရက်တော ဥယျာဉ် ကျောင်းတိုက်ကြီး၌လည်း ရဟန်း တပါးပါး၏ ချေဆတ်သံကိုမျ မကြားရချေ၊ မင်းတို့မည်သည် အသံရှိမှ မွေ့လျော်ပျော်ပိုက်တတ် သူများ ဖြစ်ကြလေသည်။

အဇာတသတ်မင်းသည် ထိုဖော်ပြရာပါ အသံတိတ်ဆိတ်မှုကို အကြောင်းပြု၍ ပျင်းရှိငြီးငွေ့လာကာ ဆရာဇီဝကအပေါ်၌လည်း ဤဆိုလတ္တံ့သောအတိုင်း ယုံမှားသံသယ<sup>်</sup>ဖြစ်ရှိ၍လာလေသည်၊ ဖြစ်ရှိပုံမှာ–ဤ ဆရာဇီ၀ကသည် "အကျွန်ုပ်လှူဒါန်းထားသော သရက်တော် ဥယျာဉ်ကျောင်းတိုက်ကြီး၌ ရဟန်းတော်ပေါင်း ( ၁၂၅၀ )တထောင်နှစ်ရာငါးဆယ် ရှိကြပါသည်" ဟု ဆို၏၊ ထိုသို့ပင် သူဆိုသော်လည်း ဤ သရက်တော ကျောင်းတိုက်ကြီး အတွင်းမှာ ချေဆတ်သံကလေးကိုမျှ မကြားရချေ၊ သူပြောသည့် အတိုင်း ဟုတ်မည်မထင်၊ ဤဆရာဇီဝကသည် လိမ်လည်လှည့်ဖြား ၍ ငါ့ကို မြို့မှထုတ်ပြီးလျင် စစ်သည်ဗိုလ်ပါကို ရွှေက ထားလျက် ငါ့ကို ဖမ်းယူကာ ကိုယ်တိုင်က ထီးဖြူစိုက်ထူကာ မင်းပြုလိုသည် ထင်၏၊ မှန်ပေသည် – ဤ ဆရာဇီဝကသည် ဆင်ပြောင်ငါးစီး အားကို ဆောင်သူဖြစ်ချေသည်၊ငါ့အနီးအပါးမှာလည်း တရစ်ဝဲဝဲ သွားလျက် ရှိချေသည်၊ ငါ့အနီးမှာလည်း လက်နက်ဆွဲကိုင်သော မင်းချင်းယောက်ျား တယောက်မျှ မရှိချေ၊ ဩ···· ငါ့အဖို့ရာ လွန်စွာ အကျိုးမဲ့စွာ့တကား"ဟု ဆရာဇီဝကအပေါ်၌ ယုံမှား သံသယဖြစ်ရှိကာ လွန်စွာ ကြောက်လန့်လာလေသည်။

အဇာတသတ်မင်းသည် ဤသို့ကြောက်လန့်ပြီးလျှင် မကြောက် သည့်အယောင် ရာဇဗ္ဗနွေဖြင့်မျှ ဟန်မဆောင်နိုင်တော့ပဲ မိမိ၏ ကြောက်ရှိသော အဖြစ်ကို ဆရာဇီဝကအား ထင်ရှားဖော်ပြ വ്വന്----"အချင်း၆၀က....ငါ့ကို မလှည့်ပတ်သည် မှန်၏လော၊ အချင်းစိဝက----ငါ့ကို မဖြားယောင်းသည် မှန်၏လော၊ အချင်းဇီဝက...ငါ့ကို ရန်သူတို့အား မအဝ်နှင်းသည်မှန်၏ လော၊ ထိုသို့စင် တထောင်နှစ်ရာငါကျိပ်ရှိ၍ များလှဘိ

လူဆိုးသူခိုးဂိုဏ်းအဖွဲ့မည်သည် ဆီမီးညှိထွန်း၍ မတည်နေပါ၊ လူသိုး သူခိုးဂိုဏ်းအဖွဲ့ မဟုတ်၍သာ တန်ဆောင်းဝန်းအတွင်းမှာ ဆီမီးများ တည်းညီး တောက်ပလျက် ရှိပါကုန်သည်၊ မင်းကြီး....လိုဆီမီးထွန်းညို ထားသောအမှတ်ဖြင့်ပင် သူတော်ကောင်းတို့နေရာဟူ၍ စိတ်ချယုံကြည် စွာ ကြွဝင်တော်မူပါ''ဟူသော အဓိပ္ပါယ်ဖြင့် ''ဘန်ဆောင်းဝန်းအတွင်း မှာ ဤဆီမီးများ တည်းညီး တောက်ပလျက်ရှိပါကုန်သည်''ဟု လျောက် ထားလေသည်။ အဓိပ္ပါယ်အလိုဆန္ဒ နဲနက်ပါပေစွာ့၊ သံခေပေနေဝ ဘာသန္တိ၊ သာဓိပ္ပါယံ ဟိ ပဏ္ဍိတာ။ ဂမ္တိရံ နိပုဏံ ဝါကျံ၊ သာယံ ပဏ္ဍိတဓမ္မတာ။ )။ ။

အဇာဘသတ်မင်း ရဟန်းပြုရခြင်း၏အကျိုးကို မေးလျောက်ခြင်း ထိုအခါ အဇာတသတ်မင်းသည် ဆင်ဖြင့်သွှားနိုင်သမျှသော အရပ်ကို ဆင်ဖြင့်ပင်သွား၍ ကျောင်းတိုက်၏ တံခါးမုခ်အပြင်သို့ ရောက်လျင် ဆင်မှ ဆင်းသက်၍ မြေ၌ခြေချမိလျှင်ပင် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်၏ တန်ခိုးအရှိန်အဝါသည် အဇာတသတ်မင်း၏ ကိုယ် အသုံးကို ပြန့်နံရိုက်ခတ်လေတော့၏။ ထိုအခါ အဇာတသတ် မင်း၏ တကိုယ်လုံးမှ ချွေးပေါက်ချွေးသီးများ တဗ်းဗီး ယိုစီး၍ ကျသည်မှာ ဝတ်လဲတော်များကို လဲရလုမတတ်ပင်ဖြစ်လေသည်။ မိမိ၏ (ခမည်းတော်ကို သတ်ခဲ့သော) အပြစ်ကို အမှတ်ရကာ သည်းတန်ဖွာ ကြောက်ရှုံလာလေ၏။ သို့ရကား အဇာတသတ် မင်းသည် မြတ်စွာဘုရားထံတော်သို့ တိုက်ရိုက် ဖြောင့်ဖြောင့် မသွားဝံ့ပဲ ဆရာ၆၀ကကို လက်၌ဆွဲ၍ ကျောင်းစဉ်လှည့်လည်ကာ လှည့်ပတ် ကြည့်ရှုသောသူကဲ့သို့ ်ိဳအချင်း၆၀က … သင်သည် ဤ အဆောက်အဦကို ကောင်းစွာ ဆောက်လုပ်စေအပ်ပါပေ သည်၊ ဤအဆောက်အဦကို ကောင်းစွာ ဆောက်လုပ်စေအပ်ပါ ပေသည်" ဟု ကျောင်းတိုက်ကြီး၏ ကျေးဇူးကို ပြောကြားလျက် အစဉ်သဖြင့် လာခဲ့ရာ ညီမှုရာတန်ဆောင်းဝန်း (တရားခန်းမ ဆောင်) ကံခါးဝသ္ရှိ ဆိုက်ရောက်သောအခါ အဇာတသတ်မင်း သည် ဆရာဇီဝကကို "အချင်းဇီဝက....မြတ်စွာဘုရားရှင် အဘယ် မှာနည်း" ဟု မင်း၏စံၥယ်ခြင်းဖြင့် မေးမြန်းလေ၏။ မှန်၏– သိပါလူက်လည်း မသိဟန်မူ၍ မေးမြန်းခြင်းသည် မင်းမျိုးတို့၏

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

1 43

၆ဂ၂

ထိုစကားကို ကြားရလေလျှင် ဆရာဇီဝကသည် "ဤမင်းကား မြေကြီး၌ ရစ်တည်ပြီးလျှင် 'မြေကြီးအဘယ်မှာနည်း'ဟု မေးသော သူကဲ့သို့၎င်း, ကောင်းကင်ကို မော့ကြည့်ပြီးလျှင် 'လ, နေတို အဘယ်မှာနည်း'ဟု မေးသောသူကဲ့သို့၎င်း, မြင်းမိုရ်တောင်ခြေ၌ ရစ်တည်ပြီးလျှင် 'မြင်းမိုရ်တောင် အဘယ်မှာနည်း'ဟု မေးသော သူကဲ့သို့၎င်း မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ရွှေတော်မှောက်၌ ရစ်တည်ပြီး လျှင် 'မြတ်စွာဘုရားရှင် အဘယ်မှာနည်း'ဟု မေးဘ၏။ ယခုပင်

အဓလေ့ ပြကတေ့ ဖြစ်သည်။

(ဤ၌။ ။အဇာတသတ်မင်းသည် ''ငါ့သား ဥဒယဘဒ္ဒမင်းသား သည် ဤရဟန်းများကဲ့သို့ ရှင်ရဟန်းပြုပြီးလျင် ငြိမ်သက်သူဖြစ်ပါမှု ကောင်းလေစွာ့''ဟူသော ဤအဓိပ္ပါယ်ကိုရည်၍ ဤသို့ဥဒါန်းကျူးရင့် သည်မဟုတ်၊ စင်စစ်သော်ကား ဤအဇာတသတ်မင်းသည် ရဟန်း သံဃာကို ဖူးမြင်ရလေလျှင် စိတ်အလွန်ကြည်လင်၍ မိမိ၏သား ဥဒယဘဒ္ဒမင်းသားကို အမှတ်ရလာလေသည်။ မှန်သည်– ရခဲသော ဝတ္ထုကို ရလျှင်၎င်း အံဖွယ်ကို မြင်ရသော်၎င်း မိမိချစ်ခင်အပ်သော ဓစ္ဆုကို ရလျှင်၎င်း အံဖွယ်ကို မြင်ရသော်၎င်း မိမိချစ်ခင်အပ်သော စတ္ထုကို ရလျှင်၎င်း အံဖွယ်ကို မြင်ရသော်၎င်း မိမိချစ်ခင်အပ်သော စာ္တမျိုးမိတ်သင်္ဂဟစသည်ကို အမှတ်ရခြင်းသည် လောက၏ပြကတေ့ ဓမ္မတာ ဖြစ်လေသည်၊ ဤသို့လျှင် အဇာတသတ်မင်းသည် ရဟန်း သံဃာကို မြင်ရလေလျှင် ချစ်လှစ္စာသောသားကို အမှတ်ရ၍ ဤသို့ ဥဒါန်းကျူးရင့်ခြင်း ဖြစ်သည်။ (သားကို ရှင်ရဟန်းပြုစေလို၍ မဟုတ်)။

"ယခုအခါ ရဟန်းသံဃာသည် အကြင်ငြိမ်သက်ခြင်း နှင့် ပြည့်စုံ၏၊ ငါ၏(သား)ဥဒယဘဒ္ဒမင်းသားသည် ဤ ငြိမ်သက်ခြင်းနှင့် ပြည့်စုံပါစေသတည်း"—– ဟူ၍ ဥဒါန်းကျူးရင့်လေ၏။

ပြီးလျှင် ဘုရားရှင်ကို မိုသေမြတ်နိုး ရှိခိုး၍ တခုသောနေရာ၌ ရဝ်တည်ပြီးသော် အလွန်ကြည်လင်လှသော ရေအိုင်ကြီးပမာ ငြိမ်သက်သေားခြေနှင့် ပြည့်စုံလျက် ထိုမျှ ခမ်းနားကြီးကျယ်လှ စွာသော မင်းပရိသတ်နှင့်တကွ မင်းကို တချက်မျှ ဗူန္ဒြေအပျက်ခံ ကာ မကြည့်ရှုပဲ မြတ်စွာဘုရားရှင်ကိုသာ တည်ငြိမ်စွာကြည့်ရှုလျက် ချောင်းညံ့ခြင်း, ချေဆတ်ခြင်း အလျှင်းမရှိပဲ အလွန်တိတ်ဆိတ် သော ရဟန်းသံဃာကို အဖန်ဖန်ကြည့်ရှု၍——

ငါသည် ထိုမင်းအား မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ပြပေအံ့"ဟု ကြံစည် ပြီးလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှိရာသို့လက်အုပ်ချီညွှတ်လျက်''မင်းကြီး----အလယ်တိုင်ကိုမှီ၍ အရွှေအရပ်သို့ မျက်နှာမူလျက် ရဟန်းသံဃာ ၏ ရွှေ၌ထိုင်နေသော ဤပုဂ္ဂိုလ်သည် မြတ်စွာဘုရားပါတည်း"ဟု ဖြေကြားလျောက်ဆိုလေ၏။

ထိုအခါ အဇာတသတ်မင်းသည် မြတ်စွာဘုရားထံသို့ ချဉ်းကပ်

ရတနာ] အဇာတသတ်မင်းအကြောင်း

၆ဂ၃

[ ដង្

တနည်းအားဖြင့် သားပေါ်၌ စိတ်မချသဖြင့် ထိုသား၏ ငြိမ်သက် ခြင်းကို အလိုရှိသည် ဖြစ်၍လည်း ဤ အဇာတသတ်မင်းသည် ဤသို့ ဥဒါန်းကျူးရင့်လေသည်။ခွဲျဉီးအံ့— အဇာတသတ်မင်း၏စိတ်သန္တာန်၌ ''ငါ၏ သားတော် ဥဒယဘဒ္ဒမင်းသားသည် တနေ့နေ့တွင် 'ကျွန်ုပ်၏ ခမည်းတော်သည် အသက်အရွယ် ငယ်သေး၏၊ ငါ့အဖိုး အဘယ်မှာ နည်း'ဟု မေးလိမ့်မည်၊ ထိုအခါ ငါ့သား ဥဒယဘဒ္ဒမင်းသားသည် 'မောင့်ဖခမည်းတော်က မောင့်အဖိုးကို သတ်အပ်ချေပြီ' ဟူသော စကားကို တနည်းနည်းဖြင့် ကြားသိရလေလျှင် 'ငါသည်လည်း ဓမည်း တော်ကို သတ်၍ တနေ့တွင် မင်းပြအံ့'ဟု ကြံစည် အောက်မေ့လိမ့် မည်'' ဤကဲ့သို့ သားအပေါ်၌ စိတ်မချသဖြင့် ထိုသား၏ ငြိမ်သက် ခြင်းကို အလိုရှိသည် ဖြစ်၍လည်း ဤအဇာတသတ်မင်းသည် ဤသို့ ဥဒါန်းကျူးရင့်လေသည်။

ဆက်ဦးအံ့—ဤ အဇာတသတ်မင်းက သားအပေါ်၌ စိတ်မချကာ ဤသို့ ဥဒါန်းကျူးရင့်သော်လည်း ထိုအဇာတသတ်မင်းကို သားဖြစ်သူ ဉဒယဘဒ္ဒမင်းသားကမူ သတ်လိမ့်မည်သာဖြစ်၏။ ထင်ရှားစေဦးအံ့— ထို အဇာတသတ်မင်းတို့၏ အဆက်အနွယ်၌ ငါးဆက်တိုင်တိုင် သားက အဖကို သတ်အပ်လေသည်။ (၁) အဇာတသတ်မင်းသားသည် ခမည်း တော် ဗိမ္မိသာရမင်းကို သတ်၍ မင်းပြုလေသည်။(၂) ဥဒယမင်းသား သည် ခမည်းတော် အဇာတသတ်မင်းကို သတ်၍ မင်းပြုလေသည်။(၃) ဥဒယမင်း၏သား မဟာမုဏ္ဍိကမင်းသားသည် ခမည်းတော် ဥဒယမင်းကို သတ်၍ မင်းပြုလေသည်။ (၄) မဟာမုဏ္ဍိကမင်းသား၏ အနုရုဒ္မ မင်း သားသည် ခမည်းတော် မဟာမုဏ္ဍိကမင်းကို သတ်၍ မင်းပြုလေသည်။ (၅)အနုရုဒ္ဓမင်း၏သား နာဂဒါသ မင်းသားသည် ခမည်းတော်အနုရုဒ္မ

မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အဇာတသတ်မင်း ဥဒါန်း ကျူးရင့်မှု မပြုမီပင် ''ဤမင်းသည် ငါဘုရားထံမှောက်သို့ လာရောက်ကာ အသံတိတ် ဆတ်ဆိတ်သာ ရပ်တည်လာ၏၊ အဘယ်အရာကိုများ ကြံစည်နေသနည်း"ဟု ဆင်ခြင်တော်မူသောအခါ အဇာတသတ်

မင်းကို သတ်၍ မင်းပြုလေသည်။ နာဂဒါသမင်းကိုကား "ဤမင်းတို့ သည် ရာဇဝင်အနွယ်အဆက်ကို ဖြတ်တောက်သော မင်းတို့ဖြစ်ကုန်သည် ဤမင်းတို့ဖြင့် အဘယ် အကျိုး ရှိအံ့နည်း"ဟု တိုင်ပင် ညီညွှတ်ကြကာ တိုင်းသူပြည်သား လူအများတို့သည် သတ်ဖြတ် ဖျောက်ဖျက် ကြလေ ကုန်၏)။

ထိုအခါ အဇာတသတ်မင်း၏ စိတ်သန္တာန်ဝယ်"ဩ...မြတ်စွာ ဘုရားရှင်၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးတော်တို့သည် အံ့ဖွယ် ရှပါကုန်စွာ့၊ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ အပေါ်မှာ အပြစ်ကျူးလွန်သူ ငါနှင့် တူသူ မည်သည် မရှိချေ၊ မှန်၏—ငါသည် မြတ်စွာဘုရား၏ အမြတ်ဆုံး သော အလုပ်အကျွေး အရိယာ ဒါယကာ (ငါ့ခမည်းတော်)ကြီး ကို သတ်အပ်လေပြီ၊ ဤတွင်မျှမကသေး ရှင်ဒေဝဒတ်၏ စကားကို လိုက်နာမှားပြီးလျှင် လူသတ်သမားများကိုလည်း စေလွှတ်အဝ်ခဲ့ လုပြီ၊ ဤတွင်မျှ မကသေး နာဋ္ဌာဂီရိဆင်ကိုလည်း လွှတ်အဝ်ခဲ့ လေပြီ၊ ငါ့ကို အမှီပြု၍ပင် ရှင်ဒေဝဒတ်သည် ဂိဒ္ဈကုဋ်တောင်ပေါ် မှ ကျောက်ကို (မြတ်စွာဘုရားကို သတ်ဖို့ရန်) လှိမ့်ချအပ်လေပြီ၊ ဤသို့စင် အပြစ်ကြီးလှသော ငါ့ကို စကားစ၍ ဆိုတော်မူသော မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ခံတွင်းတော်သည် မလောက်နိုင်အောင်

ဟု စကား စ-တော်မူလိုက်ပေသည်။

"မင်းကြီး....ချစ်မြတ်နိုးရာသို့ သင်ရောက်သွှားလေပြီ"—

မင်း၏ စိတ်ဖြစ်ပုံကို သိမြင်တော်မူ၍ "ဤမင်းသည် ငါဘုရားနှင့် စကားမပြောံ့သည်ဖြစ်၍ ရဟန်းသံဃာကို အဖန်ဖန် ကြည့်ရှု၍ သားကို အမှတ်ရနေ၏၊ ဤမင်းသည် ငါဘုရားက စကား စ-၍ မပြောလျှင် တစုံတခုကိုမျှ ပြောဝံ့လိမ့်မည်မဟုတ်၊ ထိုမင်းနှင့် စကားနှီးနှော ပြောဆိုအံ့'' ဟု ကြံစည် ဆင်ခြင်တော်မူပြီးလျှင် အဇာတသတ်မင်း ဥဒါန်းကျူးရင့်ပြီးသည်၏ အခြားမဲ့မှာပင်—

ရတနာ ] အဇာတသတ်မင်းအကြောင်း ၆ဂ၅

မဝနိုင်အောင်ပင် ရှိလေသည်၊ သြ...မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ငါး ပါးသော အခြင်းအရာတို့ဖြင့် \*တာဒိလက္ခဏာ၌ ကြံ့ကြံ့ခိုင် \*တာဒိလက္ခဏာအခြင်းအရာငါးပါးဟူသည်မှာ–(၁)ဣဋ္ဌလောကဓံ အနိဋ္ဌလောကဓိတ္မိ၌ ချစ်မှု+မုန်းမှု လုံးဝမပြုပဲ ညီမျှသော စိတ်ကို ထားနိုင်ခြင်း (၂) ကိုလေသာတို့ကို စွန့်ပြီးဖြစ်ခြင်း (၃) သံသရာ ရေအယဉ်ကို ကူးမြောက်ပြီးဖြစ်ခြင်း (၄) ရာဂစသည်တို့မှ လွှတ်ပြီး ဖြစ်ခြင်း (၅) ထိုထိုသီလ+သခ္ဒါ- အစရှိသော ဂုဏ်ကျေးဇူးတို့ဖြင့် သီလရှိသောသူ+သစ္ဓါရှိသောသူ" အစရှိသည်ဖြင့် ညွှန်ပြံ ညွှန်ပြံ၍

ပြောဆိုအပ်သူဖြစ်ခြင်းဆဤငါးပါးတို့တည်း။ (မဟာနိဒ္ဒေသပါဠိတော် မျက်နှာ ဂဂ-၃၆၅-တို့၌ အကျယ်လာ၏)။ တနည်း (၁) အနိဒ္ဒဖြစ်သော သတ္တဝါ+သခ်ါရတို့၌ အလိုတော်ရှိ လျှင် ထုဋ္ဌသညာရှိ၍ နေနိုင်ခြင်း (၂) ထုဋ္ဌဖြစ်သော သတ္တဝါ+သခ်ါရ တို့၌ အလိုတော်ရှိလျှင် အနိဋ္ဌသညာရှိ၍ နေနိုင်ခြင်း (၇) အလို တော်ရှိလျှင် ထုဋ္ဌ+အနိဋ္ဌဖြစ်သော သတ္တဝါ+သခ်ါရ ၂-မျိုးလုံး၌ပင် ထုဋ္ဌသညာရှိ၍ နေနိုင်ခြင်း (၄) အလိုတော်ရှိလျှင် ထုဋ္ဌ+ အနိဋ္ဌ ဖြစ်သော သတ္တဝါ+သခ်ါရ ၂-မျိုးလုံးတို့၌ပင် အနိဋ္ဌသညာရှိ၍ နေနိုင် ခြင်း (၅) အလိုတော်ရှိလျှင် ထုဋ္ဌ+အနိဋ္ဌဖြစ်သော သတ္တဝါ+သခ်ါရ ၂-မျိုးလုံးတို့၌ပင် အလယ်အလတ် မစ္စုတ္တသဘော လျစ်လျူရှုကာ နေနိုင်ခြင်းဆဤအရိယိဒ္ဒိ ၅-မျိုးကြောင့်ပြီးသည့် အခြင်းအရာ ၅-မျိုး တို့ကို တာဒိလက္ခဏာ အခြင်းအရာ ငါးပါးဟူ၍ ခေါ် ၏ (သီလက္ခန် ဋ္ဌိကာသစ် ဒုတိယအုပ် မျက်နှာ ၂၇၊ဝ၊၉-တို့မှ ထုတ်ပြအပ်သည်)။

ဟူ၍ မိမိဥဒါန်းကျႏရင့်သည့်အဘိုင်းပင် လျောက်ထားလေ၏။ ထိုနောင်မှ အဇာတသတ်မင်းသည် "မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုးပြီး ဤမှ ထိုမှ ရဟန်းသံဃာများရှိရာသို့ သွားရောက်ကာ ရှိခိုးနေ လျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ကျောပေးရပေလိမ့်မည်၊ ထိုသို့ဖြစ်လျှင်

'ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား....အကျွန်ုပ်သည် သား(=ဥဒယဘဋ္ဌမင်းသား)ကို ချစ်လှပါ၏၊ ဘုန်းတော် ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား.... ယခုအခါ ရဟန်းသံဃာသည် အကြင်ငြိမ်သက်ခြင်းနှင့် ပြည့်စုံ၏၊ အကျွန်ုပ်၏ (သား) ဥဒယဘဋ္ဌမင်းသားသည် ဤငြိမ်သက်ခြင်းနှင့် ပြည့်စုံပါစေ သတည်း"—

ငါတို မရှာမှီးကြကုန်တော့အံ့''ဟု အကြံအစည် ဖြစ်ရှိလေသည်။ ထိုသို့ ကြံစည်ပြီးသော် အဇာတသတ်မင်းသည် ဝမ်းမြောက် ဝမ်းသာဖြစ်ရှိကာ မြတ်စွာဘုရားကို စကားတုံ့ပြန် လျှောက်ထား လိုသည်ဖြစ်၍—–

ကျည် တည်တော်မူပါပေ၏၊ ဤသို့သဘောရှိသော မြတ်စွာဘုရား ကို ရှောင်ဖယ်၍ အပြင်အပ၌ ကိုးကွယ်ရာကို ဘယ်လိုနည်းဖြင့်မျှ ငါတို့ မရှာမှီးကြကုန်တော့အံ့''ဟု အကြံအစည် ဖြစ်ရှိလေသည်။

ნინ

မဟာဗုဒ္ဓဝင်

ရတနာ] အဇာတသတ်မင်းအကြောင် ၆ဂ၇

မြတ်စွာသုရားရှင်ကို အရိုအသေပြုရာမရောက် ရှိချေမည်၊ မှန်၏– မင်းကြီးကို ရှိခိုးပြီး အိမ်ရှေမင်းကို ၎င်းရှိရာသို့ သွားရောက် ရှိခိုး သောသူသည် မင်းကြီးအား မရိုသေမှုပြုရာရောက်၏"ဟု ကြံစည် ဆင်ခြင်မိလေသည်၊ သို့ရကား မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ရိုသေမြတ်နိုး ရှိခိုးပြီးလျှင် မိမိရဝ်နေသော နေရာမှပင် ရဟန်းသံဃာအား လက်အုပ်ချီ၍ အပြစ်ခြောက်ပါး လွှတ်ရာအရဝ်၌ ထိုင်နေလေ၏။

ထိုသို့ ထိုင်နေပြီးနောက် အဇာတသတ်မင်းသည် မြတ်စွာ ဘုရားရှင်ကို—

"ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား... အကျွန်ုပ်အား အကယ်၍ ပြဿနာမေးရန် ရှင်ပင်ဘုရား ခွင့်ပြုပါက တစုံ တခုသော အကြောင်းအရာကို အကျွန်ုပ်သည် ရှင်ပင် ဘုရားကို အနည်းငယ်မျှ မေးလျှောက်လိုပါသည်"—–

ဟူ၍ ခွင့်ပန်စကား လျောက်ထားလေလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင် သည် အဇာတသတ်မင်းကို "မင်းကြီး…သင်မေးလိုရာကို မေး လော့"ဟူ၍ သဗ္ဗညူမြတ်စွာဘုရားတို့၏ ဖိတ်ကြားခြင်းဖြင့် ဇိတ် ကြားတော်မူလေ၏။

## ဖိတ်ကြ**ားခြင်းနှစ်** မျိုး

(တဦးတယောက်က ပြဿနာကို မေးမြန်းသောအခါ အမေးခံရ သူ၏ ဖိတ်ကြားခြင်းသည် (၁) သဗ္ဗညုပဝါရဏာ≕သဗ္ဗညူမြတ်စွာ

ထိုတွင် သဗ္ဗညူမြဘ်စွာဘုရားရှင်တို့သည် တဦးတယောက်က ပြဿ နာကို မေးလျောက်သောအခါ "သင်အလိုရှိရာကို မေးလော့၊ မေးသမျှ ကို သင့်အား ငါသည် အဆုံးရောက် ဖြေကြားပေအံ့"ဟူ၍ စကား အကြွင်းအကျန်မထား ရဲရဲတောက် ဖိတ်ကြားတော်မူကြကုန်၏။ ဤ သဗ္ဗညုပဝါရဏာ = သဗ္ဗညူမြဘ်စွာဘုရားရှင်တို့၏ ဖိတ်ကြားခြင်းမျိုးကို မြတ်စွာဘုရားရှင်နှင့် ပါရမီဉာဏ် ရင့်သန်ပြီးသော ဘုရားအလောင်း တော်များသာ ဖိတ်ကြားတော်မူကြကုန်၏။ တပည့်သာဝကတို့ကား တဦးတယောက်က ပြဿနာကို မေးလာ သောအခါ "သင်အလိုရှိရာကို မေးလော့" ဟူ၍ မဖိတ်ကြားကြပဲ "သုတ္ခာ ဝေဒိဿာမ=သင်မေးသောစကားကို ကြားနာရပြီးမှ ငါသိ လျှင် ဖြေကြားပေအံ့" ဟူ၍သာ စကားအကြွင်းထား၍ ဖိတ်ကြားကြ လေသည်။ ။ဤကား ဖိတ်ကြားခြင်းနှစ်မျိုးတည်း။ ဒီဋ္ဌ၊ ၁၊ မျက်နှာ ၁၄၁-စသည်မှ)။

ဤသို့ မြတ်စွာဘုရားရှင်က သဗ္ဗညပဝါရဏာ = သဗ္ဗညူ မြတ်စွာဘုရားတို့၏ ဖိတ်ကြားခြင်းဖြင့် ရဲရဲတောက် ဖိတ်ကြား အပ်လေသော် အဇာတသတ်မင်းသည် အလွန်နှစ်သက် အား တက်လာကာ ပြဿနာကို မေးလျှောက်လိုရကား----

> "ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား....များစွာသော အတတ်သည်တို့ ရှိကြပါသည်၊ ၎င်းတို့မှာ----

> ဆင်စီးသူရဲများ, မြင်းစီးသူရဲများ, ရထားစီးသူရဲများ, လေးတော်သားများ,အောင်လံကိုင်များ, စစ်ဆင်သူများ, တဖက်စစ်တပ်သို့ဝင်၍ ရန်သူ့ဦးခေါင်းကို အတုံးအတစ် ဖြတ်တောက်သွားနိုင်သူများ, စစ်၌ ထူးချွန် ကျော်စော သော မင်းသားများ, တဟုန်တည်း ပြေးဝင်စစ်ထိုးနိုင်သူ များ, ဆင်ပြောင်ကြီးကွဲသို့သောသူရဲများ, လွန်စွာရဲရင့် သူများ, ချပ်ဝတ်သူရဲများ, ကျွန်ယိုတော်များ, ထမင်းချက် သူများ, ဆေက္တာသည်များ, ရေချိုးပေးသူများ, စဖိုသည် များ, ပန်းကိုးသူများ, ဝေါသည်များ, ရက်ကန်းသည်များ, ကျူထရံသည်များ, အိုးထိန်းသည်များ, ဂဏန်းတတ်သူ များ, လက်ချိုးရေတွက်တတ်သူများ, ထိုမှ တပါးလည်း ဤနှင့်အလားတူ များစွာသော အတတ်သည်တို့ ရှိပါကုန် သေး၏၊ ထိုသူမျိုားသည် မျက်မှောက်ဘဝ၌ပင် ကိုယ်တိုင် တတ်သိသော အတတ်၏ အကျိုးကို မှီ၍ အသက်ရှည်ကြ ပါကုန်၏၊ ထိုသူတို့သည် ထိုမိမိတို့တတ်သိသော အတတ် ဖြင့်ပင် မိမိကိုယ်ကို၎င်း, အမိအဖ် သားမယား၊ မိတ်ဆွေ ခင်ပွန်းတိုကို၎င်း ချမ်းသာစေကြ အားအင်ပြည့်ဖြိုးစေကြ

တတ်နိုင်ပါသလော မြတ်စွာဘုရား…."– ဟူ၍ လျှောက်ထားလေ၏။ ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ပြဿနာကို မဖြေသေးပဲပင် "သာသနာပြင်ပ ဗာဟိရ်အယူရှိကြသည့် တိတ္ထိတို့၏ တပည့်ဒကာ များစွာသော မင်းအမတ်တိုသည် ဤအရပ်၌ ရောက်လာကြလေ သည်၊ ထိုတိတ္ထိတပည့်ဒက်ာ မင်းအမတ်တို့သည် ငါဘုရားက တိတ္တိတို့ဝါဒတည်းဟူသော ကဏ္ဒပက္ခ = မည်းညစ်သောအပိုင်း, ငါဘုရား၏ အယူဝါဒတည်းဟူသော သုက္ကပက္ခ = ဖြူစင်သော အပိုင်း 🖛 နှစ်ပိုင်းခွဲခြား၍ ဟောကြားအပ်လျှင် 'ငါတို့မင်းကြီး သည် ကြီးစွာသောလို့လဖြင့် ဤအရပ်သို့ တရားနာ လာရောက် လေသည်၊ ထိုငါတို့မင်းကြီး လာရောက်သောအခါမှ အစပြကာ ရဟန်းဂေါတ်မသည် ရဟန်းတို့၏ ဝါဒအချင်းချင်း ဆန့်ကျင် ဖွယ်တွေ ငြင်းခုံဖွယ်တွေကိုသာ ပြောဆိုနေ၏'ဟူ၍ ကဲ့ရွဲကြလိမ့် မည်၊ တရားကိုရှိသေစွာ နာကြမည်မဟုတ်။ မင်းကြီးကိုယ်တိုင်က တိတ္ထိတို့၏၀ါဒကို ပြောကြားအပ်လျှင် ကွဲရွဲနိုင်ကြလ်မ့်မည်မဟုတ်၊ မင်းအလိုသို့သာ လိုက်ကြပေလိမ့်မည်။ (ဗူဿရာန္ဝတ္တကော ဟို လောကော) = မှန်၏--- လူအပေါင်းသည် မင်းနောက်သို့ လိုက်ကြမြဲဓမ္မတာဖြစ်သည်၊ ယခုအခါ ငါဘုရားသည်တိတ္ထိတို့၏ ၀ါဒကို ပြောဆိုရန်အတွက် မင်းကြီး၏တာဝန် ပြပေအံ့"ဟု ကြံစည်တော်မူပြီးလျှင် အဇာတသတ်မင်းကို "မင်းကြီး…သင် သည် တပါးသော သမဏ,ဗြာဟ္မဏတို့အား ဤပြဿနာမေးဘူး သည်ကို မှတ်မိပါ၏လော"ဟု မေးမြန်းတော်မူလေ၏။ ထိုအခါ အဇာတသတ်မင်းက ''အကျွန်ုပ်သည် တပါးသော သမဏ္႕ဗြာဟ္မဏတ္ရိအား ဤပြဿနာမေးဘူးသည်ကို မှတ်မိပါ

ပါသည့်အပြင် တမလွန်လောက ဟိုဘဝ အတွက်လည်း နတ်ပြည် ရောက်ကြောင်း အလှူကောင်းမှုကို ရဟန်း ပုဏ္ဏားဟို၌ တည်စေကြ = လှူဒါန်းကြပါသည်။ ဤအတတ်တို့၏ အကျိုးနှင့်တူစွာ မျက်မှောက်ဘဝ၌ ပင် ကိုယ်တိုင်သိမြင်ရသော ရဟန်းပြုရကျိုးကို ပြခြင်းငှါ ကတ်နိုင်ပါသူလော မြတ်စာဘုရား…."—

ရတနာ ] အဇာတသတ်မင်းအကြောင်း ၆ဂ၉

၀၅

သည်"ဟု လျောက်ထားလေသော် မြတ်စွာဘုရားရှင်က "မင်း ကြီး …တိုသမဏ,ဗြာဟ္မဏတို့သည် အဘယ်သို့ ဖြေကြားကုန် သနည်း၊ အကယ်၍ သင့်အား ဝန်မလေးမူ ပြောကြားလော့"ဟု တိုက်တွန်းတော်မူသဖြင့် အဇာတသတ်မင်းသည်"ဘုန်းတော်ကြီး သော မြတ်စွာဘုရား…မြတ်စွာဘုရားပြစ်စေ,မြတ်စွာဘုရားကဲ့သို့ သော ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်စေ ထိုင်နေရာအရပ်၌ အကျွန်ုပ်အဖို့ရာ ဝန်မလေး ပါ"ဟူ၍ ပြန်ကြားလျောက်ထားလေ၏။

> (ဤအဇာတသတ်မင်း၏ ပြန်ကြားလျောက်ထားချက်၌ ရည်ရွယ် ချက်မှာ— ပညာရှိယောင် ဟန်ဆောင်သောပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ အထံ၌ ပြော ဆိုဖို့ရန် ဆင်းရဲ=ခဲယဉ်းပါသည်၊ ထိုပညာရှိယောင် ဟန်ဆောင်သူတို့ သည် ပုဒ်တိုင်း ပုဒ်တိုင်း, အက္ခရာစာလုံးတိုင်း စာလုံးတိုင်း အပြစ်ကိုသာ ပြောဆိုတတ်ကြကုန်၏။ ပညာရှိစစ်စစ်ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်ကား ပြောဆိုဖြေ ကြားအပ်သောစကားကို ကြားကြလျင် အပြစ်မရှိသောစကားဖြစ်က ချီးမွှမ်းကြ၍ အပြစ်ရှိသောစကားဖြစ်လျင် ဆန့်ကျင်ချွတ်ယွင်းသော ပါဋို့ပုဒ်,အနက်, အက္ခရာတို့ကို ဖြောင့်မတ်အောင် ပြင်ဆင်၍ပေးတော်မူ ကြသည်။ မြတ်စွာဘုရားနှင့်တူသော ပညာရှိစစ်စစ် ပုဂ္ဂိုလ်မည်သည် လောက၌ မရှိ၊ ထို့ကြောင့် ရှေးဖော်ပြရာပါအတိုင်း ပြန်ကြားလျှောက် ထားလေသည်)။

ထိုသို့လျောက်ထားသောအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်က အဇာ-တသတ်မင်းကို "မင်းကြီး…သို့ဖြစ်လျှင် ပြောကြားလော့"ဟု တိုက်တွန်းတော်မူသဖြင့် အဇာတသတ်မင်းသည် မိမိ ရှေးက ပူရဏကဿပဆရာကြီး, မက္ခလိဂေါသာလဆရာကြီး, အဇတ-ကေသကမ္မလဆရာကြီး, ပက္ခကေစွာယနဆရာကြီး, နိဂဏ္ဌနာဋ-ပုတ္တဆရာကြီး, သဉ္ကယဗေလဋ္ဌပုတ္တဆရာကြီး = ဤတိတ္တိဆရာကြီး ခြောက်ဦးတို့ထံ ချဉ်းကပ်၍ ရဟန်းပြုရခြင်း၏ မျက်မှောက်ဘဝ အကျိုးရပုံကို မေးမြန်းခဲ့လေရာ ထိုတိတ္ထိဆရာကြီးခြောက်ဦးတို့က အသီးအသီး မိမိ မိမိတို့၏ အယူဝါဒကိုသာ ဖြေကြားကြသဖြင့် သရက်ပင်ကို မေးအပ်ပါလျက် တောင်ပိန္နဲကို ဖြေသကဲ့သို့၎င်း, တောင်ပိန္နဲကို မေးအပ်ပါလျက် သရက်ပင်ကို ဖြေသကဲ့သို့၎င်း အမေးတခြား အဖြေတပါးဖြစ်ရှိနေ၍ မိမိကိုယ်တိုင်ကထိုဖြေကြား

[ 43

ရတနာ] အဇာတသတ်မင်းအကြောင်း ၆၉၁

ချက်များကို မနှစ်သက်ပါသော်လဲ ''ငါကဲ့သို့သော မင်းသည် နိုင်ငံတော်အတွင်း၌နေသော သမဏ,ဗြာဟ္မဏ = ရဟန်း,ပုဏ္ဏား သူတော်ကောင်းများကို ပြစ်တင်မောင်းမဲသင့်သည်ဟု အဘယ် ကြောင့် မှတ်ယူနိုင်ပါအံ့နည်း''ဟု ဆင်ခြင်အောက်မေ့ကြံစည်ကာ ထိုတိတ္ထိဆရာကြီးခြောက်ဦးတို့၏ အသီးအသီး ဖြေကြား အလွှဲလွှဲ ပြောဆိုအစ်သော ဝါဒစကားကို လက်လည်းမခံ, ပယ်လည်း မပယ်လှန်ပဲ နှလုံးမသာသော်လည်း ထိုနှလုံးမသာသော စကား ကို မပြောဆိုမူ၍ ထိုစကားများကို မနာယူမမှတ်သားပဲ နေရာမှ ထကာ ပြန်ခဲ့ကြောင်း လျောက်ထားပြီးလျင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို တဖန်ထပ်၍ ရှေးနည်းတူပင် ရဟန်းပြုရခြင်း၏ မျက်မှောက်ဘဝ အကျိုးရပုံကို မေးလျှောက်ပြန်လေသည်။

ထိုအခါ မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အဇာတသတ်မင်းအား (၁) ကျွန်ယောက်ျားရဟန်းပြီသဖြင့် မင်း၏အပူဇော်ကိုခံရသော ဥပမာ၊ (၂) မင်း၏အခွန်ထမ်းလယ်သမား ရဟန်းပြသဖြင့် မင်း၏အပူဇော်ကိုခံရသော ဥပမာ၊ (၃) ထိုထက်သာလွန် မွန်မြတ်သော ရဟန်းပြုရကျိုးကို ပြဆိုဖို့ရန် မြတ်စွာဘုရားပွင့်တော် မူသည်မှ အစပြုကာ မြတ်စွာဘုရား၏တရားတော်ကို နာကြားရ သဖြင့် အမှတ်မထင် ဇာတ်နိမ့်သူ ဇာတ်မြင့်သူတဦးဦးသည် သဒ္ဒါတရားဖြစ်ရှိကာ သာသနာဝန်ထမ်း ရဟန်းပြု၍ (က) စူဠ သီလ (ခ်) မြေမသီလ (ဂ) မဟာသီလတို့ကို မြည့်ကျင့်လျက် ထိုမှတဆင့်တက်ကာ ဗူန္ဓြေကိုစောင့်စည်းခြင်း, သတိသမ္ပဇဉ်နှင့် ပြည့်စုံခြင်း, ရောင့်ရဲလွယ်ခြင်း, နီဝရဏတရားငါးပါးကိုပယ်ခြင်း, ပဌမဈာန်ကိုရခြင်း, (၄) ဒုတိယဈာန်ကိုရခြင်း, (၅) တတိယ ဈာန်ကိုရခြင်း, (၆) စတုတ္ထဈာန်ကိုရခြင်း, (၇-၁၄) ထိုမှတဆင့် တက်ကာ ၀ိပဿနာဘဏ်, မနောမယိဍ္မိဘဏ်, ဗူဍ္ဓိ၀ိဓဘဏ်, ဗိဗ္ဗသောတတ္ခဏ်, စေတောပရိယည္ပဏ်, ပုဗ္ဗေနိဝါသဘုဏ်, စုတူပပါတည္ႀကိဳ, အာသဝက္ရွယမည်သော အရဟတ္တမဂ်ိဳည္ရက် တိုင်အောင်သော အဆင့်ဆင့် သာလွန်မြင့်မြတ်သည့် ၀ိဇ္ဇာရှစ်ပါး တရားထူးကို ရရှိသဖြင့် ရဟန်းပြုရခြင်း၏ မျက်မှောက်ဘဝ အကျိုးရပိုကို အကျယ်တ၀င့် ဖွင့်ပြ ဟောကြားတော်မူလေ၏။

ဤသို့လျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်က အဇာတသတ် မင်းအား အရဟတ္တဖိုလ် အသွတ်တပ်၍ ရဟန်းပြုရခြင်း၏ မျက်မှောက်ဘဝ အကျိုးရပံ့ သာမည္ဖလကို အကျယ်တ၀င့် ဟောကြားတော်မူ သောအခါ အဇာတသတ်မင်းသည် ထိုထို သာမညဖလ အခဏ်း တိုင်း အခဏ်းတိုင်း၌ သာဓုကောင်းကြီးပေးကာ အစ္,အလယ်, အဆုံး = သုံးဌာနလုံးကို ရှိသေစွာ နာကြား၍ "ငါသည် ကြာမြင့် စွာသော (အတိတ်) ကာလများက ဤပြဿနာတို့ကို များစွာ သော သမဏ,ဗြာဟ္မဏတို့ကို မေးမြန်းခဲ့ရာ ဖွဲကြမ်းကို ထောင်းထု သော သူကဲ့သို့ တစုံတရာ အနှစ်သာရကို မရခဲ့ချေ၊ မြတ်စွာဘုရား ရှင်၏ ဂုဏ်ကျေးဇူးနှင့် ပြည့်စုံတော်မူခြင်းကား သြ....အံ့ဖွယ်ရှိပါ ပေစွာ့၊ ယင်းသည့် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် ဆီမီး အထောင်ကို စိုက်ထောင်ညှိထွန်းပြသကဲ့သို့ ငါ့အား ကြီးစွာသော အသိဉာဏ် အလင်းရောင်ကို ပြု၍ (ပေး၍) ဤပြဿနာများကို ဖြေဆိုတော် မူပါပေ၏။ ရှည်မြှင့်စွာသော ကာလပတ်လုံး မြတ်စွာဘုရား၏ ဂိုဏ်ကျေးဇူးတော် အာနုဘော်ကို မသိမမြင်အောင် ငါ့ကို မောဟတ်ရားက လှည့်ပတ် အပ်ခဲ့လေပြီ တက်ား" ဟု ကြံစည် အောက်မေ့၍ ဗုဒ္ဓါနုဿတိကြောင့် ဖြစ်သော ဗီတိငါးမျိုးဖြင့် တွေ့ထိအပ်သော ကိုယ်ရှိလျက် မိမိ၏ ရတနာသုံးပါး၌ သက်ဝင် ယုံကြည်ပုံကို ထင်စွာပြုလိုရဲကား— "မြတ်စွာဘုရား ···· အလွန် နှစ်သက်ဇွယ် ရှိပါပေစွာ့၊ မြတ်စွာဘုရား----အလွန် နှစ်သက်ဖွယ်ရှိပါပေစွာ့၊ မြတ်စွာ

. အဇာဘသတ်မင်း သရဏဂုံခံယူ၍ တောင်းပန်ကန်တော့ခြင်း

(သံဂါယနာတင်မထေရ်မြတ်တို့ သံဂါယနာတင်တော်မူကြသောအခါ တကြိမ်ရွတ် တကြိမ်ရွတ်စာ စာမျက်နှာ ၁၂-ခန့်ကို တစ်ဘာဏဝါရဟု ခေါ်၏၊ အဇာတသတ်မင်းအား မြတ်စွာဘုရားရှင်က ဟောကြားတော် မူအပ်သော ရဟန်းပြုရခြင်း၏ မျက်မှောက်ဘဝ အကျိုးရပုံကို ဖော်ပြ သည့် သာမညဖလသုတ္တန်တော်မှာ သုံးဘာဏဝါရခန့် ရှိလေသည်)။

(အကျယ်ဟောပြပိုကို ၀ိဋကမြန်မာပြန် သီလက္ခန္ဓဝဂ်၊၂-သာမည-ဖလသုတ်မှ ထုတ်နုတ်မှတ်ယူကုန်ရာ၏၊ မှတ်ယူကြပါကုန်)။

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင် "

ပေပြီ။ ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား-----အကျွန်ုပ် အဇာတသတ်သည် မြတ်စွာဘုရားကို၎င်း, တရားတော်ကို ၎င်း, ရဟန်း သံဃာတော်ကို၎င်း ကိုးကွယ်လည်းလျောင်း ပုန်းအောင်းရာဟူ၍ သိမှတ်ဆည်းကပ်ပါ၏၊ ဘုန်းတော် သခင် ရှင်ပင်ဘုရားသည် အကျွန်ုပ်ကို ယနေမှစ၍ အသက် ရှည်သမျှ ကာလပတ်လုံး သရဏဂုံတည်သူ ဥပါသကာ ဟူ၍ မှတ်ယူတော်မူပါလော့။ မြတ်စွာဘု ရား ---- မိုက်မဲ, တွေဝေ, မလိမ္မာ သည့် အလျောက် အပြစ်သည် အကျွန်ုပ်ကို လွှမ်း မိုး ခဲ့ပါပြီ၊ အကျွန်ုပ်သည် တရား စောင့်သော တရားသမြင့် မင်းပြူ တော်မူသော ခမည်းတော်မင်းတရားကြီးကို မင်းစည်းစိမ် ဟူသောအကြောင်းကြောင့် သတ်ခဲ့မိပါပြီ၊ မြတ်စွာဘုရား သည် ထိုအကျွန်ုပ်၏ အပြစ်ကို နောက်အခါ စောင့်စည်းဖို့

ဘုရား ·· လေဘာ ဥပမာအားဖြင့် မှောက်၍ ထားအပ် သော ဝတ္ထုကို လှန်လိုက်ဘိသကဲ့သို့၎င်း ဖုံးအုပ်ထားသော အရာဝတ္ထုကို ဖွင့်လှစ်လိုက်ဘိသကဲ့သို့၎င်း မျက်စိလည် လမ်းမှားသော သူအား လမ်းမှန်ကို ပြော ကြား လိုက် သကဲ့သို့၎င်း 'မျက်စိအမြင်ရှိသော သူတို့သည် အဆင်း အမျိုးမျိုးတို့ကိုမြင်ကြပေလိမ့်မည်'ဟု အမိုက်မှောင်၌ ဆီမီး ဟန်ဆောင်ကို ထွန်းညှိထားဘိသကဲ့သို့၎င်း ထိုအတူပင် ရှင်ပင်ဘုရားသည် အကျွန်ုပ်အား များစွာသောအကြောင်း ဖြင့် တရားတော်ကို ထင်ရှားစွာ ဟောပြတော် မူအဝ်ပါ ပေပြီ။ ဘုန်းတော်ကြီးသော မြတ်စွာဘုရား....အကျွန်ုပ် အဇာတသတ်သည် မြတ်စွာဘုရားကို၎င်း, တရားတော်ကို ၎င်း, ရဟန်း သံဃာတော်ကို၎င်း ကိုးကွယ်လည်းလျောင်း ပုန်းအောင်းရာဟူ၍ သိမ္မတ်ဆည်းကပ်ပါ၏၊ ဘုန်းတော် သခင် ရှင်ပင်ဘုရားသည် အကျွန်ုစ်ကို ယနေ့မှစ၍ အသက် ရှည်သမျှ ကာလပတ်လုံး သရဏဂုံတည်သူ ဥပါသကာ ဟူ၍ မုတ်ယူတော်မူပါလော့။

ရတနာ] အဇာတသတ်မင်းအကြောင်း ၆၉၃

တွိ ဖြစ်ကြပါသည်"— ဟု လျှောက်ထားလေလျင် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကလည်း "မင်းကြီး.... ယခုအခါ၌ သင်၏ သွားရန်အချိန်ကို သင်သိလော့၊ (သွားရန်မှာ သင်၏ အလိုအတိုင်းပင် ဖြစ်၏)" ဟူ၍ မိန့်တော်မူသောအခါ အဇာတသတ်မင်းသည် မြတ်စွာဘုရား ဟောကြားအဝ်သော တရားတော်ကို အလွန်နှစ်သက်စွာ လက်ခံ၍ ဝမ်းမြောက်ဝမ်းသာ ချီးကျူးပြီးနောက် နေရာမှ ထကာ မြတ်စွာဘုရားကို ရှိခိုး၍ အရို အသေပြပြီးလျင် ဖွဲခဲ့သြားလေ၏။

"ကိုင်း…မြတ်စွာဘုရား··· တပည့်တော်များ ပြန်ကြပါ ဦးမည်၊ တပည့်တော်များသည် ကိစ္စများသူ ပြုစွယ်များသူ ကို ဖြစ်ကြပါသည်"—–

ျမ္းမ်ားမျိုးသို့ မြတ်စွာဘုရား မိန့်ကြားတော်မူလတ်သော် အဇာတ-သတ်မင်းသည် မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို-----

ဟူ၍ သည်းခံစကား မိန့်ကြားတော်မူလေသည်။

သဖြင့် မင်းပြုသော ခမည်းတော်မင်းတရားကြီးကို သတ်မိ ခဲ့လေပြီ၊ မင်းကြီး.... သင်သည် အပြစ်ကို အပြစ်ဟု ရှု၍ အပြစ်အားလျော်စွာ ကုသသောကြောင့် သင်၏ ထိုအပြစ် ကို ငါတို့သည် သည်းခံကုန်၏၊ မင်းကြီး....အကြင်သူသည် အပြစ်ကို အပြစ်ဟု ရှုမြင်၍ အကြောင်းအားလျော်စွာ ကုစား၏၊ နောက်အခါ စောင့်စည်း၏၊ ဤကုစားခြင်း, စောင့်စည်းခြင်းသည် ငါဘုရား၏ အဆုံးအမ = သာသ-နာ၌ ကြီးငွါးခြင်းပင်တည်း"—

609

ရတနာ] သရဏဂုံနှင့် စစ်၍ မှတ်ဖွယ် ၆၉၅

( င ) သရဏဂုံ၏ အကျိုး, ( ၈ ) သရဏဂုံ၏ ညစ်နွှမ်းခြင်း, (ဆ) သရဏဂုံ၏ ပျက်စီးခြင်း =ဤခုနစ်ပါးကို နားလည်သင့်၏။

(က) သၡဏ

ထို ခုနစ်ပါးတို့တွင် ဘုရား, တရား, သံဃာ=ရဘနာမြတ်သုံးပါး အပေါ်မီးသည် (သရတိ ဟိ်သတီတိ သရဏံ–ဟူသော ဝစနတ္ထအရ) ကိုးကွယ်ဆည်းကပ် သရအဂုံတည်သူ ဟူဟူသမျှတို့၏ ကြောက်ခြင်း ထိတ်လန့်ခြင်း ကိုယ်စိတ်ဆင်းရဲခြင်း အပါယ်ဘုံမို ဒုဂ္ဂတိ၌ ညစ်နွှမ်း ပင်ပန်း ဆင်းရဲရခြင်း အမျိုးမျိုးကို ပယ်ဖျောက်တတ်သောကြောင့် သရဏ မည်၏။ တနည်းကား မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အစီးအပွါး ( =ချမ်းသာကြောင်းတရား ) ၌ ဖြစ်စေခြင်းဖြင့်၎င်း အစီးအပွါးမဲ့ ( = ဆင်းရဲကြောင်းဘရား)မှ တားမြစ်ခြင်းဖြင့်၎င်း သတ္တဝါတို့၏ ဘေး အမျိုးမျိုးကို ပယ်ဖျောက်တော်မူတတ်၏၊ တရားတော်သည် ဘဝခရီး ခဲမှ လွှတ်မြောက်စေသောအားဖြင့်၎င်း သက်သာရာကိုပေးသောအား ဖြင့်၎င်း သတ္တဝါဘို့၏ ဘေးအမျိုးမျိုးကို ပယ်ဖျောက်တော်မူတတ်၏၊ သံဃာတော်သည် အနည်းငယ်မျှသော ကောင်းမှုမျှား၏သော်မှလည်း ပြန့်ပြော ကြီးကျယ်သော အကျိုးကို ရအောင်ပြုတတ်သောအားဖြင့် သတ္တဝါတို့၏ ဘေးအမျိုးမျိုးကို ပယ်ဖျောက်တော်မူတတ်၏၊ ထို့ကြောင့် ရှေးဆိုအပ်ပြီးသော ဝစနတ္ထအရ ဘုရား တရား သံဃာ=ရတနာမြတ် သုံးပါးသည် သရဏ မည်၏။ (သရဏ = သတ္တဝါတို့၏ ဘေးခုက္ခ အမျိုးမျိုးကို ပယ်ဖျောက်တတ်သော ဝတ္ထုမှန်သုံးပါးဟု ဆိုလိုသည်)။

(ခ) သရဏဂုံ

ထိုရတနာသုံးပါး၌ ကြည်ညိုခြင်း ထိုရတနာသုံးပါး၌ အလေးပြု ခြင်းတို့ဖြင့် ညစ်ညူးကြောင်း အကုသိုလ်တရားတို့ကို ပယ်ရှားလျက် ထို ရတနာသုံးပါး၌ ညွှတ်ကိုင်းရှိုင်းသော အခြင်းအရာဖြင့်ဖြစ်သော မဟာကုသိုလ်စိတ် စေတသိက် (ရဟန္တာတို့ အဖို့ရာ)မဟာကြိယာစိတ် စေတသိက် (မဂ္ဂဋ္ဌအရိယာတို့ အဖို့ရာ)မဂ်စိတ်စေတသိက်=ဤတရား စုသည် သရဏဂုံ မည်၏။ (သရဏန္တိ ဂစ္ဆတိ အနေနာတိ သရဏဂမနံ။ အနေန = ဤစိတ်စေတသိက်ဖြင့်။ သရဏန္တိ = ဘေးဒုက္ခအမျိုးမျိုးကို ပယ်ဖျောက်တတ်သော ဝတ္ထုမှန်သုံးပါးဟူ၍။ ဂစ္ဆတိ=သိတတ် ဆည်း

ရြဦ ကပ်တတ်၏။ ဣတိ တသူာ≕ထိုသို့ သိကြောင်း ဆည်းကပ်ကြောင်း ဖြစ်သောကြောင့်။ တံ=ထို စိတ်စေတသိက် တရားအစုသည်။ သရဏ-ဂမန် = သရဏဂမန မည်၏။ သရဏဂမန် = ဘေးဒုက္ခအမျိုးမျိုးကို ပယ်ဖျောက်တတ်သော ဝတ္ထုမှန်သုံးပါးဟူ၍ သိကြောင်း ဆည်းကပ် ကြောင်းဖြစ်သော စိတ်စေတသိက်တရားအစု။ဤကဲ့သို့ ဝိဂြိုဟ်ပြုရာ၏)။ (ဂ) သရဏဂုံတည်သူ ထိုဖော်ပြရာပါ စိတ်စေတသိက်တရားအစုနှင့် ပြည့်စုံသောသူသည် သရဏဂုံ တည်သူ မည်၏။ (သရဏိဂတ=ဘေးဒုက္ခအမျိုးမျိုးကို ပယ် ဖျောက်တတ်သော ဝတ္ထုမှန်သုံးပါးဟူ၍ သိတတ်သောသူ၊ ဝါ-သိသော စိတ် စေတသိက်တရားအစုနှင့် ပြည့်စုံသောသူဟူ၍ ဆိုလိုသည်)။ ဤသို့လျင် ရှေးဦးစွာ (က) သရဏ္ဍ ( ခ ) သရဏဂ္ဌံ ( ဂ ) သရဏဂုံ တည်သူ့≕ဤ သုံးမျိုးကို သိရှိနားလည်အပ်၏။ (ဃ)သရဏဂုံအပြား ဖော်ပြရာပါ သရဏဂုံသည် (၁) လောကုတ္တရာသရဏဂုံ (၂) လောကီသရဏဂုံဟူ၍ နှစ်ပါးအပြားရှိ၏။ (ာ) ထိုနှစ်ပါးတို့တွင် လောကုတ္တရာသရဏဂုံသည် သစ္စာလေးပါး တရားသိမြင် အရိယာအရှင်တို့၏ သန္တာနိ၌ ဆိုင်ရာဆိုင်ရာ မိဂ်စဏဝယ် သရဏဂုံသစ်ညူးကြောင်းဥပက္ကိလေသ အကုသိုလ်တရားတို့ကို အကြွင်း မထား ပြယ်ဖြတ်သောအားဖြင့် နိဗ္ဗာန်ကို အာရုံပြုလျက် ကိစ္စသိဒ္ဓိ အားဖြင့် ရတနာသုံးပါး၌ပင် စိတ္တက္ခဏတချက်တည်း၌ ပြည့်စုံလေ

ଡିଡିଡି

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

သည်။ ။ ( အဓိပ္ပါယ်ကား ---- လောကုတ္တရာသရဏဂုံဟူသည် မင်္ဂစိတ် စေတသိက်တို့ကိုခေါ်သည်။ ယင်းမဂ်စိတ်စေတသိက်တို့သည် နိဗ္ဗာန်ကို အာရုံပြု၍ ဖြစ်ကြရာ သရဏဂုံညစ်ညူးကြောင်း ဥပက္ကိလေသ အကုသိုလ် တရားတို့ကို အကြွင်းမထား အမြစ်ပြတ် ပယ်သတ်လျက် ဖြစ်ကြလေ သည်၊ ထိုသို့ဖြစ်သဖြင့်ပင် ထိုစိတ်စေတသိက်တို့က ရဲတနာသုံးပါးကို အာရုံပြု၍မဖြစ် (နိဗ္ဗာန်ကိုသာ အာရုံပြု၍ဖြစ်) သော်လည်း ရတနာ သုံးပါး၏ ဝတ္ထုမှန်အဖြစ်ကို သိခြင်းကိစ္စ ပြီးပြီးသားဖြစ်လေသည်၊ ယင်းသို့ သိခြင်းကိစ္စ ပြီးပြီးသား ဖြစ်သည်ကိုပင် ကိစ္စသိဋ္ဌိအားဖြင့် ရတနာသုံးပါး၏ ဝတ္ထုမှန်အဖြစ်ကို သိသည်ဟု ခေါ်ဆိုသည်။ ထိုကိုပင် ''မဂ်ခဏ၌ လောကုတ္တရာသရဏဂုံ ပြည့်စုံသည်''ဟု ဆိုသည်။ ဥပမာ အားဖြင့်—- "မဂ်ခဏဝယ် သစ္စာလေးပါးတရားကို သိ၏"ဟု ဆိုရာ၌

ရတနာ] သရဏဂုံနှင့် စပ်၍ မှတ်ဖွယ် ၆၉၇

မဂ်စိတ်ဖြစ်သောအခါ နိဗ္ဗာန်ကို အာရံုပြု၍ ဖြစ်ရကား မဂ်စိတ်သည် နိဗ္ဗာန်တည်းဟူသော နိရောဓသစ္စာကို အာရံုပြုသောအားဖြင့် သိ၏= အာရံုပြု၍သိ၏၊ ကျန်သောသစွာသုံးပါးအတွက်မှာမူ မဂ်စိတ္တုပ္ပါခ်သည် ဖြစ်ပေါ် လာသောအခါ သစ္စာလေးပါးကို ဖုံးလွှမ်းပိတ်ကွယ်တတ်သော မောဟအမိုက်ကို အကြွင်းမထား အမြစ်ပြတ် ပယ်သတ်ပစ်လိုက်သည်၊ ထိုသို့ပယ်သတ်သဖြင့် ထိုအရိယာပုဂ္ဂိုလ်၏ သန္ထာန်ဝယ် ဒုက္ခသစွာကို ဒုက္ခသစ္စာမှန်းမသိသောမောဟ, သမုဒယသစ္စာကို သမုဒယသစွာမှန်း မသိသောမောဟ, နိရောဓသစ္စာကို နိရောဓသစ္စာမှန်းမသိသောမောဟ, မဂ္ဂသစ္စာကို မဂ္ဂသစ္စာမှန်းမသိသော မောဟ=ဤသစ္စာလေးပါးကို ဖုံးလွှမ်းပိတ်ကွယ်တတ်သောအဝိဇ္ဇာမောဟတရား အမြစ်ပြတ် ကင်းရှင်း သွားသောကြောင့် ထိုအရိယာပုဂ္ဂိုလ်သည် ကျန်သောသစ္စာသုံးပါး တို့ကို အာရုံမပြု (နိဗ္ဗာန်ကိုသာအာရံုပြု) သော်လည်း ထိုကျန်သော သစ္စာသုံးပါးတွဲကို သခြင်းကိစ္စ ပြီးပြီးသူ ဖြစ်လေတော့သည်၊ ယင်းသို့ သိခြင်းကိစ္စ ပြီးပြီးသားဖြစ်သည်ကိုပင် "ကိစ္စသိဒ္ဓိအားဖြင့် ကျန်သော သစ္စာသုံးပါးတို့ကိုလည်းသိ၏"ဟု ခေါ်ဆိုရသကဲ့သို့တည်း။ နက်နဲတိစ္စာ့၊ သိသာအောင် ဆင်ခြင်အထပ်ထပ်စဉ်းစားကြလေ)။

(၂) လောကီသရဏဂုံသည် ပုထုဇန်ပုဂ္ဂိုလ်တို့၏ သန္တာန်၌ သရ-ဏဂုံညစ်ညူးကြောင်း ဥပက္ကိလေသ အကုသိုလ်တရားတို့ကိုပယ်ခွါသော အားဖြင့် ဘုရားဂုဏ် တရားဂုဏ် သံဃာဂုဏ်ကိုအာရုံပြု၍ ဖြစ်ရှိပြည့်စုံ၏။ ထိုသရဏဂုံသည် တရားကိုယ်အားဖြင့် ဘုရားအစရှိသောရတနာသုံးပါး ဝတ္ထုမှန်တို့၌ -သဒ္ဓါတရားကိုရရှိခြင်း သဒ္ဓါတရားလျှင်အရင်းခံရှိသော သမ္မာဒိဋ္ဌိ=ပညာစေတသိက်ပင်တည်း၊ ပုညကိရိယာ ဝတ္ထုဆယ်ပါးတို့ တွင် ဒိဋ္ဌိဇုကမ္မဟူ၍ ခေါ်ဆိုအပ်လေသည်။

ဤ၌ သဒ္ဓါတရားကိုလည်း သရဏဂုံဟူ၍ ခေါ် ဆို၏။ သဒ္ဓါ ပညာ= နှစ်ပါးစုံကိုလည်း သရဏဂုံဟူ၍ ခေါ် ဆို၏။ မှန်၏ – လောကီသရဏဂုံ သည် ၁-ဉာဏသမ္ပယုတ်သရဏဂုံ ၂-ဉာဏဝိပ္ပယုတ်သရဏဂုံ ဟူ၍ နှစ်ပါး အပြားရှိ၏။ ထိုနှစ်ပါးတို့တွင် အမိအဖ-အစရှိသော သူတို့က တိုက် တွန်းသဖြင့် ကလေးသူငယ်-အစရှိသော သူတို့၏ ခံယူနှုတ်မြွက် ဆောက်တည်အပ်သော သရဏဂုံသည် ဉာဏဝိပ္ပယုတ် သရဏဂုံဖြစ်၏။ ဤဉာဏဝိပ္ပယုတ်သရဏဂုံ၌ သဒ္ဓါစေတသိက်ကို အရကောက်ဟူရ၏။ ရတနာသုံးပါး၏ ကျေးဇူးဂုဏ်ကို သိရှိ၍ နှုတ်မြွက်ဆောက်တည် ခံယူ အပ်သော သရဏဂုံသည် ဉာဏသမ္ပယုတ်သရဏဂုံဖြစ်၏၊ ဤဉာဏ သမ္ပယုတ်သရဏဂုံ၌ သဒ္ဓါစေတသိက် ပညာစေတသိက်=နှစ်ပါးလုံး

ယျာတနသရဏဂုံမည်၏။

(၁) ထိုလေးပါးတို့တွင် "အဇ္ဇာဒိ ကတ္စာ အဟံ အတ္တာနံ ဗုဒ္ဓဿ နိယျာတေမိ၊ ဓမ္မဿ နိယျာတေမိ၊ သံဃဿ် နိယျာတေမိ=ငါသည် ယနေ့ကစ၍ မိမိကိုယ်ကို မြတ်စွာဘုရားအား အပ်နှင်းပေးလှုုပါ၏၊ တရားတော်အား အပ်နှင်းပေးလူုပါ၏၊ သံဃာတော်အား အပ်နှင်း ပေးလျှပါ၏'' ဤကဲ့သို့ မိမိကိုယ်ကို ရတနာသုံးပါးအား အပ်နှင်း လျှဒါန်းသော အခြင်းအရာဖြင့်ဖြစ်သော သရဏဂုံသည် အတ္တသန္ရှိ-

ဟူ၍ လေးပါးဖြစ်ပြန်သည်။

အခြင်းအရာဖြင့်ဖြစ်သော သရဏဂုံ (၄) ပဏိပါတသရဏဂုံဆရတနာသုံးပါး၌ အလွန်အမင်း အရိအသေ ပြုသော အခြင်းအရာဖြင့်ဖြစ်သော သရဏဂို–

(၃) သိဿဘာဝူပဂမနသရဏဂုံဆတပည့်အဖြစ်သို့ ကပ်ရောက်သော

(၂) တပ္ပရာယဏသရဏဂုံ=ရတနာသုံးပါး၌ လည်းလျောင်း ညွှတ် ကိုင်းရှိုင်းသော အခြင်းအရာအားဖြင့်ဖြစ်သော သရဏဂုံ

ထိုလောကီသရဏဂုံသည်-—-(၁) အတ္တသန္နိယျာတနသရဏဂုံ=မိမိကိုယ်ကို ရတနာသုံးပါးအား အပ်နှင်းသော အခြင်းအရာအားဖြင့် ဖြစ်သော သရဏဂုံ

ကိုပင် အရကောက်ယူရ၏။ ။ဤ၌ သဒ္ဓါစေတသိက်နှင့် ပညာ စေတသိက်ဤနှစ်ပါးတို့ကို သရဏဂုံဟူ၍ ရေးသားပြဆိုရခြင်းမှာ ပဓာန (ပြဓာန်းသည်) ဖြစ်၍သာ ပြဆိုရေးသားခြင်း ဖြစ်သည်၊ စင်စစ် သော်ကား ထိုသဒ္ဓါ ပညာပြဓာန်းသော ဦးဆောင်သော စိတ် စေတသိက်တို့ကိုပင် သရဏဂုံဟူ၍ ခေါ်ဆိုအပ်လေသည်။

ဂရှှ

သော သရဏဂုံသည် တပ္ပရာယဏသရဏဂုံမည်၏။ (၃) "အဇ္ဇာဒိံကတ္မွာ အဟံ ဗုဒ္ဓသာ အန္တေဝါသိကော၊ ဓမ္မသာ အန္တေဝါသိကော၊ သံဃဿ အန္တေဝါသိကောတိ မံ ဓာရေထ=ငါသည် ယနေ့က စ၍ မြတ်စွာဘုရား တရားတော် သံဃာတော်၏ အန္ဒေ-

(၂) ''အဇ္ဇာဒိ' ကတ္စာ အဟံ ဗုဒ္ဓပရာယဏော ဓမ္မပရာယဏော သံဃပ်ရာယဏောတိ မံ ဓာရေထ=ငါသည် ယနေ့ကစ၍ မြတ်စွာဘုရား တရားတော် သံဃာတော်သာလျှင် လည်းလျှောင်း ကိုင်းညွှတ်ရာရှိသူ ဖြစ်၏ ဟူ၍ အကျွန်ုပ်ကို မှတ်ပါကုန်လော့'' ဟု ဤကဲ့သို့ <mark>ရတန</mark>ာ သုံးပါး၌ လည်းလျောင်းညွတ်ကိုင်းသော အခြင်းအရာ အားဖြင့် ဖြစ် ရတ္နာ ၁) သရဏဂိုနှင့် စစ်၍ မှတ်ဖွယ် ၆၉၉

ဝါသိက တပည့်ရင်းဖြစ်သူ ဟူ၍ အကျွန်ုပ်ကို မှတ်ပါကုန်လော့" ဟု ဤကဲ့သို့ ရတနာသုံးပါး၏ တပည့်အဖြစ်ကို ခံယူသောအခြင်းအရာဖြင့် ဖြစ်သော သရဏဂုံသည် သိဿတာဝူပဂမန သရဏဂုံ မည်၏။ ။ (ဤ၌ မဟာဇနကဇာတ်တော်ဝယ် အသက်မဲ့ဖြစ်သည့် အသီးသီးသော သရက်ပင် အသီးမသီးသော သရက်ပင် နှစ်မျိုးကိုပင် အလောင်းတော် မဟာဇနကမင်းသည် မိမိ၏ ဆရာအဖြစ်ဖြင့် "ဖလော အမ္မော အဖ-လော စ၊ တေ သတ္တာရော ဥဘော မမ" ဟု ညွှန်ပြပြောဆိုတော်မူ သကဲ့သို့ တရားတော်က အစီးအပွါးရရှိအောင်ညွှန်ပြသကဲ့သို့ ဖြစ်သော ကြောင့် တရားတော်ကို ဆရာအနေဖြင့်၎င်း မိမိကိုယ်ကိုတပည့်အနေဖြင့် ၎င်း ပြောဆိုအပ်လေသည်)။

(၄) "အဇ္ဇာဒိ' ကတ္မွာ အဟံ အဘိဝါဒနပစ္စုဋ္ဌာနအဥ္ကလိကမ္မ-ယာမီစိကမ္မံ ဗုဒ္ဓါဒီနံယေဝ တိဏ္ဏံ ဝတ္ထူနံ ကရောမီတိ မံ ဓာရေထ-= အကျွန်ုပ်သည် ယနေ့ကစ၍ ဘုရား တရား သံဃာ=ရတနာသုံးပါးတို့ အားသာလျင် ရှိခိုးခြင်း ခရီးဦးကြိုဆိုခြင်း လက်အုပ်ခံခြင်း အရှိ အသေပြုခြင်းအမှုကိုပြုလုပ်သောသူဟူ၍ အကျွန်ုပ်ကို မှတ်ပါကုန်လော့" ဟု ဤကဲ့သို့ ဘုရား အစရှိသော ရတနာသုံးပါးတို့၌ အလွန်အမင်း အရိုအသေပြုသော အခြင်းအရာဖြင့်ဖြစ်သော သရောဂုံသည် ပဏိပါတ-သရဏဂုံ မည်၏။ (ပါဏိပါတမဟုတ်)။

က္ဆိုဖော်ပြရာပါ အခြင်းအရာ လေးပါးတို့တွင် တပါးပါးသော အခြင်းအရာကို ပြုလုပ်သောသူသည် သရဏဂုံ ခံယူအပ်သည် မည်၏။ တနည်းကား– (၁) ''ဘဂဝတော အတ္တာနံ ပရိစ္စဇာမိ'' – အစ ရှိသည်ဖြင့် = ငါသည် မိမိကိုယ်ကို မြတ်စွာဘုရားအား စွန့်လှူပါ၏၊ တရားတော်အား စွန့်လှူပါ၏၊ သံဃာတော်အား စွန့်လှူပါ၏ ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ငါသည် မိမိအသက်ကို ရတနာသုံးပါးအား စွန့်လှူစပ်ပြီးသာလျှင်ဖြစ်၏ ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ငါ၏ကိုယ်ကို ရတနာသုံးပါးအား စွန့်လှူအပ်ပြီးသာလျှင်ဖြစ်၏ ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ငါ၏အသက်ကို ရတနာသုံးပါးအား စွန့်လှူအပ်ပြီးသာလျှင်ဖြစ်၏ ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ငါ၏အသက်ကို ရတနာသုံးပါးအား စွန့်လှူအပ်ပြီးသာလျှင်ဖြစ်၏ ဟူ၍ ဖြစ်စေ၊ ငါ၏အသက်ကို ရတနာသုံးပါးအား စွန့်လှူအပ်ပြီးသာလျှင်ဖြစ်၏ ကိုးကွယ်ရာဟူ၍ ဆည်းကပ်သိရှိပါ၏၊တရားတော်ကို(ပ)သံဃာတော်ကို ကိုးကွယ်ရာဟူ၍ ဆည်းကပ်သိရှိပါ၏ ဟူ၍ဖြစ်စေ၊ မြတ်စွာဘုရားသည် တရားတော်သည် သံဃာတော်သည် ငါ၏ ကိုးကွယ်လည်းလျောင်း ပုန်းအောင်းရာ ဖြစ်၏ ဟူ၍ ဖြစ်စေ ဤကဲ့သို့ မြွက်ဆို၍ မိမိကိုယ်ကို ရတနာသုံးပါးအား အပ်နှင်းစွန့်လှူသော အခြင်းအရာဖြင့် ဖြစ်သည့် အတ္တသန္နိယျာတနသရဏဂုံ ဖြစ်၏။

[ដំងឺ

(၂) အရှင်မဟာကဿပ ဟု နောက်တခါန်တွင် ထင်ရှားမည့် ပိပ္ပလိလုလင်သည် မိမိတာသာ ရဟန်းအသွင်ကို ယူပြီးလျင် မဟာတိတ္ထ နေရင်း ပုဏ္ဏားရွာမှ ထွက်၍ ဘုရားရှင်ရှိရာသို့ အစဉ်သဖြင့် သွားလတ် သော် သုံးဂါဝတ်ခရီးမှ ဆီးကြို၍ ရာဇဂြိုဟ်ပြည်နှင့် နာဠုန္ဒမ္ဘြိအကြား ဗဟုပုတ္တကမည်သော ပညောင်ပင်ရင်း၌ တပါးတည်း ထိုင်နေတော်မူ သော မြတ်စွာဘုရားကို ဖူးတွေ့ရလေလျှင် မြတ်စွာဘုရားရှင်အပေါ်၌ "ဤပုဂ္ဂိုလ်မြတ်သည် လူနတ်တို့၏ဆရာ သတ္တာမည်တော်မူ၏၊ ကောင်း သော ပဋိပတ်ဖြင့် နိဗ္ဗာန်သို့ အမှန်ပင်ဆိုက်ရောက်သောကြောင့် သုဂတ မည်တော်မူ၏၊ မဗောက်မပြန် ကိုယ်တော်တိုင် သစ္စာရေ ယျ ဓမ္မခပင်း ထိုးတွင်းသိမြင်တော်မူသောကြောင့် သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓ မည်တော်မူ၏"ဟု ယံမှားကင်းပြတ် ဆုံးဖြတ်ချက်ချမှတ်ပြီးလျင်—

"သတ္တာရဉ္စဝတာဟံ ပဿေယံ၊ ဘဂဝန္တမေဝ ပဿေယံ၊ = အကျွန်ုပ် သည် လူနတ်တို့၏ဆရာ သတ္တာမည်သောပုဂ္ဂိုလ်မြတ်ကို ကြည့်ရှုလျှင် ရှင်ပင်ဘုရားကိုသာ ကြည့်ရှုပါအံ့။ သုဂတဉ္စဝတာဟံ ပဿေယံ၊ ဘဂ-ဝန္တမေဝ ပဿေယံ၊ = အကျွန်ုပ်သည် သုဂတခေါ် ဆို ပုဂ္ဂိုလ်သူမြတ်ကို ကြည့်ရှုလျင် ရှင်ပင်ဘုရားကိုသာ ကြည့်ရှူပါအံ့။ သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓဥ့ဝတာဟံ ပဿေယံ၊ ဘဂဝန္တမေဝ ပဿေယံ၊ = အကျွန်ုပ်သည် သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓဥ ဆို ပုဂ္ဂိုလ်သူမြတ်ကို ကြည့်ရှူလျှင် ရှင်ပင်ဘုရားကိုသာ ကြည့်ရှုပါအံ့။ ( = အကျွန်ုပ်သည် ရှင်တော်ဘုရားမှတပါး အခြားသူကို သတ္ထုဟူ၍, သုဂတဟူ၍, သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓဟူ၍ ဉာဏ်စက္ခုဖြင့် မကြည့်ရှုပါ မမြင်ပါ၊ ရှင်တော်ဘုရားကိုသာလျှင် သတ္တုဟူ၍, သုဂတဟူ၍, သမ္မာသမ္ဗုဒ္ဓဟူ၍ ဉာဏ်စက္ခုဖြင့် ကြည့်ရှုသိမြင်ပါ၏---ဟု ဆိုလိုသည်)''---

ဤကဲ့သို့ နှတ်မြွက်ကာ သရဏဂုံ ခံယူလေသည်။ ဤသို့လည်း အရှင် မဟာကဿပ၏ တပည့်အဖြစ်ခံယူသော သရဏဂုံကဲ့သို့ ရတနာသုံးပါး၏ တပည့်အဖြစ်ခံယူသော သိဿဘာဝူပဂမနုဆရဏဂုံသည် ဖြစ်၏။ (၃) ရှေးဖော်ပြရာပါ အာင္မဝကသုတ်, ဟေမဝတသုတ်တို့၌ လာ ရှိသည့်— သော အဟံ ဝိစရိဿာမိ၊ ဂါမာ ဂါမံ ပုရာ ပုရံ။ နမဿမာနော သမ္ဗုဒ္ဓံ၊ ဓမ္မဿ စ သုဓမ္မတံ။ (ဟူ၍၎င်း) တေ မယံ ဝိစရိဿာမ၊ ဂါမာ ဂါမံ နဂါ နဂံ။ နမဿမာနာ သမ္ဗုဒ္ဓံ၊ ဓမ္မဿ စ သုဓမ္မတံ။ (ဟူ၍၎င်း) ဤသို့လည်း အာဠဝကဘီလူး ဟေမဝတနတ်မင်း သာတာဂိရနတ်မင်း တို့၏သရဏဂုံကဲ့သို့ ရတနာသုံးပါး၌ လည်းလျောင်း ညွှတ်ကိုင်းသော အခြင်းအရာဖြင့် ဖြစ်သော တပ္ပရာယဏသရဏဂုံသည် ဖြစ်၏။ (ဂါထာ အနက်များ အောက်၌ ရေးခဲ့ပြီ)။

(၄) မဇ္ဈိမပဏ္ဏာသ ဗြဟ္မာယုသုတ်ဝယ် လာရှိသည့်အတိုင်း ဗြဟ္မာ ယုပုဏ္ဏား မေးလျောက်အပ်သော ပြဿနာရှစ်ချက်ကို မြတ်စွာဘုရား ရှင် ဖြေကြား၍ ပြီးဆုံးသောအခါ ဗြဟ္မာယုပုဏ္ဏားကြီးသည် မြတ်စွာ ဘုရား၌ အလွန်ကြည်ညိုရကား နေရာမှထ၍ မြတ်စွာဘုရားရှင်၏ ခြေတော်တို့၌ ဦးဖြင့်တိုက် (ဦးခိုက်)ပြီးလျှင် ဘုရားရှင်၏ ခြေတော် တို့ကို ခံတွင်းဖြင့်လည်း စုပ်လေသည်၊ လက်နှစ်ဖက်တို့ဖြင့် တအား သွန် ဆုပ်နယ်လေသည်၊ "အိုအရှင်ဂေါတမ …. အကျွန်ုပ်သည် ဗြဟ္မာယုပုဏ္ဏားဖြစ်ပါသည်၊ အိုအရှင် ဂေါတမ …. အကျွန်ုပ်သည် ဗြဟ္မာယုပုဏ္ဏားဖြစ်ပါသည်၊ အိုအရှင် ဂေါတမ …. အကျွန်ုပ်သည် ဗြဟ္မာယုပုဏ္ဏားဖြစ်ပါသည်၊ တိုအရှင် ဂေါတမ …. အကျွန်ုပ်သည်

ဤဗြဟ္မာယုပုဏ္ဏားကြီးကဲ့သို့ ကိုယ်ထိလက်ရောက် ရတနာသုံးပါး၌ အလွန်အမင်း ရှိသေသော အခြင်းအရာအားဖြင့်လည်း ပဏိပါတ-သရဏဂုံသည် ဖြစ်၏။

အချုပ်အားဖြင့် အတ္တသန္နိယျာတန အစရှိသော သရဏဂုံ လေးမျိုး တို့အတွက် ပြုမူပုံတမျိုးတည်းအနေဖြင့် မမှတ်ယူရာ၊ ရတနာသုံးပါး၌ ရိုသေလေးမြတ် ဆည်းကပ်သော အခြင်းအရာဖြင့် ဖြစ်ဘည့် အပြ အမူ အမျိုးမျိုး အပြောအဆို အမျိုးမျိုးတို့ရှိလေရာ ထို ပြုမူပြောဆို ချက်အပေါ် မှာ မူတည်၍ "ဤအပြုအမူ အပြော အဆိုမျိုးကား အတ္တ-သန္နိယျာတနသရဏဂုံ ဖြစ်၏၊ ဤ အပြုအမူ အပြော အဆိုမျိုးကား တပ္ပရာယဏသရဏဂုံ ဖြစ်၏၊ ဤ အပြုအမူ အပြော အဆို မျိုးကား တပ္ပရာယဏသရဏဂုံ ဖြစ်၏၊ ဤ အပြုအမူ အပြော အဆိုမျိုးကား သင္စပဂမနသရဏဂုံ ဖြစ်၏၊ ဤ အပြုအမူ အပြော အဆိုမျိုးကား ပဏိပါတသရဏဂုံ ဖြစ်၏၊ ဤ အပြုအမူ အပြော အဆိုမျိုးကား ပဏိပါတသရဏဂုံဖြစ်၏'ဟူ၍ သင့်လျော်သလို မှတ်ယူနိုင်ရန် ဤယခု နောက်နည်းကို အဋ္ဌကထာဆရာတော်မြတ် ဖွင့်ပြတော်မူအပ်လေသည်။

ဖဏိပါတ အရိုအစောမြုမှ လေးမျိုး ထိုပဏိပါတ ခေါ် သော အရို အသေ ပြုမှု ရှိခိုးမှုသည် ၁-ဆွေမျိုး ဖြစ်၍ ရှိခိုးခြင်း ၂-ကြောက်သဖြင့် အရိုအသေပြုခြင်းရှိခိုးခြင်း ၃-ဆရာ ဖြစ်၍ အရိုအသေပြုခြင်း ရှိခိုးခြင်း ၄-မြတ်သောအလှူကို ခံယူ ထိုက်

၇၀၂

သည့် ရတနာသုံးတန် ဝတ္ထုမှန် အနေဖြင့် အရှိအသေပြုခြင်း ရှိခိုးခြင်း ဟူ၍ လေးမျိုး ပြားပြန်လေသည်။ ထိုလေးမျိုးတို့အနက် ၄-အမှတ်ပြပါ မြတ်သောအလှူကို ခံယူထိုက် သည့် ရတနာသုံးတန် ဝတ္ထုမှန်အနေဖြင့် အရိုအသေပြုမှ ရှိခိုးမှသာလျှင် ပဏ္ဓိပါတ သရဏဂုံမြောက်လေသည်၊ ကျန်ယုံးမျိုးဖြင့် ရှိသေမှု ရှိခိုးမှု

ကား သရဏဂုံ မမြောက်ပေ။ မှန်၏——ချီးမွမ်းအပ် မြတ်သောရတနာမှန်အနေဖြင့် ရိုသေမြတ်နိုး ရှိခိုးမှတ်ယူမှသာ သရဏဂုံ မြောက်လေသည်၊စစ်မှန်သော ဘုရား တရား သံဃာ=ရတနာသုံးပါးကို စွန့်ပယ်၍ အခြား မစစ်မမှန်သည့် ဘုရား အမည်ခံ တရားအမည်ခံ သံဃာအမည်ခံများကို စစ်မှန်သော ဘုရား တရား သံဃာ ရတနာ အနေဖြင့် ရိုသေမြတ်နိုး ရှိခိုး ကိုးကွယ်မှသာ သရဏဂုံ ပျက်လေသည်။

ထို့ကြောင့် ၁-အမှတ်မထင် အကြင်သာကီဝင်မင်း ကောလိယမင်း သည် "မြတ်စွာဘုရားသည် ငါတို့၏ မဟာ ဆွေတော် မျိုးတော် ဖြစ် သည်"ဟု အောက်မေ့ကာ ရှိခိုးငြားအံ့၊ထိုသူသည် သရဏဂုံကို ခံယူ**အပ်** သည် မမည်။

၂-အမှတ်မထင် အကြင်သူသည် ''ရဟန်'ဂေါတမသည် မင်းအပူ ဇော်ခံပုဂ္ဂိုလ် တန်ခိုး အာနုဘော် ကြီးသော ပုဂ္ဂိုလ်ဖြစ်လေသည်၊ သူ့ကို ရှိခိုးမှု ငါမပြုခဲ့လျှင် ငါ၏ အကျိုးမဲ့ကိုသော်မူလည်း ပြုလေရာ၏" ဟု အောက်မေ့ကြောက်ရွှံ့သဖြင့် ရှိခိုးငြားအံ့၊ ထိုသူသည်လည်း သရဏဂုံ ကို ခံယူအပ်သည် မမည်။

ု-အမှတ်မထင် အကြင် သူသည် မြတ်စွာဘုရား ဘုရား မဖြစ်မီ ဘုရားအလောင်းတော် ဖြစ်စဉ် အခါ၌ အလောင်းတော်သူမြတ်ထံ အတတ်ပညာ တစုံတရာ သင်ကြားခဲ့ဘူးသည်ကို အောက်မေ့ကာ ဘုရား ဖြစ်တော်မူသော အခါ၌ ''ငါ၏ဆရာ ဖြစ်ခဲ့ပေသည်''ဟု အောက်မေ့ ကာ ရှိခိုးငြားအံ့၊ အမှတ်မထင် အကြင်သူသည်လည်း မြတ်စွာဘုရား ဖြစ်သောအခါ— စဘုခာ ဝိတဇေ ဘောဂေ၊ ပဏ္ဍိတော စာရမာဝသံ။ ကေန တောဂံ ဘုခ္ညေယူ၊ ဒွီဟိ ကမ္မံ ပယောဇယေ။ စတုတ္ထဥ္ နိဓာပေယူ၊ အာပဒါသု ဘဝိဿတိ။ အိမ်ရာကို စိုးအုပ်နေသော ပညာရှိ မင်းယောက်ျားသည် မိမိရရှိ သော စည်းစိမ်ဥစ္စာများကို လေးပုံ ပုံပြီးနောက် တပုံသော ဥစ္စာဖြင့်

[48

လူ့စည်းစိမ်ကို ခံစားသုံးဆောင်ရမည်၊ နှစ်ပုံသော ဥစ္စာတို့ဖြင့် မိမိ အလုပ်ကို ဆက်၍ လုပ်ဆောင်ရမည်၊ စတုတ္ထ အပုံကိုကား ဘေးရန် ရောက်ခဲ့သော် သုံးစွဲရန် ဖြစ်စိမ့်မည်' ဟု ရည်ရွယ်၍ သိမ်းထားရမည်။ (=မိမိရောင်းဝယ်ဖောက်ကား၍ ငွေ-၁ဝဝိ/ကျပ်တရာ အမြတ်အစွန်း ရရှိလာလျှင် ထိုကျပ်တရာကို လေးပုံပြု၍ တပုံ-၂၅ိ/နှစ်ဆယ့်ငါးကျပ်ဖြင့် အိမ်ထောင်မှ လောက်အောင်သုံးရမည်၊ နှစ်ပုံဖြစ်သည့် ၂ဝိ / ကျပ် ငါးဆယ်ကို အလုပ်ထဲ၌ ပြန်၍ ရင်းနှီးရမည်၊ စတုတ္ထ အပုံဖြစ်သည့် ၂၅ိ/ ကျပ် အစိတ်ကို ဘေးရန် ပေါ် ပေါက်လျှင် အသုံးပြုရန် သိမ်းထား ရမည်)—

ဤကဲ့သို့သော လောကီကြီးပွါးရေးဆိုင်ရာ ဆုံးမချက်ကို သင်ကြား၍ လောကီကြီးပွါးရေး ညွှန်ကြားပေးပေသည်ဟု စိတ်ကရည်ရွယ်၍ "ငါ၏ ဆရာ ဖြစ်ပါပေသည်" ဟု အောက်မေ့ကာ ရှိခိုးငြားအံ့၊ ထိုသူနှစ်ဦး လုံးပင် သရဏဂုံကို ခံယူအပ်သည် မမည်။

၄-အမှတ်မထင် အကြင် သူသည်ကား ''ဤ မြတ်စွာဘုရားသည် လောက၌ နောက်နောက်ဘဝ အကျိုးရအောင် ပျိုးချတုံလတ် မြတ် သောအလျှကို ခံယူတော်မူထိုက်သော ရတနာစစ်ရတနာမှန် ဖြစ်တော် မူ၏''ဟု အောက်မေ့ကာ ရှိခိုး၏၊ ထိုသူသည်သာလျှင် သရဏဂုံကို ခံယူ အပ်သည် မည်၏။

ဆက်ဦးအံ့—ဤကဲ့သို့ အဂ္ဂဒက္ခိဏေယျပုဂ္ဂိုလ်=မြတ်သောအလှူကို ခံထိုက်သော ပုဂ္ဂိုလ်အနေဖြင့် ဘုရားရှင်ကို သိရှိကာ သရဏဂုံ ခံယူပြီးသော ဥပါသကာ ဥပါသိကာ၏ အဖို့ရာ သာသနာပြင်ပတိတ္ထိတို့၌ တိတ္ထိရဟန်းပြုနေသော ဆွေမျိုးဖြစ်သူကို ''ဤသူကား ငါ၏ ဆွေမျိုး ဖြစ်သည်' ဟု အောက်မေ့ကာ ရှိခိုးသော်လည်း သရဏဂုံမပျက်၊ တိတ္ထိရဟန်းမဟုတ်သူ ဆွေမျိုးတော်စပ်သော ပကတိလူကို ရှိခိုးမူကား အဘယ် ဆိုဖွယ်ရှိအံ့နည်း၊ သရဏဂုံ မပျက်သည်သာတည်း ( ၁ )။ ထို့အတူ သရဏဂုံ ခံယူပြီးသော ဥပါသကာ, ဥပါသိကာ၏ အဖို့ရာ တိုင်းပြည် အုပ်ချုပ် မင်းပြုလုပ်သူကို ရှိမခိုးလျှင် အကျိုးမဲ့ကို ပြုမည်စိုး၍ ရှိခိုးသော်လည်း သရဏဂုံ မပျက်ချေ၊ မှန်၏ – ထို မင်းဖြစ်သောသူသည် တိုင်းပြည်အလုံးက ပူဇော်အပ်သူဖြစ်ရကား ရှိမခိုး အပ်လျှင် အကျိုးမဲ့ကိုသော်လည်း ပြုလေရာ၏၊ ထို့ကြောင့် ရှိခိုးရ မည်သာ၊ ထိုသို့ မင်းကို ကြောက်သဖြင့် ရှိခိုးသော်လည်း သရဏဂုံ မပျက် (၂)။ ထို့ အတူ အတတ်ပညာ တစုံတရာ သင်ကြားပြသပေး

ထိုလောက်ီသရဏဂုံ့လောကုတ္တရာသရဏဂုံ – နှစ်ပါးတို့တွင် လောက်ီ သရဏဂုံသည် ရတနာသုံးပါးတို့၌ ဂုဏ်ကျေးဇူးကိုမသိခြင်း ယိုမှားခြင်း အလွဲလွဲအမှားမှား စွဲယူမှတ်ထင်ခြင်း – စသည်တို့ကြောင့် ညစ်နွှမ်း၏၊ အရောင်မလက် မပြန့်ပြူး မကြီးကျယ်။ လောကုတ္တရာသရဏဂုံမှာကား ညစ်နွမ်းမှုဟူ၍မရှိ၊ အမြဲတစေ သန့်ရှင်းစင်ကြယ်လျက် ရှိချေ၏။

( စ ) သရဏဂို၏ ညစ်နွှစ်းခြင်း

ဖော်ပြရာပါ လောက်သရဏဂုံ့လောကုတ္တရာသရဏဂုံ နှစ်မျိုးတို့တွင် **အရိယဖိုလ်**လေးပါးတို့သည် လောကုတ္တရာသရဏဂုံ (=မဂ်စိတ္တုပ္ပါဒ်)၏ အကျိုးရင်း ဖြစ်ကုန်၏၊ သံသရာဝဋ်ဒုက္ခ၏ ကုန်ခန်းချုပ်ငြိမ်းခြင်းသည် အကျိုးဆက် အကျိုးဖျား အာနိသံသမည်၏။ တနည်းကား အနိစ္စ **ဒုက္ခ္တအနတ္တဖြစ်သော ရုပ်နာမ်ဓမ္မ** သင်္ခါရတို့ကို ဘယ်သောအခါမှာမှ နိစ္စဟူ၍ သုခဟူ၍ အတ္တဟူ၍ မစွဲယူခြင်း – စသည်သည် လောကုတ္တရာ **သရဏဂုံ၏ အကျိုးဆက်မည်၏။ ဘဝသမ္ပတ္တိ**=သုဂတိ**ဘဝ**သို့ ကပ်ရောက် ရခြင်း ဘောဂသမ္ပတ္တိ = စည်းစိမ်ဥစ္စာနှင့်ပြည့်စုံခြင်း – စသည်သည် လောကီသရဏဂုံ၏ အကျိုးမည်၏။ ။ဤကား သရဏဂုံ၏အကျိုး တည်း။

(င) သရထဂို၏အဘျိုး

သော ဆရာဖြစ်ဘူးသည့် တိတ္ထိဖြစ်သောသူကိုပင်သော်လည်း ''ဤသူ သည် ငါ၏ဆရာ ဖြစ်ခဲ့ဘူးပြီ"ဟု ကြံစည်အောက်မေ့ကာ ရှိခိုးသော (သရဏဂုံတည်သူ) ဥပါသကာအဖို့လည်း သရဏဂုံမပျက် (၃)။ဤသို့ ဆိုအပ်ပြီးအတိုင်း သရဏဂုံအပြားကို သိမ္မတ်ရာ၏။

မဟာဗုဒ္ဓဝင 43

 $\cdot 200$ 

ထိုလောကီသရဏဂုံ၏ ပျက်စီးခြင်းသည် ၁-အပြစ်ရှိသောပျက်စီး ခြင်း၊ ၂-အပြစ်မရှိသောပျက်စီးခြင်းဟူ၍ နှစ်မျိုးရှိ၏။ ထိုနှစ်မျိုးတို့တွင် ၁-ရတနာသုံးပါးမှတပါး အခြားတိတ္ထိဆရာ – စသည်တို့၌ ''မိမိကိုယ်ကို

(ဆ) သရဏဂုံ၏ ပျက်စီးခြင်း သရဏဂုံနှစ်ပါးတို့တွင် လောကုတ္တရာသရဏဂုံမှာ ဘယ်သောအခါ မ္**ာမ္** ပျက်စီးသောဟူ၍ မရှိ၊ မုန်၏ – လောကုတ္တရာသရဏဂုံတည်ပြီးသူ ဖြစ်သည့် အရိယာသူတော်ကောင်းသည် တမလွန်လောက ဟိုဘဝ၌ သော်လည်း ရတနာသုံးပါးမှတပါး အခြားသူကို ဆရာဟူ၍ မညွှန်ပြ တော့ချေ။ လောကီသရဏဂုံမှာသာ ပျက်စီးခြင်းရှိသည်။

ဤဥပါသကၥအရာ၌လည်း----(က) ဥပါသကာမည်သောသူ ( ခ )- ဥပါသကာမည်ကြောင်း ( ဂ ) ဥပါသကာ၏ သီလ္ (ဃ) ဥပါသကာ၏ အသက်မွေးမှု ( င ) ဥပါသကာ၏ ပျက်စီးခြင်း ( စ ) ဥပါသကာ၏ ပြည့်စုံခြင်း **≃ဤ**ြောက်**ပါးကို နားလ**ည်သင့်၏။ (က) ဥပါသကာၿည်သေ့ဘသူ ထိုခြောက်ပါးတို့တွင် "အဘယ်သို့သောသူသည် ဥပါသကာ မည် သနည်း "ဟူမူ အမျိုးယုတ်ညံ့မဟူ သရဏဂုံတည်သူမှန်သမျှသည် ဥပါ-သကာမည်၏။ (ဆိုင်ရာသာဓကကို သံ၊ ၃၊ ၃၄၄-မျက်နှာမှ ယူလေ)။

ဤ၌ ဥပါသကၥနှင့်စပ်၍မှ<mark>တ်ဖွယ်ကိုလည်း အ</mark>ကျဉ်းမျှ ဖော်ပြဦးအံ့၊

## ဥပါသကၥနှင့် စပ်၍ မှတ်ဖွယ်

အပ်နှင်းသောအခြင်းအရာ'' အစရှိသော ရှေးဖော်ပြရာပါ အခြင်းအရာ လေးပါးတို့အနက် တပါးပါးသောအခြင်းအရာဖြင့် ဆည်းကပ်ကိုးကွယ် လျှင် သရဏဂိုလည်း ပျက်၍ တဏၟာ ့ဒိဋ္ဌိအစရှိသော အကုသိုလ်အပြစ် တ္မိနှင့်လည်း တကွဖြစ်သောကြောင့် မကောင်းသော ဆင်းရဲဒုက္ခအကျိုး ကို ပေး၏။ ၂-ဤဘဝ ကိုယ်ခန္ဓာပြတ်ကြွေ စုတေသောအခါ ခံယူရင်း လောကီသရဏဂုံပျက်၏၊ သို့သော် သရဏဂုံပျက်ရုံမျှသာဖြစ်၍ တစုံတခု အကုသိုလ်မဟုတ်သောကြော**င့် အပြ**စ်မရှိ။ ။ (ယနေ့ ဗု<mark>ဒ္ဓ</mark>ဘာသ**ာ**ဝင် သူတော်စင်တို့ ဆောက်တည်<mark>အပ်</mark>သော သရဏဂုံသည် လောကီသရဏဂုံ ဖြစ်၏၊ ထိုလောကီသရဏဂုံသည် သိက္ခာပုဒ်ကို ဆောက်တည်ခြင်းကဲ့သို့ ကာလအပိုင်းအခြားကို မပြုမူ၍ ဆောက်တည်အပ်ရကား အသက်ပျက် ဆုံးမှသရဏဂုံလည်း ဆုံးလေ ပျက်လေတော့သည်၊ ထိုကဲ့သို့ သေသဖြင့် သရဏဂိုပျက်ခြင်းကား တဏုာ ့ခ်ိဋ္ဌိ-အစရှိသော အကုသိုလ်အပြစ်တရား များ မပါရှိ၍ အပြစ်မရှိသော ပျက်စီးခြင်းသာ ဖြစ်၏။ ။ဤကား သရဏဂုံ၏ ပျက်စီးခြင်းကို ပြဆိုချက်တည်း။(သုတ်သီလက္ခန်အဋ္ဌကထာ၊ စၥမျက်နှာ ၂၀၅။ ပ။ ၂၀၉-မှ)။

ဥပါသကၥနှင့် စစ်၍ မှတ်ဖွယ် ရတနာ၂ ၇၀၅

**''ဥ**ပါသကာ၏ ပျက်စီးခြင်းကား အဘယ်နည်း''ဟူမူ ရှေးဖော်ပြ ရာပါ ငါးပါးသီလနှင့် တရားသောအသက်မွေးမှုတို့၏ ပျက်စီးခြင်းသည် ဥပါသကာ၏ ပျက်စီးခြင်းမည်၏။ ( ငါးပါးသီလ ပျက်စီးလျှင်၎င်း မိစ္ဆာကုန်သွယ်ခြင်း ၅-မျိုးတို့တွင် တမျိုးမျိုးဖြင့် ကုန်သွယ်၍ အသက် မွေးလျှင်၎င်း ဥပါသကၥ၏ အဖြစ် ပျက်စီးလေတော့၏ဟု ဆိုလိုသည်)။ ထို့ပြင် ဥပါသကာကြမ်း ဥပါသကာညစ် စက်ဆုပ်ဖွယ်သော ဥပါသကာ ၏ အဖြစ်ကို ပြုတတ်သည့် ၁-သဒ္ဓါတရား မရှိခြင်း ၂-ကိုယ်ကျင့်သီလ မရှိခြင်း ၃-လူမလိမ္မာ ပညာမဲ့သူတို့ကြံဆအပ်သည့် အမြင်အကြား အတွေ့ ဟူသော လောက်မင်္ဂလာတို့နှင့် ပြည့်စုံခြင်း ထိုလောက်မင်္ဂလာ တို့ကိုသာ လိုက်စားခြင်း ၄ ကုသိုလ်က အကုသိုလ်ကံကို မယုံကြည်ပဲ မင်္ဂလာကိုသာ အနှစ်သာရအားဖြင့် ယုံကြည်ခြင်း ၅-သဗ္ဗညူမြတ်စွာ သာသနာပြင်ပ တိတ္ထိတို့၏ အယူဝါဒ၌ မြတ်သော အလျှခံ ပုဂ္ဂိုလ်ရှိနိုး

(c) ဥပါသကၥ၏ ပျက်စီးခြင်း

''ဥပါသကာ၏ အသက်မွေးမှုကား အဘယ်နည်း''ဟူမူ ၁-လက်နက် ရောင်းဝယ် ကုန်သွယ်ခြင်း ၂.လူကို ရောင်းဝယ် ကုန့်သွယ်ခြင်း ၃-အသားငါးကို ရောင်းဝယ်ကုန်သွယ်ခြင်း ၄-သေအရက်ကို ရောင်းဝယ် ကုန်သွယ်ခြင်း ၅-အဆိုပ်ကို ရောင်းဝယ် ကုန်သွယ်ခြင်းဆဤမိစ္ဆာ ကုန်သွယ်ခြင်း ၅-မျိုးကို ရှောင်ရှား၍ တရားနှင့် အညီ နွှားကျောင်း၍ ကုန်သွယ်၍ လယ်လုပ်၍ အသက်မွေးခြင်းသည် ဥပါသကာ၏ အသက် မွေးမှုမည်၏။ (သာဓကကို အံ၊ ၂၊ စာမျက်နှာ ၁ဂ၃-မှ ယူလေ။)

ဥပါသကၥ၏အသက်ၔွေးမှု

"ဥပါသကာ၏သီလကား အဘယ်နည်း"ဟူမူ ငါးပါးသီလသည် ဥပါသကာ၏သီလမည်၏။ (သာဓကကို သံ၊ ၃၊ ၃၄၅-မျက်နှာမှယူလေ)။

(ခ) ဥပါသကၥမည်ကြောင်း "အဘယ့်ကြောင့် ဥပါသကာမည်သနည်း"ဟူမူ ဘုရား တရား သံဃာ=ရတနာသုံးပါးကို ဆည်းကပ်တတ်သောကြောင့် ဥပါသကာ မည်၏။ (ဥပါသတီတိ ဥပါသကော။ ဥပါသတိ= ရတနာသုံးပါးကို ဆည်းကပ်တတ်၏။ ဇ္ူတိ တသ္မာ=ထို့ကြောင့်။ ဥပါသကော= ဥပါသကမည်၏။ ဥပါသကော=ရတနာသုံးပါးကို ဆည်းကပ်တတ်သူ ဒါယက၁။ ဤက၁း ၀စနတ္ထတည်း )။ (ဂ) ဥပါသကၥ၏သီလ

မဟာဗုဒ္ဓဝင်

ုရီဦ

အဇာတသတ်မင်း၏ နစ်နာမှုနှင့် အကျိုးရမှု ထိုနောက် မြတ်စွာဘုရားရှင်သည် အဇာတသတ်မင်း စဲခွါ သွား၍ မကြာမြင့်မီပင် ရဟန်းတော်များကို ''ရဟန်းတို့···· ဤ အဇာတသတ်မင်းသည် မိမိ၏ တည်ရာကို မိမိပင် တူးဖြီဖျက်ဆီး ခဲ့၏၊ ရဟန်းတို့...၍ အဇာတသတ်မင်းသည် တရားစောင့်သော တရားသဖြင့် မင်းပြုသော ခမည်းတော် ဗိန္ဓိသာရမင်းကြီးကို မသတ်မိပါမူ ဤ အဇာတသတ်မင်း၏ သန္တာန်၌ ဤနေရာမှာပင် လျှင် သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ်အမြင် ဖြစ်ပေါ် လေရာ၏၊ (ဤမင်း သည် ဤနေရာမှာပင် သောတာပန်တည် အရိယာ ဖြစ်လေရာ ၏)''ဟု မိန့်တော်မူ၏။

"ဥပါသကာ၏ ပြည့်စုံခြင်းကား အဘယ်နည်း"ဟူမူ ရှေးဖော်ပြရာ ပ၊ ငါးပါးသီလ တရားသော အသက်မွေးမှုတို့နှင့် ပြည့်စုံခြင်းသည် ဥပါ-သကာ၏ ပြည့်စုံခြင်းမည်၏၊ (ငါးပါးသီလ မပျက်စီးလျှင် တရားသော အသက်မွေးမှု မပျက်စီးလျှင် ဥပါသကာ၏အဖြစ် ပြည့်စုံနေ၏ဟု ဆိုလို သည်)။ထို့ပြင် ရတနာနှင့်တူသော ဥပါသကာ ပဒုမာကြာနှင့်တူသော ဥပါသကာ, ကြာပုဏ္ဏရိက်နှင့်တူသော ဥပါသကာအဖြစ်ကို ပြုတတ်သည့် ၁-သခ္ဓါတရားရှိခြင်း ၂-ကိုယ်ကျင့်သီလမပျက်စီးခြင်း ၃-လောကီမင်္ဂလာ တို့ကို မလိုက်စားခြင်း ၄-လောကီမင်္ဂလာများကို မယုံကြည်ပဲ ကုသိုလ် အကုသိုလ်ကံကိုသာ ယုံကြည်ခြင်း ၅-သာသနာပြင်ပ တိတ္ထိတို့၏ အယူ ဝါဒ၌ မြတ်သော အလျ၊ခံပုဂ္ဂိုလ် ရှိနိုး မျှော်ကိုး ရှာမှီးမှုမပြုပဲ ကုသိုလ် ကောင်းမှု ပြုလုပ်လျှင် ဤ သာသနာတော်၌ ဦးစားပေး ရှေးဦးစွာ ပြုလုပ်ပြီးနောက်မှ တိတ္ထိတို့၏ ဝါဒသာသနာ၌ ပြုလုပ်ခြင်း ဤထရား ငါးပါးသည် ဥပါသကာ၏ ပြည့်စုံခြင်းမည်၏၊ (ဤတရားငါးပါး ထင်ရှား ရှိနေလျှင် ဥပါသကာ၏အဖြစ် ပြည့်စုံနေ၏ဟု ဆိုလိုသည်)။ (သာဓကကို အံ၊ ၂၊ ၁ဂ၁-မှ ယူလေ)။

မျှော်ကိုးရှာမှီးလျက် ကုသိုလ်ကောင်းမှု ပြုလုပ်လျှင် တိတ္ထိတို့၏ အယူ ဝါဒ၌ ဦးစားပေး ရှေးဦးစွာ ပြူလုပ်ပြီးနောက်မှ ဘုရားသာသနာ၌ ပြုလုပ်ခြင်း ဤတရားငါးပါးသည် ဥပါသကာ၏ ပျက်စီးခြင်း မည်၏၊ (ဤတရားငါးပါး ဖြစ်လာလျှင် ဥပါသကာအဖြစ် ပျက်စီးတော့၏-ဟု ဆိုလိုသည်)။ (သာဓကကို အံ၊ ၂၊ ၁ဂ၁-မှ ယူလေ။) (၈) ဥ၀ါသကာ၏ ပြည့်စုံခြင်း

ရတနာ] အဇာတသတ်မင်း၏ နစ်နာမှုနှင့် အကျိုးရမှု ၇၀၇

ဤ၌ "ဤ အဇာတသတ်မင်းသည် ခမည်းတော်ကို မသတ်မိ ခဲ့ပါမှ ယခု သာမညဖလသုတ်ကို ကြားနာသောအခါ ဤနေရာ၌ ထိုင်နေလျက်ပင် သောတာပတ္တိမဂ်သို့ ရောက်လေရာ၏၊ ယခုမှာမူ ဒေဝဒတ်တည်းဟူသော မိတ်ဆွေမကောင်းနှင့် ပေါင်းသင်းမိ သည့်အတွက် သောတာပတ္တိမဂ်က္မဏ်၏ အန္တရာထ် ဖြစ်ရှိလေ တော့၏။ ထိုသိုပင် ဖြစ်သော်လည်း ဤအဇာဟသတ်မင်းသည် ငါဘုရားကို ဆည်းကပ်၍ ရတနာသုံးပါးကို ကိုးကွယ်ရာဟူ၍ ဆည်းကပ်သောကြောင့်၎င်း, သူ၏ ဆည်းကပ်ရာ ငါဘုရား၏ သာသနာ**သုံးရ**ပ်က မြတ်လှ ကြီးမားလှသောကြောင့်၎င်း ဥပမာ အားဖြင့် တစုံတယောက်သော ယောက်ျားသည် လူသတ်မှုကို ကျူးလွန်မိ၍ သေစားသေရန် အပြစ်ဒဏ်ကို ခံရမည်ဖြစ်သော် လည်း အမှီကောင်းကို ရရှိသည့်အတွက် ပန်းတဆုပ်မျှသော လက်ဆောင်ဖြင့် (ဝါ-ပန်းတဆုပ်မျှသော ဥစ္စာဒဏ်ကို ပေး ဆောင်ကာ) သေဒဏ်မှ လွတ်သကဲ့သို့ ဤ အတူပင် အဖကို သတ်ခြင်းတည်းဟူသော အာနန္တရိယကံကြောင့် အ၀ီစိငရဲ၌ ဖြစ် ထိုက်သော်လည်း ငါဘုရားသာသနာဝတည်းဟူသော အမှီကောင်း ကို ရရှိသည့်အတွက် လောဟကုမ္တီငရဲ၌သာ (သေပြီးနောက်) ဖြစ်ပြီးလျှင် အနှစ်သုံးသောင်းကြာ အောက်သို့မြှပ်၍ အောက် အပြင်သို့ ရောက်ရှိကာ တဖန် အနှစ်သုံးသောင်းကြာ အတက်သို့ တက်၍ အထက်အနားရေး အပြင်သို့ ရောက်ရှိလတ်၍ (အနှစ် ခြောက်သောင်းကြာလျှင်) ထို လောဟကုမ္ဘီငရဲမှ လွှတ်မြောက် නිහාති "ගතිනාතිය පිනිනාක සංවේතාති කතිබ් සිදියකරි

မလာ၁မ်ဒီဝင္

၇၀၀

(ဤ၌။ ။အဇာတသတ်မင်း အကျိုးရမှု မှတ်ဖွယ်အထူးကို အဋ္ဌ-ကထာမှ ထုတ်ဆောင် ဖော်ပြဦးအံ့—"ဤသာမညဖလသုတ်ကို ကြား နာရ၍ အဇာတသတ်မင်းသည် တစုံတခုသော အကျိုးအာနိသင်ကို ရအပ်ပါ၏လော"ဟု မေးဖွယ်ရှိ၏။

အဖြေကား — ကြီးစွာသော အကျိုးအာနိသင်ကို ရအပ်ပါ၏၊ ရပုံမှာ....ဤမင်းသည် ခမည်းတော်ကို သတ်ပြီးသော အခါမှစ၍ ဒုဂ္ဂတိ နိမိတ်တို့သာ ထင်နေသဖြင့် နေ့နေ့ညဉ့်ညဉ့် အိပ်စက်ခွင့်ကို မရခဲ့ချေး ရတနာ] အဇာတသတ်မင်း၏ ဗောဓိဘ္ဍဏ်မှတ်ဖွယ် ၇၀၉

မြတ်စွာဘုရားရှင်ထံတော်သို့ ဆည်းကပ်၍ ချိုမြိန်လှစွာ ဩဇာရှိသော ဤသာမညဖလသုတ် တရားဒေသနာကို ကြားနာရသောအခါမှစ၍ နေ့နေ့ညဉ့်ညဉ့် ချမ်းသာစွာ အိပ်စက်ခွင့်ကို ရလေ၏။ ရတနာသုံးပါး တို့အားလည်း ကြီးစွာသော ပူဇော်သက္ကာရမှုကို ပြုလေသည်၊ ဤ အဇာဘသတ်မင်းနှင့်တူသော ပုထုဇန်တို့သန္တာန်၌ဖြစ်သည့် သဒ္ဓါတရား (=ပေါထုဇွနိကသဒ္ဓါတရား) နှင့် ပြည့်စုံသူ အခြားတလူမျှ မရှိချေ။ ( အိပ်စက်ခွင့်ကိုရခြင်း ရတနာသုံးပါး၌ ပူဇော်သက္ကာရမှုပြုသည့် ကောင်းမှုကုသိုလ်ကိုရခြင်း ရတနာသုံးပါး၌ ပူဇော်သက္ကာရမှုပြုသည့် ကောင်းမှုကုသိုလ်ကိုရခြင်း ရတနာသုံးပါး၌ ပူဇော်သက္ကာရမှုပြုသည့် ကောင်းမှုကုသိုလ်ကိုရခြင်း ရတနာသုံးပါး၌ ပူဇော်သက္ကာရမှုပြုသည့် တာမလွန်လောက နောက်အနာဂတ်အတွက်မှာလည်း ဝိဇိတာဝီအမည် ရှိသော ပစ္စေကဗုဒ္ဓါဖြစ်၍ ပရိနိဗ္ဗာန်ဝင်စံချုပ်ငြိမ်း ဒုက္ခဇာတ်သိမ်း ရပေလိမ့်မည်။ ဤကား တမလွန်အကျိုးတည်း။

အဖာဘာသတ်မင်း၏ ဗောဓိညာဏ်မှတ်ဖွယ်

ဤအရာ၌ "အဇာတသတ်မင်းအား အဖသတ်မှုဆအာနန္တရိယ-ကမ္မန္တရာယ်မရှိလျှင် ထိုနေရာ၌ပင် အကယ်၍ သောတာပတ္တိမဂ်ိဉာဏ် ဖြစ်ပေါ် လိမ့်မည်မှန်က အဘယ်သို့လျှင် နောက်အနာဂတ် ကာလ၌ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါဖြစ်၍ ပရိနိဗ္ဗာန်စံနိုင်ပါအံ့နည်း။ အကယ်၍နောက်အနာဂတ် ကာလ၌ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါဖြစ်၍ ပရိနိဗ္ဗာန် စီလိမ့်မည်မှန်က အဘယ်သို့လျင် ထိုနေရာ၌ပင် သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ် ဖြစ်ပေါ်နိုင်အံ့နည်း၊ ပစ္စေက ဗောဓိဉာဏ်မှာ ၁-မနုဿတ္တ၊ ၂-လိင်္ဂသမ္ပတ္တိ၊ ၃-ဝိဂတာသဝဒဿနု၊ ၄∙အဓိကာရ၊၅-ဆန္ဒတာ=ဤအင်္ဂါ ၅-ရပ်နှင့်ပြည့်စုံမှ ဆုတောင်းပြည့်၍ သာဝကဗောဓိဉာဏ်မှာ ၁-အဓိကာရ၊၂-ဆန္ဒတာ=ဤအင်္ဂါ ၂-ရပ်နှင့် ပြည့်စုံလျှင် ဆုတောင်းပြည့်နိုင်၏၊ ပါရမီဖြည့်ရာကာလအားဖြင့်လည်း ပစ္စေကဗောဓိဉာဏ်အတွက် ၂-သင်္ချေနှင့် ကမ္ဘာတသိန်းကြာ ပါရမီဖြည့် ရ၍ သာဝကဗောဓိဉာဏ်အတွက် အဂ္ဂသာဝကဖြစ်လျှင် ၁-သင်္ချေနှင့် ကမ္ဘာတသိန်း, မဟာသာဝကဖြစ်လျှင် ကမ္ဘာတသိန်းကြာ ပါရမီဖြည့် ရသည်၊ သစ္စာလေးပါး တရားသိပုံအားဖြင့်လည်း ပစ္စေကဗုဒ္ဓါတို့မှာ ဆရာမရှိပဲ မိမိတို့၏ ပင်ကိုယ်ဉာဏ်ဖြင့် သစ္စာလေးပါးတရားကိုသိ၍ သာဝကပုဂ္ဂိုလ်တို့မှာ ဆရာကို အမှီရမှ သစ္စာလေးပါးတရားကို သိကြ သည်၊ သို့ရကား ပစ္စေကဗောဓိဉာဏ်နှင့် သာဝကဗောဓိဉာဏ်တို့သည် အခြေခံအကြောင်းရင်းအားဖြင့် မတူကြသည်မဟုတ်လော''ဟူ၍ မေး ဖွယ်ရှိ၏။ (နက်နဲလှ၏၊ သတိကြီးစွာထား၍ စဉ်းစားကြလေ)။

၇၁၀

အဖြေကား—-စောဒကဆရာ မေးသည့်အတိုင်း ဆန့်ကျင်မှု မရှိနိုင်၊ မဖြစ်နိုင်ချေ။ အကြောင်းကား ဤအဇာတသတ်မင်းအဖို့ရာ ဤဘဝမှ စုတေ၍လောဟကုမ္ဘီငရဲ၌ အနှစ်ခြောက်သောင်းကြာ ကျက်ပြီးနောက် မှ ပစ္စေကဗောဓိဉာဏ်၏ အဆောက်အဦတို့ကို ဖြည့်ကျင့်အပ်မည် ဖြစ်သောကြောင့်တည်း။ မှန်၏–သာဝကဗောဓိဉာဏ်ဖြင့် ကျွတ်တမ်း ဝင်ကြမည့် ပုဂ္ဂိုလ်တို့သည်လည်း ထိုသာဝကဗောဓိဉာဏ်၏ အကြောင်း များ ပေါင်းဆိုညီညွတ်မှု မရှိခဲ့သော် နောက်အခါ ကာလတပါး၌ ပစ္စေက ဗောဓိဉာဏ်ဖြင့် ကျွတ်တမ်းဝင်ကြကုန်လတ္တံ့၊ အကြောင်းကား— ထိုသို့ ပစ္စေကဗောဓိဉာဏ်ဖြင့် ကျွတ်တမ်းဝင်ရန် ဆုပန်မှု၏ ဖြစ်သင့် သောကြောင့်တည်း။ ။ (ဤကား ပဌမဆရာတို့၏ အဖြေတည်း။ ဤပဌမဆရာတို့၏ အလိုအားဖြင့် အဇာတသတ်မင်းမှာ အကြောင်း ညီညွတ်လျှင် ဤဘဝမှာပင် သာဝကဗောဓိဉာဏ်ဖြင့် ကျွတ်တမ်းဝင်မည့် သူ (သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ်ကို ရရှိမည့်သူ) မုန်သော်လည်း ဒေဝဒတ် တည်းဟူသော မိတ်မကောင်းနှင့် ပေါင်းသင်းမိသောကြောင့် သာဝက ဗောဓိဉာဏ်ဖြင့် ကျွတ်တမ်းဝင်ရမည့် အကြောင်းများ ပေါင်းဆုံညီညွတ် မှု မရှိပဲ ပျက်စီးကုန်၍ ဤဘဝ သောတာပတ္တိမဂ်ကို မရပဲရှိခဲ့လေသည်။ သို့သော် ထိုမင်းသည် နောက်အခါ၌ ပစ္စေကဗောဓိဉာဏ်၏ အဆောက် အဦ ကောင်းမှုများကို ဖြည့်ကျင့်ကာ ထို ပစ္စေကဗောဓိဉာဏ်ဖြင့် ကျွတ်တမ်းဝင်လိမ့်မည်ဟု ဆိုလိုရင်း ဖြစ်သည်)။

အပရေဆရာတို့ အလိုအားဖြင့်–ဤအဇာတသတ်မင်းသည် ပစ္စေက ဗောဓိဉာဏ် အတွက်သာလျှင် ရှေးဆုတောင်းကောင်းမှု ပြုခဲ့ပြီးသူ ဖြစ်သည်၊ မှန်၏– ပစ္စေကဗောဓိဉာဏ်အတွက် ရှေးဆုတောင်းကောင်းမှု ပြုခဲ့ပြီးသူမျှားပင်ဖြစ်ကြသော်လည်း ထိုပစ္စေကဗောဓိအတွက် နိုယတ-ဗျာဒိတ်ကို မရသေးကြလျှင် ထို ပစ္စေကဗောဓိဉာဏ်၏ ရင့်ကျက်မှုသို့ မရောက်သေးသောကြောင့် သက်တော်ထင်ရှား မြတ်စွာဘုရား၏ မျက် မှောက်တော်ဝယ် သာဝကဗောဓိဉာဏ်သို့ ရောက်ကြလိမ့်မည်ဖြစ်သော ကြောင့် မြတ်စွာဘုရားရှင်က 'ရဟန်းတို့...ဤ အဇာတသတ်မင်းသည် အကယ်၍ ဓမည်းတော်မင်းကြီးကို မသတ်မိပါမူ ဤမင်း၏ ခန္ဓာအစဉ် ဝယ် သာမညဖလသုတ်ကို ကြားနာရာ ဤ နေရာ၌ပင် သောတာပတ္တိ မဂ်ဉာဏ်အမြင် ဖြစ်လေရာ၏''ဟူ၍ ဟောတော်မူသည်။ ဆက်ဦးအံ့ – ဘုရားအလောင်း, ပစ္စေကဗုဒ္ဓါအလောင်း, သာဝက အလောင်း ဟူ၍ အလောင်းအလျာ – သုံးမျိုးတို့ ရှိကြသည့်အနက် ဘုရားအလောင်းတော်ကြီးများသာလျှင် ပဉ္စာနန္တရိယကံမှ လွတ်ကြ

## ဤတွင်ေရွကံား မဟာဗုဒ္ဓဝင် စတုတ္ထတွဲတည်း။

အဇာတသ**တ်**မင်း <mark>အကြောင်း ပြီ</mark>း၏။

လေသည်၊ ကျန်သောအလောင်းအလျာ နှစ်မျိုးတို့မှာ အာနန္တရိယကံမှ မလွတ်ကြချေ၊ ထိုစကား မုန်၏–ရှင်ဒေဝဒတ်သည် ပစ္စေကဗောဓိဉာဏ် အတွက် မြသူ (နိယတဗျာဒိတ် ရပြီးသူ)ဖြစ်ပါလျက် မြတ်စွာဘု**ရား** အပေါ်၌ ကာလမြင့်ကြာ ဖြစ်ပွါးလာခဲ့သော အာဃာတ = ရနံ**ငြိုး** ကြောင့် အလွန်ဝန်လေးသော သံဃဘေဒကကံ့ လောဟိတုပ္ပါဒကကံ တည်းဟူသော—အာနန္တရိယကံကြီးများကို လွန်ကျူးလေသည်၊ ဤ သည်ကို ထောက်၍ ပစ္စေကဗုဒ္ဓါအလောင်း, သာဝကဗောဓိအလောင်း တို့မှာ အာနန္တရိယကံမှ မလွတ်နိုင်ကြသေးကြောင်း သိရှိရာ၏။ ထို့ကြောင့် ဤ အဇာတသတ်မင်းသည် အဖသတ်မူ တည်းဟူသော ကမ္မန္တရာယ်ကြောင့် ယခုဘဝ ယခုအခါ သောတာပတ္တိမဂ်ဉာဏ်ကို ရရန် အတွက် အကြောင်းတို့၏ ပေါင်းဆုံညီညွှတ်မှု မရှိတော့ပဲ ပစ္စေက• ဗောဓိနိယာမဖြင့် နောက်အခါဝယ် ဝိဇိတာဝီ - မည်သော ပစ္စေ**က-**ဗုဒ္ဓါဖြစ်၍ ပရိနိဗ္ဗာန် စံလိမ့်မည်ဟူ၍ မုတ်ယူရာ၏။ ဤကာ**း အပရေ** ဆရာတို့၏ဝါဒတည်း။ ။ ဤ နှစ်ဝါဒတို့တွင် သင့်လျော်သေ**ာဝါဒကို** စူးစမ်းဆင်ခြင်၍ မှတ်ယူရာ၏။ (သီလက္ခန်ဋီကာသစ်၊ ဒု<mark>တိယအုပ်</mark>၊ သာမညဖလသုတ်အဖွင့် စာမျက်နှာ ၁၉ဂ–မှ)။

ရတနာ] အဇာတသတ်မင်း၏ ဗော<mark>ဓိဘ္</mark>ငဏ်မှ<mark>တ်ဖွယ် ၇၁၁</mark>

, \_\_\_\_\_ ۲ ج

| မဟာ၁ဗုဒ္မဝင်                                                       |                                                                 |  |  |
|--------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|--|--|
| ප් <i>දෙනෙ</i> දේ දේ                                               | ද පෙළුවෙන                                                       |  |  |
| ောက္စရာစဉ် စၥမျက်နှာ<br>[ အ ]                                      | အက္ခရာစဉ် စၥမျက်နှာ<br>[ အ ]                                    |  |  |
| အကု <b>သို</b> လ် ဝိတက်သုံးပါး ၁၉ဂ<br>အကြီးဆုံး အမြတ်ဆုံးပုဂ္ဂိုလ် | အဇာတသတ်မင်း ကြောက်ရွှံ<br>ခြင်း အကြောင်း ၆၇၉                    |  |  |
| ( ဘုရားရှင် ) ၉၇-၁၀၀                                               | အဇာတသတ်မင်း ခမည်း<br>တော်ကို သတ်စေခြင်း ၆၁၇                     |  |  |
| အကြွင်းမရှိသော အာပတ် ၃၀<br>အကြွင်းရှိသော အာပတ် ၃၀                  | အဇာတသတ်မင်းတို့၏ အဆက်                                           |  |  |
| အကြိမ် ၂၀-မြောက် ဝါ ရာဇဂြိုဟ်<br>ပြည်၌ ကပ်ဆိုတော်မူခြင်း ၃၉၁       | အန္စယ်၌ ငါးဆက်တိုင်တိုင်<br>သားကအဖကို သတ်ကြပုံ ၆ဂ၄              |  |  |
| အကြောင်းနှစ်ပါးကြောင့်<br>မြတ်စွာဘုရားသီတင်း                       | အဇာတသတ်မင်း နောင်တ<br>ရခြင်းအကြောင်း ၆၂၂                        |  |  |
| သုံးရာကို မမေးမိခြင်း ၅ဂ၃<br>အချုပ်အားဖြင့် ဃနုလေးပါးကို           | အဇာတသတ်မည်ခြင်း<br>အကြောင်း ၆၆၄                                 |  |  |
| ပြဆိုခြင်း<br>အဂ္ဂသ၁ဝကနှစ်ပါး၏ ကျေးဇူး ၆၄ဂ                         | အဇာတသတ်မင်း မင်းခမ်း<br>မင်းနားဖြင့် ဘုရားဖူး                   |  |  |
| အင်္ဂတိုင်း ၆၇၀                                                    | ထွက်ကြွခြင်း မြို့<br>အဇာတသတ်မင်း ရဟန်းပြုရ                     |  |  |
| အစဉ်အတိုင်းသောတရား ၃၅ဂ<br>အစေလက(အဓိပ္ပါယ်) ၄ဂ၁                     | ခြင်း၏ အကျိုးကို မေး                                            |  |  |
| အဆွေခင်ပွန်း များအောင်<br>လုပ်နည်း ၂၉၄                             | လျောက်ခြင်း ၆ဂ၂<br>အဇာတသတ်မင်း သရဏဂို<br>အီယူရိ စတ္တာင်းပန်တွန် |  |  |

 $\mathcal{S}_{\mathcal{O}}\mathcal{G}$ 

စၥမျက်နှာ အက္ခရာစဉ် စၥမျက်နှ**ာ** အက္ခရာစဉ် [ 53 | 39 | အတ္တလိပ်ပြာ မဟုတ်ကြောင်း အမ္မဋ္ဌကို ဘုရားရှင်နွှားနှင့်နှိုင်းပုံ ၅၁၉ ဟောတော်မူခြင်း အမ္မဋ္ဌကို သာကီဝင်တို့ ပြောင် 975 အတ္တဝါဒသမားတို့၏ ယူဆချက် ၃၂၃ လှောင်ခြင်းအကြောင်း ງປປ အတ္တသန္ဒိယျာတနုသရဏဂုံ ဂရခ အမ္မဋ္ဌလုလင် ကျွန်မ၏သား အလက်မြက်ဆုံး ကမ္ဘာ့ ဖြစ်ပုံ ეეგ လက်နက်ကြီးလေးမျိုး အမ္မဋ္ဌလုလင်ကိုမြတ်စွာဘုရား 725 ကိုယ်တိုင် တံခါးဖွင့်ပေးခြင်း ၃၆ ങല്ലെന് အဓမ္မဝတ္ထု တဆယ့်ရှစ်ပါး ာ၁၆-၇ အမျိုးကောင်းသားနှစ်ဦးတို့၏ ကိန်းစံကောင် ဟုတ် မဟုတ် 6J အဓမ္မဝါဒီဟု သိကြောင်းတရား တဆယ့်ရှစ်ပါး ကိန်းစံသော ဖလ်ဂူ ၃၁-၅ ງດດ အနရိယ ဝေါဟာရရှစ်ပါး အမြတ်ဆုံးသော ချမ်းသာ ၃၆၀ So အနာထပိဏ်သူဌေး ခုနစ်ရက် အရက် ၁၆-အိုးတိုက်၍ နု၁ဠာဂီရိ ပတ်လုံး ဆွမ်းလုပ်ကျွေးခြင်း ဆင်ကို ဘုရားရှ်င်ထံလွှတ်ခြင်း အကြောင်း 990-0 အကြောင်း ၆၃၂ အနာထပိဏ်သူဌေး ဝိသာခါ အရသာတကာကို တရားအရသာ တို့အား ဘုရားရှင်မိန့်တော် ု ကအောင်နိုင်ပုံအကျယ် J<u></u>J</u> အရိယဝေါဟာရ ရှစ်ပါး မူပုံ 96 ၇၁ အနိစ္စလက္ခဏာကို ထင်ရှား အရှင်အနုရုဒ္ဓါတို့နေထိုင်သော ပြတော်မူခြင်း 511 ഗോ 9 အသံကြီး ၄-မျိုး အရှင်အနုရုဒ္ဓါမထေရ်ကို ခေါင်း ၂၇၁ ၂၂၅၄ အန္တရာယ်မပြုနိုင်သည့် ဘုရားရှင်၏ အရာဝတုပ္ပတ္တောင် အနိဗဒ္ဓဝါ-၂ဝ တပ်၍ ဘုရားမိန့်ကြားပုံ o အရှင်အာနန္ဒာအား နိဗန္ဒဥပဋ္ဌာက ခန့်ကားကော်ပင်ဂိုင်း

မှတ်သားဖွယ် အက္ခရာစဉ်

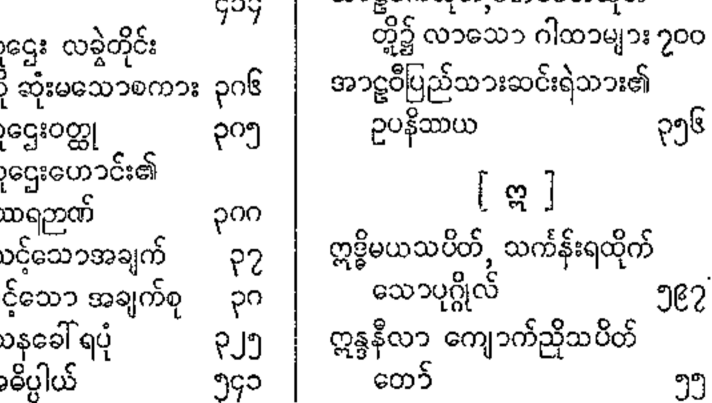
<u>ໃງ</u>

စၥမျက်နှာ စာမျက်နှာ အက္ခရာစဉ် အက္ခရာဝဉ် **အ** 50 အရင်ဂေါတမအကိရိယဝါဒ အရင်မေဆိယ၏ စိတ်သန္တာန်၌ ရှိသူဖြစ်ပုံ အကုသိုလ် ဝိဟက် ဖြစ်ပွါး ററ-മ ၁၉၆ လာခြင်းအကြောင်း အရှင်ဂေါတမ အရသာကင်းသော သဘောရှိသူဖြစ်ပုံ အရှင်မေသိယမထေရ် သော-ဂ၅-၆ တာပတ္တိဖိုလ်၌ တည်ခြင်း အရှင်ဂေါတမ အသုံးမရှိသူ အကြောင်း ဖြစ်ပုံ ၂၀၃ ၀၇-၀ အရှင်မောဂ္ဂလ္လာန်အား ဟုရား အရှင်ဂေါတမ ဥစ္ဆေဒဝါဒ ရှင် ပယ်မြစ်စကား မိန့် ရှိသူဖြစ်ပုံ ငရ-၉၁ တော်မူခြင်း သ၂ <mark>အရှင်ဂေါတမ</mark>စက်ဆုပ်ခြင်း အရှင်မောဂ္ဂလ္လာန်နှင့် နဂါးမင်း သဘောရှိသူဖြစ်ပုံ ၉၁-၂ တို့ တန်ခိုးပြိုင်ကြပုံ 985 အရှင်ရဋ္ဌပါလ မြတ်စွာဘုရားကို အရှင်ဂေါဘမ နတ်ရွှာပဋိသန္ဓေမှ ကင်းသူဖြစ်ပုံ <u>8</u>9-6 ၄၃၆ လျှောက်ထားပုံ အရှင်ဂေါတမ ပူပန်စေတတ်သူ အရှင်ရာဟုလာကို အကြောင်း ဖြစ်ပုံ ပြ၍ များစွာသော တရား 65-2 တော်ကို ဟောတော်မူခြင်း အရင်ဂေါတမ ဖျက်ဆီးတတ်သူ အကြောင်း (အဖျက်သမားကြီးဖြစ်ပုံ)၉၂-၃ 200 အရှင်ရာဟုလာကို မာရ်နတ် အရှင်နန္ဒိယနှင့်အရှင်ကိမိလမထေရ် ခြောက်လှန့်ခြင်း တို့ မြတ်စွာဘုရားကိုလျှောက် အကြောင်း ထားပုံ C အရှင်သာရိပုတ္တရာ၏ လုပ်ငန်း အရှင်ပုက္ကုသာတိ မြတ်စွာဘုရား ရပ်မျှား ၁ဂ၂ ကို ရည်မှန်း၍ ရဟန်းပြုခဲ့ တင်သမိန်၏ နောင်ဘာဖန်

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

်၁၉

| အက္ခရာစဉ်                          | စၥမျက်နှာ               | အက္ခရာစဉ်                 | စာမျက်နှာ      |
|------------------------------------|-------------------------|---------------------------|----------------|
| [ ຫ                                | • ]                     | [ ສ                       | ວ ] ີ້         |
| အဝိညာဏက အသု                        | ິ                       | အာသဝဋ္ဌာနီယတရ             | ား ၁၂၆         |
| အကြောင်း                           | ၣ၂၆                     | အာသဝေါတရား                |                |
| အဝိဟာဘုံသို့ ရော                   |                         | အာဠ္ဝကဘီလူးအဖ             | Y              |
| ရဟန္တာ်ဖြစ်ကြဖ                     | ,                       | အတိုင်း ဘုရားမ            |                |
| ပုဂ္ဂိုလ် ၇-ဦး                     |                         | နေရပို                    |                |
| အဝီစိငရဲကြီးဟု ေ                   | ခါ် ဆို                 | အာင္မဝကဘီလူး၏             | ~ ~ ~          |
| ရကြောင်း ၃-ပ                       | ો: હિં૦                 | ငါးချက်နှင့် ဘု           |                |
| အသဒိသ အလူူအ                        | တွက်                    | အဖြေ                      |                |
| ကုန်ငွေ                            | ၄၀၅                     | <b>အာင္မဝကဘိလူး</b> ၏     | အမေး           |
| အသဒိသဒါနနှင့် ဂ                    | - ,                     | လေးချက်နှင့်              | ဘုရားရှင်၏     |
| အသဒိသဒါနနှင့်စု                    | ဏ္ <b>အမတ် ၄</b> ၀၆     | အဖြေ                      |                |
| အသဒိသဒါနနှင့် ဘု                   | ရားရှင်များ <b>၄၀</b> ၅ | အာဋ္ဌဝကဘီလူးကို           | ລຸງတ်ວဏ်း [၅၇] |
| အသဒိသဒါနနှင့် န                    |                         | အာင္မဝကဘီလူး ေ            | · •            |
| အသဒိသဒါန (သာ                       | <i>+ r</i>              | ဖြစ်ခြင်းအကြေ             |                |
| အလှူ)စီရင်ပုံ                      | -                       | အာဋ္မဝကမင်းသား            |                |
| အသုဘကို မြင်အေ                     | όc                      | <sup>ဗ</sup><br>အသက်အန္တရ | <b>.</b> _     |
| ကြည့်ရှုရန်                        | STA                     | ဘုရားရှင် ကာ              |                |
| အသေက္ခဘုံကို ပြခြ                  | ုင်း <del>၃</del> ၄၁    | အကြောင်း                  | <u>م</u> ار ا  |
| [ສວ                                | ]                       | ္ အာင္မဝကမင်းသား          | U 1            |
| -                                  | <b>.</b>                | ဟတ္ထကဟု ခေ                |                |
| အာဂန္ထုကအလှူ<br>အာဂိုက္ကအာက်ကို (  | င္ဝ၃<br>ကာဂ္ရင္ရက္ရန္က  | အကြောင်း                  | ို ၃၀၅         |
| အာဓိတ္တဇာတ်ကို <i>ရ</i><br>မူရြင်း |                         | အာင္မဝကသုတၲႇပေ            | , ,            |
| ~~~~~                              | ၄၁၄                     |                           | ~ <sup>L</sup> |



"(U~" အာနန္ဒာသူဌေး လခွဲတိုင်း သားကို ဆုံးမသောစကား အာနန္ဒာသူဌေးဝတ္ထု အာနန္ဒာသူဌေးဟောင်း၏ ဇာတိဿရဉာဏ် <u>အာပတ်မသင့်သောအချက်</u> အာပတ်သင့်သော အချက်စု အာရမ္မဏဃနခေါ် ရပုံ အာဝါဟအဓိပ္ပါယ် ၅၄၁

မွတ်သားဖွယ် အက္ခရာစဉ် SoS စၥမျက်နှၥ စၥမျက်နှာ အက္ခရာစဉ် အက္ခရာစဉ် ୍ <u>ମ</u>୍ଚ | [ 🗟 ] ဩက္တာကမင်းသမီး မဒ္ဒရူပီကို ဗ္ဘန္ဒြေ<mark>န</mark>ေခြာက်ခု စောင့်စည်း မှုသည် မိုးရွာရြင်းမည် ကဏ္**ရသေ့**ရရှိပုံ 999 66 ဩဒိဿကမေတ္တာတော်ဖြင့် ကြောင်း ဗ္ဇရိယာပုထ်၏ တင့်တယ်ခြင်း နာဠာဂီရိဆင်ကို ဖိတ်ခေါ် ျစ တော်မူခြင်း 65S [8] က ဥက္ကဋ္ဌမြို့ မည်ခြင်းအကြောင်း ງວງ ဥဂ္ဂမြို့သားတို့ သဋ္ဌါတရားနှင့် ကကုသန်မြတ်စွာဘုရား ပြည့်စုံသောအချိန် သာသနာ ၁၁၅ ୧୫၂ ဥဂ္ဂသူဌေးနှင့် ဇနီးမောင်နှံ ၆၄၅ ကဋ္ဒမောဒကတိဿကရဟန်း ကျွတ်တမ်းဝင်ခြင်း ကဏ္ဍအနွယ်ဝင်တို့ ကျွန်မသား ୧୯၂ ဥစ္စာရကြောင်း တရားသုံးပါး ကဏ္ဍမှ စ၍ ဖြစ်ကြောင်း JE9 ဥတ္တရာပထတိုင်းသား မြင်းကုန် အမ္မွင္မဝန်ခံခြင်း ู มีรา သည်များ ကဏ္ဒအမျိုးအနွယ်၏ အစ ၅၂၆ ၁၀၃ ဥဒယဘဒ္ဒမင်းသား၊ အဇာ-ရဂဓ ကဏှပက္ခ အဓိပ္ပါယ် တသတ်မင်း၏သားတော် ၆ဂ၃ ကဏုရသွေ၏ မုသားစကား <u> 9</u>76 ဥပါသကၥ၏ အသက်မွေးမှု ၇၀၆ ကပိလဝတ်ပြည်၌ ဝါကပ်တော် ဥပါသကာ၏ ပျက်စီးခြင်း Sog မူခြင်း ဥပါသကၥ၏ ပြည့်စုံခြင်း SoS ကမ္ဘာတသိန်း ပါရမီဖြည့်ရ Sog ဥပါသကာ၏ သီလ သော ရာထူး 96S \_ ဥပါသကၥနှင့် စပ်၍ မှတ်ဖွယ် ကလန္ဒရွာ ၁၃၅ ခြောက်ပါး సంవ్ ကလန္မွသူဌေးသား ရှင်သုဒိန် ဥပါသကာမည်ခြင်းအကြောင်း ၇၀၆ အကြောင်း ၁၃၅ ဥပါသကာမည်သောသူ ∕ວງ ကလာဗုမင်း ଡେେ ဥပါသကာသီလနှင့် ပြည့်စုံသူ JGO ကသိဘာရဒ္ဒါဧပုဏ္ဏားအား ဦးခေါင်း၏ ရွှံရှာဖွယ် 664 ဘုရားရှင်ဖြေကြားတော် | e | မူခြင်း ၆၁-၂ ကသိဘာရခ္ဒါ<mark>ပ</mark>ေုဏ္ဏား ဘု**ရား** ကေစာရီ ပုက္ကုသာတိ အမျိုး ရှင်ကို မေးလျောက်ခြ**င်း** 60 ကောင်းသား ეიკ ဧကနာဋ္ဌမည်သော ပုဏ္ဌားရွာ ကသိဘာရစ္ဒါဇပုဏ္ဏား ရဟန်း 99 အဖြစ်ကို ရရှိခြင်း ကော်ဒသမဝါ ကပ်တော်မူခြင်း ၂၃ ဂ၁

စာမျက်နှာ အက္ခရာစဉ် ന ကသိဘာရဒ္ဒါဧပုဏ္ဏား လယ်ထွန် မင်္ဂလာ အခမ်းအနား ექე ကသိဘာရဒ္ဒါဇသုတ္တန် 99 ကမ္ဘာ့လက်နက်ကြီးလေးပါး JSS ကဿပဘုရားရှင်၏ဓာတုစေတီ တည်ပုံ ၃ဂ၁ ကဿပမြတ်စ္ခာဘုရားသာသနာ ၁၁၅ ကာယပဥ္ၾကအတွက်နှလုံး ၂၂၂-၆ သွင်းရန် ကာယပဥ္ၾကဓမ္မဒေသနာ ၂၁ဂ ကာယဝိစ္လွ်ိန္ရနိက်သုတ္တန် အဓိပ္ပါယ် 299 ကာဋ္ဌအမတ်ကို ပြည်မှုနှင်ပုံ 900 ကိစ္စစ္စာနခေါ်ရပုံ 9J9 ကိမိကာဠာမြစ်ကမ်း ၁၉၃ က္နက္ကုဋ္မမိတ္တနေသာဒဝတ္ထု **55** ကုက္ကုဋ္ဌမိတ္ထမူဆိုးဘုရား၌ရန်ငြိုး ပ္ဆုံချင်း 62J <u>ကုက္ကု</u>ဋ္ဌမိတ္တမူဆိုးမိသားစု၏ ရှေးကောင်းမှု ၃ဂဝ ကုက္ကုဋ္မမိတ္တမူဆိုးမိသားစုတို့ ကျွတ်တမ်းဝင်ချိန် 72<u>9</u>

စၥမျက်နှာ အက္ခရာစဉ် က ၂ ကောသမ္ဗီရဟန်းတို့ဘုရားရှင်ကို ကန်တော့ရန်လာရောက် ကြခြင်း ၃၃ ကောသလမင်းကြီး တရား စီရင်ပုံ 9**J**J ကိုယ်ကသာ ကွဲပြားလျက် စိတ် သည်ကား တခုတည်းကဲ့သို့ ဖြစ်ခြင်း C ကိုယ်ခန္ဓာ၏ လှုပ်ရှားမှုဖြစ်ပုံ ၃၂၁ ကိုယ်တော်တပါးတည်းဖဲသွား တော်မူခြင်း ကိုယ်ဝန်ယူကြောင်း ရှစ်ပါး ၁၅၂ ၆၆ဂ ကျတ္တိကၥနက္ခတ်ပွဲသဘင် ကျော်စောစေနိုင်သော ကျင့်ဝတ် JØ9 ကြာမြင့်စွာတည်ခံသာ သာသနာ ၁၁၅ ကြာမြင့်စ္ခာ မတည်သော သာသနာ ວວງ ကြောက်လန့်မှု<mark>ဘေးဖြစ်ခြင်</mark>း၏ အကြောင်း ୧ଌୢ୲ ə

່າວວ

မှတ်သားဖွယ် အက္ခရာစဉ် ၇၁၉ စၥမျက်နှၥ စၥမျက်နှၥ အက္ခရာစဉ် အက္ခရာစဉ် 6 හ ] ချမ်းသာရခြင်းအကြောင်း ဃောသကသူဌေး ၂၁ လေးပါး ၅၀ဂ-၉ **သောသပ္ပမာ**ဏိက်ပုဂ္ဂိုလ် 998 ချမ်းသာဆင်းရဲကြောင့် ရဟန်း . 0., တော်များ တုန်လှုပ်ခြင်း မရှိပုံ စက္စုပဥ္ၾကအတွက် နှလုံး ၄၈၇-၈ ချီးမွမ်းခြင်း ကွဲရဲ့ခြင်းကြောင့် သွင်းရန် ၂၂၁-၃ ရဟန်းတော်များ တုန်လှုပ်ခြင်း စက္ခုပဥ္ဆကဓမ္မဒေသနာ JoS မရှိပုံ 902 စတုတ္ထဲပိုဒ်ဖြင့်အနိုစ္စလက္ခဏာကို ချွေးမခုနစ်ယောက်နှင့် မူဆိုး ထင်ရှားပြတော်မူခြင်း LL9 မယား ဘုရားကိုတ္အေခြင်း 928 စတုပ္ပမာဏိကအားဖြင့် သတ္တဝါ များကို ခွဲဝေခရတွက်ပုံ 0 ၃၅၁ စန္ဒကူးနီပင်အကြောင်း 966 ဂယာရေကန် 165 662 စန္ဒာဘအမည်ရခြင်းအကြောင်း၅၀၀ ດເມວລິ້ວ စန္ဒာဘပုဏ္ဏား ရဟန်းပြုခြင်း ဂရဟဒိန္ဒ(တက္ကဘွန်းတပည့်) ၅၀၂ စန္ဒာဘမထေရ်အကြောင်း ဝတ္ထု ဂရဟခ်ိန္နသူကြွယ်၏ရှားမီးကျီး 909 982 စန္ဒာဘမထေရ်၏ရှေးကောင်းမှု~၄၉၇ တွင်းအပေါ် မှ မြတ်စွာဘုရား စာဂတရားနှင့်ပြည့်စုံသော ဥပါ-ကြွံတော်မူခြင်း ၄၂ဂ-၉ သကာ ခေါ် ဆိုထိုက်သူ J9J ဂရဟဒိန္ဒသူကြွယ်မြတ်စ္ခာဘုရား စာလိကတောင်၌ တေရသမဝါ အား မီးကျီးတွင်းချရန် ကပ်တော်မူခြင်း ၁၉၂ စီရင်ပုံ 9JJ စာလိယ တောင်ကျောင်း၌ ဂါထာတိဖြင့် သီဆိုအုပ် ရရှိ ဆယ့် ကိုး ကြိမ် မြောက် ဝါ ကပ်တော်မူခြင်း 257 စိဘ်၏ကြိုးမည် ပုံ ଡେ စုဒ္ဓသမဝါ သာဝတ္ထိပြည်၌ ကပ်တော်မူခြင်းအကြောင်း၂၀၄ စုဋ္ဌဓမ္မပါလ မင်းသား အကြောင်း ଡେ୬ ရုဋ္ဌရာဟုလောဝါဒသုတ်ကို ဟောတော်မူခြင်း jos

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

စၥမျက်နှာ အကွရာစဉ် • ] စုဋ္ဌသုဘဒ္ဒါ၏ ဆရာရဟန်းများ အကြောင်းကို ယောက္ခမ သူဌေးကတော်မေးမြန်းပုံ ၄ဂ၂ စုဋ္ဌသုဘဋ္ဒါ ဘုရားအမှူးပြုသော ရဟန်းသံဃာကို အဓိဋ္ဌာန် ပြုရှိပင့်ဖိတ်ခြင်းအကြောင်း၄ဂ၉ စုဋ္ဌသုဘစ္ဒါ မိမိဆရာ ဘုရား သံံဃာတို့၏ဂုဏ်ကိုယောက္ခမ အား ပြောကြားပုံ 902 စေ့စပ်ကြောင်းလမ်းပုံ ၄၇၀ စိုးရိမ်မှုဖြစ်ရခြင်း၏အကြောင်း ၄၉၆ [ဆ] ဆင်မယာဉ်သာပေါင်းငါးရာဖြင့် ဘုရားအထံဆည်းကပ်ရန် စီရင်ခြင်း ცაე ၃၆ဝ ဆင်းရဲ(အပြင်းထန်ဆုံး) <del>ဆပဉ္စက</del>တရား**ေဒ**သနာတော် ၂၁၅ ઉ૦૭ ဆရာငါးမျိုးရှိကြောင်**း** ဆရာဇီဝက၏အစီအမံ ၆၇ဂ ဆရာဗီဝက၏ဆေးကုပုံ ၂၇ ဆရာဇီဝက၏ရဲရဲတောက်စကား ၆၇၂ - A 683 - 6-----

စၥမျက်န္ဒၥ အက္ခရာစဉ် Ġ. ဇနပဒကလျာဏီ ရူပန်နွှာ ထေရီမ၏ ထိတ်လန့်ခြင်း သံဝေဂ 200 ဇန္တုရွာ ၁၉၃ ဇမ္ဗူဒိပ်တကျွန်းလုံး ကြားရ သည်ဟု မှတ်တမ်းတင်ထား ရသည့် **အသံကြီး** ၄-မျိုး J20 **ဝာတ်တော်အများဟောကြား** ၆၅၃ တော်မူခြင်း ဇိဝှါပဉ္စက အတွက် နှလုံး သွင်းရန် ეეეე **ဇီဝက၏မိခင်အရင်း** ၃၀၇ ၆၂၇ ဇီဝက၏သရက်ဥယျာဉ် ဇီဝက၏သရက်ဥယျာဉ် **ကျောင်းတိုက်**အကြောင်း <sup>ତ୍ର</sup>ି ହ ဇုဏ္**အမတ်**ကို ချီးမြှောက်ပုံ 900 ဇေ**ဘဝန်**ကျေ**ာင်း**တိုက် ၂၀၄ [ဈ] စျာန်ချမ်းသာဖြင့် နွှမ်းနယ် မှုကို ပယ်ဖျောက်ပုံ ეიგ [භ]

210

မှတ်သားဖွယ် အက္ခရာစဉ်

စၥမျက်နှၥ စၥမျက်နှာ အက္ခရာစဉ် အက္ခရာစဉ် [9] တ တက္ကတွန်းတို့၏ စိတ်အကြံကို ဒသမဝါဆိုခြင်းအကြောင်း ျာ ဒါနကို ကဲ့ရဲ့ပြစ်နှင့် ချီးမွှမ်းကျိုး ၄၁၁ မသိကြပုံ ၄၁၉ တက္ကတွန်းတို့ မစင်တွင်းသို့ ទំខ្ញ័ ၄ဂ၁,၆၇၁ ဒုက္ခခပ်သိမ်းကို အရဟတ္ထဖိုလ်က ကျ၍ အရိုက်ခံကြရပုံ ၄၂၀ ၂၅၆ အောင်နိုင်ပုံ အကျယ် တက္ကတွန်းများ ထောင်ရန် ခုက္ခလက္ခဏာကို ဣရိယာပုထိက မစင်တွင်း တူးထားပုံ ၄၁၇ ဖုံးအုပ်ထားခြင်း ၃၂၁ တကိုယ်တည်းနေထိုင်ခြင်း ၂၀ ဒုဗ္တိက္ခ**ဝ**ဋ္ဌ်တော်ပါခြင်း ရဝင တပ္ပရာယဏ သရဏဂုံ ဂရခါ ဒေဝစၥရီ ဘုရားရှင် ကြွချီ တဘက်သား ရူးသွပ်သွားအောင် တော်မူခြင်း 929 ဘီလူးများ ပြုလုပ်လေ့ <u>ဒေဝဒတ်အကြောင်း</u> ნიუ ရှိသော နည်း ၂-နည်း JSG <u>ဒေ၀</u>ဒတ်၏ ယုတ်ည့်သော တမလွန်ကောင်းစားရေး အကြံအစည် ၆၃၁ တရားလေးပါး JCJ ဒေဝဒတ်၏ ယုတ်ညံ့သော တရားအရသာ **J**J9 အကြံပေးချက် ၆၁၇ **တရား**နှလုံး ကျင့်သုံး ဒေဝဒတ်၏ လာဘိနှင့်စပ်၍ ဆင်ခြင်ဖွယ် ၂၂၁ တရားဟောခြင်း တရားမဟောခြင်း ကောင်းမြတ် ၆၁၀ **အ**ကြောင်း ပုံ(မာရ်နတ်အပြော) <u> ဒေဝဒတ် စျာန်လျောခြင်း</u> 929-D တာဒိလက္ခဏာ အခြင််းအရာ အကြောင်း ၆၀ဂ ငါးပါး ဒေဝဒတ် ဘုန်းကြီးရန် အား ଏଠ-ଜୁ-ଡ ထုတ်ခြင်းအကြောင်း တိတ္ထိဆရာကြီး ခြောက်ဦး ၆၉ဝ ତେତି ဒေဝဒတ် အဝီစိငရဲ၌ ဆင်းရဲ တေပရိဝဋ္ဒဓမ္မဒေသနာ ၂၂၀ ଡେେ တေရသမဝါဆိုခြင်း <u> ဗ</u>ုက္ခခံရပို ၁၉၃ ୧୦୧ တောသူဌေးနှင့် မြို့သူဌေးတို့ <u>ဒေဝဒတ်၏ နောက်ဆုံးအချိန်</u> ဒေဝဒတ်ကို မြေမျိုခြင်း ၆၅ဂ ဥက္ကဋ္ဌလုပ္ခဲ ဥဂ၂ တိုင်းကြပ်မင်းသားအကြောင်**း** ၆၇ဂ ဒေဝဒတ် ကျောက်တုံးကို လှိမ့်ချခြင်း § JS  $|\infty|$ ဒေဝဒတ် တောင်းဆိုသော ဝတ္ထု ထိမ်းမြားအံ့ဆဲဆဲသော သို့း ငါးမျိုးကို ဘုရားရှင် အား ဩဝါဒပေးပုံ ပယ်တော်မှုခြင်း 699 ၄၇၉-ဂဝ

၃၂၁

မဏၥဗုဒ္ဓဝင်

. SJJ

| mmmek                                    | anwest a         | i menera f                                       | <u>c</u>    |
|------------------------------------------|------------------|--------------------------------------------------|-------------|
| အက္ခရာစဉ်<br>[၁]                         | စၥမျက်နှာ        | အက္ခရာစဉ်<br>ြ                                   | စာမျက်နှာ   |
| ေဒဝဒတ် မြေမျိပြီးနော                     | ~£               |                                                  |             |
| ေဒပဒီဟို မြေမျပြးနေ .<br>ဧဒတ်တော်များကို |                  | နန္ဒာမည်သော မင်းသ္မီး<br>သုံးယာသာ                |             |
| ဟောတော်မူခြင်း                           | ଡିଡିଚ            | သုံးယောက်<br>သုံးယောက်                           | 999         |
| ဒေဝဒတ် လာဘ်လာဘ                           | 000              | နန္ဒောပနန္ဒနဂါးမင်း၏<br>သာဝည်ပဲ တစ်ထင်           |             |
| ဆုတ်ယုတ်ခြင်းအခြ                         |                  | သေရည်ပွဲ အစီအရင်<br>နေသေနနေဝါယန်းဆို တ           | _ /(V       |
| ေဒေဝဒတ် လူသတ်သမာ                         |                  | ြ နန္ဒောပနန္ဒနဂါးမင်းကို အ<br>ကောက်ကောက်ကောက်    |             |
| ေစေလွှတ်ခြင်း                            | -0 0             | မောဂ္ဂလ္လာန်အား ဆုံး<br>စေခြင်း                  |             |
| ေဒေဝဒတ် သံဃာကို သင်                      |                  | နန္ဒောပနန္ဒနဂါးမင်း သရင                          | ၄၃၄<br>ကင်္ |
| ဒေဝဒတ် သွေးအန်ခြင်း                      | <u> </u>         | ှ နှင့်နှင့်ပန်နွှန်လူးမင်း သနျ<br>ဆောက်တည်ခြင်း | -           |
| ေဒသနာအဆုံး သောတ                          | $\mathbf{v}_{1}$ | နာင္မွန္ရမ္ဖြ                                    | ୨୧୮         |
| ဖိုလ်စသည်သို့ ဆိုက်                      |                  | ု နာဠာဂီရိဆင်ကို ဘုရားထံ                         | Soo         |
| မူလလေးကြသူ အိုက<br>ရောက်ခြင်း            |                  | ှ မှ နှံ့နှံ့ ကရဆင်ကို မ်ခုံရားထ<br>လွှတ်ခြင်း   | ၆၃၂         |
| ခွါ့ရသမ္ဝါ ကပ်တော်မူနြ                   |                  | နာဠာဂီရိဆင်မင်း တကိုယ်                           | ້ຳ          |
| အကြောင်း                                 | ၀၂               | မီတိဖြင့် တွေ့ထိပုံ                              | 690         |
| န္ဒိသဟဿီဗြဟ္မာအကြေ                       |                  | နိဗဒ္ဓ ဥပဋ္ဌာက                                   | •           |
| <b>r</b>                                 | 7J-              | နဗ္ဗ ၀ါ နှစ်ဆယ့်ငါး                              | 909<br>199  |
| [ e j                                    |                  | နိမ္မိတမိန်းမအဆင်းဖြင့်                          | rej         |
| ဓမ္မ,အဓမ္မ စသည်အခွဲ                      | 65               | ထိတ်လန့် သံဝေဂရစေ                                | ခြင်း ၁၄၆   |
| ဓမ္မက်                                   | ဉ၆               |                                                  |             |
| ဓမ္မံပွမာဏိကပုဂ္ဂိုလ်                    | ၣ၅၀              | [ v ]                                            |             |
| ဓမ္မမိတ်ဆွေဖြစ်သော                       |                  | ပကာသနီယကံ ပြုခြင်း                               |             |
| ိဗိမ္မိသာရမင်း                           |                  | အကြောင်း                                         | ၆၁၃         |
| ဓမ္မလယ်ထွန်ခြင်းအကြေ                     | ႕၁၄း သိ          | ပက္ခက္စစၥယနအကြောင်                               | _ '         |

ာ်ဘားဖွယ် အက္ခရာစဉ် SJS စၥမျက်နှၥ စာမျက်နှာ အက္ခရာစဉ် အက္ခရာစဉ် 0 0 ပဋ္ဌမပါရာဇိက သိက္ခာပုဒ်ကို ပါလိလေယျက (ပလလဲ) ပညတ်တော်မူခြင်း ဆင်မင်းအကြောင်း ၁၆ဂ თი ပဏိပါတ အရိုအသေပြုမူ ပါလိလေယျက (ပလလဲ) လေးမျိုး တောအုပ် ၇၀၁ ပိင်္ဂလမင်းဆိုး မင်းကြမ်း 66 j ပဏိပါတ သရဏဂုံ ဂရွစ ပိပ္ပလိလုလင်အကြောင်း ၇၀၀ ပထဝိန္ဒရမင်းသား ၂၁၁ ပုက္ကုသာတိ အနာဂါမ် ပန္ရရသမဝါ ကပ်တော်မူခြင်း **J**96 ဖြစ်ခြင်း JC9 ပရိညာသုံးပါးဖြင့် ကိုယ်ကိုသိပုံ ၃၃ဂ ပုက္ထုသာတိမင်း အဝိဟာ ပရိသတ်မစင်ကြယ်လျှင် အနု-ဗြဟ္မ**့**ဘုံ၌ ဖြစ်ခြင်း ଡ୦୦ မောဒနာတရား မဟော ပုက္ကုသာတိ အမျိုးကောင်**း** ကြောင်း ၄၀၉ သား ງດ၂ ပလလဲဆင်မင်း၏ စိတ်အကြံနှင့် ပုက္ကုသာတိမင်းအား ကြီးစွာ မြတ်စွာဘုရား၏ ဥဒါန်း သော ပီတိသောမနဿ စကာား J9 ဖြစ်ပုံ J22 ပလလဲဆင်မင်းကို အားကျ ပုက္ကုသာတိမင်း၏လက်ဆောင် ၅၆၄ သော မျောက်အကြောင်း SC. ပုက္ကုသာတိမင်းကြီးစျ**ာ**န်ရပြီး ပလလဲဆင်မင်း မြတ်စွာဘုရား ရဟန်းပြုခြင်း ეეი အား ဝတ်ကြီး ဝတ်ငယ်ပြုပုံ ၁၉ ပုတ္ကုသာတိ မင်းကြီး ရဟန်း ပသေနဒီကောသလမင်းကြီးအား အဖြစ် တောင်းပန်ခြင်း JCJ မြတ်စွာဘုရား မိန့်တော်မူပုံ ço ပုဏ္ဏား ဆရာတပည့်တို့ စကား ပသေနဒီကောသလမင်း ပေါက္ခ-ပြောဆိုရာ၌အစဉ်အလာ ၅၁ဂ-၉ ရသာတိပုဏ္ဏားအား ပုဏ္ဏားတို့၏ လှည့်ကွက်တမျိုး ၅၀၁ မျက်နှာချင်းဆိုင်ခွင့် ပုဏ္ဏား မင်း ကုန်သည် ဆင်းရဲ မပေးခြင်းအကြောင်း ერე သား, ရဟန်းတို့ မွေးဖွား ပယ်ဆုလေးပါး (ရှင်အာနန္ဒာ) ၃၉၅ ရာ (ပုဏ္ဏားတို့အယူအဆ်) ၅၂၀ ပါလိတနဂါးမင်းအကြောင်း ၂၀၉ ပုတ္တတဏုာ, ဓနတဏှာ နှစ်ပါး ကြောင့် ဆင်းရဲ ရခြင်း ပါလိလေယျက အရပ်သို့ အကြောင်း (မှတ်ချက်) မြတ်စွာဘုရားကြွတော်မူခြင်း **၁**၆ ၃၉၀ ပုရိမယာမဗုဒ္ဓကိစ္စ အဓိပ္ပါယ် ပါလိလေယျက နတ်သား ၃၀ 90

စၥမျက်နှ<del>ာ</del> အက္ခရာစဉ် o ပုရိသမေဓ အဓိပ္ပါယ် ၂၆၁ ပုရေဘတ္တ ဗုဒ္ဓကိစ္စ အဓိပ္ပါယ် -99 ၆၇၁ ပူရဏကဿပ အကြောင်း ပူလောင်မှု ခပ်သိမ်း ငြိမ်းအေး ပြီး ဖြစ်ကြောင်း မိန့်တော် မူပုံ ၆၂ဂ ပေါက္ခရသာတိ ဆရာကြီးနှင့် အမ္ဗဋ္ဌလုလင်တို့ အပြန်အလှန် မေးဖြေသည့်စကား ပေါက္ခရ သာတိ ပုဏ္ဏားကြီး အကြောင်း ງວວ ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏား ဥပါသကာ အဖြစ် အထူးလျှောက်ထား ခြင်း ၂၅၅ ပေါက္ခရသာတိပုဏ္ဏား၏အပြစ်ကို က်င်ကာင် ဖော်ထုတ်ရာ၌ မြတ်စွာ ဘုရား၏ ရည်ရွယ်ချက် ევნ **ပေါက္ခရသာ**တိ ပုဏ္ဏားကြီး တုရားအထံဆည်းကပ်ခြင်း ၅၅၁ ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏား သော-တာပန်ဖြစ်ပုံ ງງງ ပေါက္ခရ သာတိ မည်ခြင်း

စၥမျက်နှၥ အက္ခရာစဉ် 0 ဖိတ်ကြားခြင်းနှစ်မျိုး ၆၀၇ ဖြစ်ပြီးသော သတ္တဝါ့ ဖြစ်ဆဲ သော သတ္တဝါ- ဟူရာ၌ အဓိပ္ပါယ် 999 [ ဗ ] ဗကဗြဟ္မာအားတရားဟောပိုင္ဒ၆၆-၇ ဗကဗြဟ္မာ၏စိတ်သန္တာန်ဝယ် သဿတမိစ္ဆာဒိဋ္ဌိအယူဖြစ် ပေါ်ခြင်းအကြောင်း 99J ဗကဗြဟ္မာ၏ တန်ခိုး အာဏာ ပြန့်နှံ့ရာ ၄၅၀ ဗကဗြဟ္မာ၏ ရှေးကုသိုလ်ကံပြ ပဌမဂါထာ 939 ဗကဗြဟ္မာ၏ ရှေး ကုသိုလ်ကံပြ စတုတ္ထဂါထာ ၃၅ဂ ဗကဗြဟ္မာ၏ ရှေးကုသိုလ်ကံပြ တတိယဂါထာ 992 ဗကဗြဟ္မာ၏ ရှေးကုသိုလ်ကံပြ ခုတိယဂါထာ 900 ဗကဗြဟ္မာကို မြတ်စွာ ဘုရား မိနံ့ဆိုပုံ 997 ນ ເຊັກກິດ:

-?

Ô

2,19

မှတ်သားဖွယ် အက္ခရာစဉ်

စၥမျက်နှာ အက္ခရာစဉ် စၥမျက်နှၥ အက္ခရာစဉ် Ð ဘြ ဗဟုပုတ္တက မည်သော ဘဒ္ဒသာလအင်ကြင်းပင်ကြီး ၁၇-၁၉ ပညောင်ပင် ၇၀၀ 'ဘဝေဝါဟံ'ဂါထာပါဌ်အနက် ၄၇၁ ဗာလကလောဏ**က**ရွာသူံ ဘီလူးအာဠဝကနှင့် လူသား ဘုရားရှင် ကြွတော်မူခြ**င်း** С အာဠဝကတို့ ကတိထား ဗိမ္မိသာရမင်း ၆၆၄ ကြပို JJC ဗိမ္မိသာရမင်းကြီး၏လက်ဆောင်၅၆၆ ဘီလူး၏အစွမ်းတန်ခိုး ၂၆၀,၂၇၉ ဗိမ္မိသာရမင်းကြီးနတ်ရွာစံခြင်း ၆၁၉ ဘုရင်နှင့်ပြည်သူ အလှူပြိုင်ပုံ ၄၀၁-၂ ဗိမ္မိသာရမင်းနှင့်ပုက္ကုသာတိ ဘုရားတေဇော် အာနုဘော် ၆၃ဂ မင်းတို့ သဝဏ်လွှာ ဘုရားပညတ်တော်မူအပ်သော ပါးကြပုံ *ລ<sub>[6</sub>5-3SŠ* တရားစု 92 ၁၅၆ ဗီဇက ဘုရားဖူးသွားရန် ဆင်ယာဉ်တို့ ဗီဧကနှင့် ဗီဧကမာတာတို့ ကို ပြင်ဆင်ခြင်း <sup>დ</sup>აე အရဟတ္တဖိုလ်၌တည်ကြပုံ აეე <mark>ဘုရား မပညတ်အပ်</mark>သော ၁၅၆ ဗီဧကပိတၥ တရားစု 55 ဗုဒ္ဓအသရေတော်ဖြင့် တင့်တယ် ဘုရား မဟောကြားအပ်သော တော်မူပုံ ၁၇၆ ၆၃ တရား ဗုဒ္ဓကိစ္စ ၂-ပါး 99 ဘုရားရှင် အရှင်သုဒိန်ကို ကွဲရဲ့ ဗုဒ္ဓကိစ္စ ၅-ပါး ၄၄-၅၁ တော်မူခြင်း ၁၆၃ ဗုဒ္ဓဘာသာဝင် ဥပါသကာတို့၏ ဘုရားရှင် အရွှေဝါးတောသို့ ပူပန်ကြပုံ ၆၃၃ ရောက်တော်မူခြင်း 9 ဗုဒ္ဓရတနာ J ဘုရားရှင် အလိုတော်ရှိက ဗုဒ္ဓလုပ်ငန်းစဉ်(ဆွမ်းစားပြီး ဟိမ်ဝန္ထာတောင်ကြီးကို 25002  $c \gamma$ 

SNJ

၅၀၆

၂၀၁

200

၂၆၀

စၥမျက်နှၥ အက္ခရာစဉ် ဘြ ဘုရားရှင်၌ သုပ္ပဗုဒ္ဓရန်ငြိုးဖွဲ့ခြင်း အကြောင်းနှစ်ရပ် J92 ဘုရားရှင်ကို အမ္မဋ္ဌ ဇာတ်နိမ့် ဟူသောစကားဖြင့် ရှုတ်ချ ခြင်း ၅၁၉ ဘုရားရှင် ကောင်းကြီးပေး တော်မူခြင်း ၁၀၉ ဘုရားရှင် နေ့စဉ်လေ့ကျက် တော်မူအပ်သော အလုပ် ကိစ္စများ 55 ဘုရားရှင် ပြာသာမိငါးရာတို့ဖြင့် ဥဂ္ဂမြို့သို့ ကြွတော်မူခြင်း ၎စ္မာ ဘုရားရှင်သည် မထေရ်တို့အား ဓမ္မဝတ္ထု အဓမ္မဝတ္ထုတိုကို ဟောကြားတော်မူခြင်း ၃ဂ ဘုရား ရှိခိုးထိုက်သူ့ခရီးဦး ကြိုထိုက်သူ မရှိ იე-იე ဘေဒကရဝတ္ထု တဆယ့်ရှစ်ပါး ၃၅ ဘွဲ့ဖြူလက်နက် 758 `?[⊌]

စၥမျက်နှၥ အက္ခရာစဉ် 6 မင်းတို့သည် အသံရှိမှ ပျော် ပိုက်တတ်သူများ ဖြစ် ကြောင်း ၆ဂဝ မင်းမျိုးသာလျှင် မြင့်မြတ် ကြောင်း အကျယ် ງຽງ မည်သူ့ကိုမဆို ဘိုက္ခုခေါ်နိုင် ကြောင်း 998 မထေရ်သုံးပါး တညီတညွတ် 6 ဘုရားကို ကြိုဆိုခြင်း မထေရ်မြတ်သုံးပါးတို့ ကျွန် နှစ်ပါး၏ စိတ်အလိုအတိုင်း ကျင့်ကြပုံ ວວ မနောပဉ္စကအတွက် နှလုံး သွင်းရန် JJP မနောပဥက မမ္မဒေသနာ ၂၂၀ မရဏဿတိ ပွါးများခြင်း၏ ၃၆၂ အက္ပါး မသိဟန်မှု၍ မေးခြင်းသည် မင်းတွဲ၏ ဓလေ့ဖြစ်ပုံ ၆၀၂ မဟာတိတ္ထပုဏ္ဏားရွာ ၇၀၀ မဟာနာမသာကီဝင်အား ဥပါသကၥမည်ခြင်း အကြောင်း စသည်ကို ဟော်

Sle

|                                                           | ୭ମୁ        |
|-----------------------------------------------------------|------------|
|                                                           |            |
| မဟာပတာပမင်းအကြောင်း ၆၃၀                                   | رە         |
|                                                           |            |
| မဇ္ဈိမယာမ ဗုဒ္ဓကိစ္စအဓိပ္ပါယ် ၅၀ တောတော်မူခြင်း           |            |
|                                                           | 25         |
| မဂ်ီဖိုလ်၏အန္တရာယ် မဖြစ်ပုံ ၁၅၇ မဟာသာဝကကြီးရှစ်ကျိပ်တို့၏ | 0.         |
|                                                           | စ်ငှစ်     |
| မြတ်သော တရားလမ်းစဉ် မာတုဂါမတို့၏ တင့်တယ်သော               |            |
|                                                           | <b>9</b> ° |

စၥမျက်နှၥ အက္ခရာစဉ် [6] မာရဝတ္ထု 986 မာရ်နတ်၏ မကောင်းကြံခြင်း 986 မာရ်နုတ်နှင့် ဘုရားရှင် အဆုံး အမ မတူကြပုံ უიი မာရ်နတ်ပူးကပ်နိုင်သောဗြဟ္မာ ၄၄၆ မာရ်နတ်ပူးဝင်သော ဗြဟ္မာတဦး ဘုရားရှင်ကို ထိပါးပြောဆို ခင်း 997-6 မာရ်နုတ် မပူးကပ်နိုင်သော ဗြဟ္မာ မိစ္လာဒိဋ္ဌိပုဏ္ဏားအား တရား 998 ဟောတော်မူခြင်း 9ØJ မိတ္တဒုဗ္ကိမူဆိုး ଡେଁ୦ မိထွေးတော်ဂေါတမီအား ဘုရားရှင်မိန့်တော်မှုခြင်း 96 မိဖနှစ်ပါး ခွင့်မပြုသောသားကို ရှင်ရဟန်းပြု၍ပေးတော် မမူခြင်းအကြောင်း SSC မိန်းမစိုးမျှား ၆၇ဂ မိသားစု ၁၅-ယောက် သောတာပန်ဖြစ်ခြင်း အကြောင်း 522 Ċ Ο

အက္ခရာစဉ် စၥမျက်နှာ θ မြတ်စွာဘုရား၏ ခြေတော်ရာ ၃၇၅ မြတ်စွာဘုရား၏ ဓမ္မစက်ကို အာဏာစက်ဖြင့် ကူမည်ဟု သိကြားမင်း ဝန်ခံပုံ ၅၃၀ မြတ်စွာဘုရား ဘုန်းတော် ကြောင့် ဆွမ်းနှင့်ယာဂုများ ဖစ်လာပုံ ၄၃၁ မြတ်စွာဘုရား၏ လက္ခဏာတော် ကြီးမျှားကို ပေါက္ခရသာတိ ပုဏ္ဏား စုံစမ်းခြင်း ງງິວ မြတ်စ္ခာဘုရား၏ လျာတော် ရှည်လျား နူးညံ့ ကျယ်ပြန့်ပုံ ပြသော အခြင်းအရာ သုံးမျိုး 902 မြတ်စွာဘုရား၌ ဒေဝဒတ်၏ ပဌမရန်ငြိုး ၆၁၂ မြတ်စွာဘုရားကို မင်းပြုရန် မာရ်နတ်တောင်းပန်ခြင်း ეინ မြတ်စွာဘုရားကို သွေးစိမ်း တည်အောင်ပြုခြင်း ତ୍ରାତି မြတ်စွာဘုရား ကိုယ်ရောင်

မှတ်သားဖွယ် အက္ခရာစဉ်

SJS

| အက္ခရာစဉ်<br>[ မ ]                     | စာမျက်နှာ   | အက္ခရာစဉ်<br>[ယ]                             | စၥမျက်နှၥ    |
|----------------------------------------|-------------|----------------------------------------------|--------------|
| မြတ်စ္စာဘုရားနှင့် <mark>တပ</mark> ည့် |             | ယသောရတ ဥပါသက                                 |              |
| သာဝကတို့ ကိုလေသ                        | 1           | ကံကြမ္မာ                                     | ၂၁၃          |
| စင်ကြယ်ပုံ                             | . 1         | ယသောရတ ပိဋကသုံး                              | ပုဆောင       |
| မြတ်၈ွာဘုရားနှင့် တပည့်                |             | အနာဂါမ်ဥပါသက<br>၂ / ၂                        |              |
| ် သာဝကတို့ တည်ငြိမ်                    |             | ယူဆုလေးပါး (ရှင်အ                            | • - •        |
| ု ဣန္ဒြေရှိပုံ                         |             | 'ယာဉ်၌ တင်၍'ဟူသေ                             |              |
| မြတ်စွာဘုရားနှင့် တပည့်                |             | သင့် မသင့် အဆုံးရ                            | အဖြတ် ၅၅၁-၂  |
| သာဝကတို့ သိက္ခာသ                       | -           | [9]                                          |              |
| နှင့် ပြည့်စုံပုံ                      | ွှင့်က္ခ    |                                              |              |
| မြတ်စွာဘုရားနှင့် သတ္ရိ၁               | ာမ်ိဳးတို့  | ရက္ခိတတောကျောင်း                             |              |
| မႈေ့ေပြပုံ                             | ၃၆၆         | ရင့်ကျက်စေသော တရ                             |              |
| မြတ်စွာဘုရားရှင်၏                      |             | ရဟန္တာကို ဗြာဟ္မဏရေ<br>ရဟန္တာတို့ ကြောက်န္ပံ | ာ်ရပုံ ၄၀ဂ   |
| ဂုဏ်ကျေးဇူးများ                        | 629         | ရဟန္တာတို့ ကြောက်ရှိ                         | စိတ်         |
| မြတ်စွာဘုရားရှင်ကို ဘုရ                | ၣႜႋၯ        | မရှိကြောင်း                                  |              |
| မသိပုံ                                 | ງ 🛛         | ရဟန္တာငါးရာတို့က မြ                          |              |
| မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့ ခြေ               |             | ဘုရားနောက်တော်                               |              |
| ြ တော်မူခြင်းအကြော                     | င်း ၇       | ကြရန် အရှင်အာန                               | _            |
| မြတ်စွာဘုရားရှင်တို့ လေ့               | ကျက်        | လျောက်ထားခြင်း                               |              |
| ် တော်မူအပ်သော အ                       | ာလေ့        | ရဟန်းငယ်တပါး၏ စိုး                           | ရိမ်ချက် ၆၄၉ |
| အကျက်တော်                              |             | ရဟန်းတော်မျှား အခြံ                          |              |
| မြတ်စွာဘုရားသည် အသိ                    | ာတိတ်       | များခြင်း နည်းခြင်                           | ်းကြောင့်    |
| ိ သည်ကို အလိုရှိတော်                   | ာ်မူပုံ ၆၇၉ | တုန်လှုပ်ခြင်း မရှိငြ                        | ာပုံ ၄ဂ၆     |
| မြှားဟန်မန္တာန်အကြော                   |             | ရဟန်းတော်များ လာ                             | ဘ်ရမှု       |

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

ဂည်ပ

မှတ်သားဖွယ် အက္ခရာစဉ်

စၥမျက်နှၥ အက္ခရာစဉ် စၥမျက်နှာ အက္ခရာစဉ် ရြ ရဟန်းလေးမျိုး ଌୣଡ଼ଡ଼ လူလိမ္မာကောင်းကျိုး ၄၁၁ ရာဇဂြိုဟ်ပြည်နှင့် သာဝတ္ထိပြည် လူသတ်သမားတို့ သောတာပန် တည်ကြခြင်း ၆၂၄ **အ**က္ခာအဝေး ၅ဂ၄ ရာထူးနိမ့်မြင့်ကို ပြုလုပ်နိုင်သည့် လေးသော ရှန့်ရင်း ၆၃၂ မင်းဆရာ ကြမ်းတမ်းသော အာပတ် ဂဂ ရာဟု-အသူရိန်နတ်ကြီး၏ လောက၌ ဆရာကြီးငါးမျိုး အရပ်အမောင်း ပမာဏ ၆၀၃ ရှိကြောင်း ၀၄၇ လောကဓာတ် စကြဝဠာတခု ရာဟုလောဝါသျေတ် ၁၇၃ ရူပနန္ဒာဘိက္စုနီမ ဘုရားဖူးလို ധാന 998 662 လောက်ိသရဏဂုံ သောဆန္ဒ 2J ရှုပပ္ပမာဏိကပ်ုဂ္ဂိုလ် လောကုတ္တရာ သရဏဂုံ ခံယူ 998 ရေစက်ချ(အသဒိသဒါန) ဆောက်တည်ပုံ ეე® <del>9</del>02 ရေကျက်အေးကို ဘုရားရှင် လိပ်ပြာမဟုတ်ကြောင်း (အတ္ထ သုံးဆောင်တော်မူခြင်း လိပ်ပြာမဟုတ်ကြောင်း) ၂၀ 915 ရှားမီးကျီးအစုကို ဖောက်ခွဲ၍ [0] ပဒုမာကြာပန်းပေါ် တက်ခြင်း ၄၃၃ ဝတ္ထုငါးမျိုးကို ရှင်ဒေဝဒတ် ရှင်အာနန္ဒာ ဘုရားရှင်ကို ပင့်ဆောင်ခြင်း တောင်းဆိုခြင်း ဨ႖၂ JD ရှင်အ**ာ**နန္ဒာ ဥပဋ္ဌာက-ဖြစ်ပုံ ဝါကျွတ်သောအခါ ဒေသစာရီ ၁၀၅ ကြွချီရန် ပန်ကြားခြင်း ရှင်ရာဟုလာ အရဟတ္တဖိုလ်၌ ၁၂၀ တည်ခြင်း ဝါစာပေယျ (အဓိပ္ပါယ်) ၅၆၁ ၂၀၇ ဝါယောဓာတ်၏ ထူးခြားမှု ရှင်သုဒိန် သားမျိုးပေးခြင်း ວງວ ၃၂၁ ဂါကာသစ္တက္ၾကလ်ို

SIG

| F 7                                | ေ ၀၊လောဒကဇာတက္ ဟော        |        |
|------------------------------------|---------------------------|--------|
|                                    | တော်မူခြင်း ၁             | ၆ဂ-၁၇၃ |
| လက္ခဏာတော်နှစ်မျိုးကိုပြခြင်း၅၄၇   | ဝိဧယသုတ္တန် ( အဓိပ္ပါယ် ) | P99    |
| လယ်ထွန်မင်္ဂလာအခမ်းအနား ၅၂-၅       | ဝိဇိတာဝီပစ္စေကဗုဒ္ဓါ      | ၇၀၉    |
| လယ်ထွန်မင်္ဂလာပွဲသို့ ဘုရားရှင်    | ဝိသာခါတို့အား ဘုရားရှင်   |        |
| ကြွတော်မူခြင်း ၅၅                  | မိန့်တော်မူပုံ            | 96     |
| လယ်သမားကြီး (ဘုရားရှင်) ၂၉         | ဝိဇ္ဇာစရဏ အရ ပုဏ္ဏားတို့  |        |
| လူအများ မေ့လျော့နေကြခြင်း          | အယူအဆ                     | ၅၇၁    |
| အကြောင်း ၁၀၆                       | ဝိဇ္ <b>ာ</b> စရဏတရားများ | ၅၄၁    |
| လူမိုက်ဆို <mark>း</mark> ပြစ် ၄၁၁ | ဝိတက် ၃-ပါး(အကုသိုလ်)     | ာ၉ဂ    |

စၥမျက်နှၥ အက္ခရာစဉ် [ 0 ] ဝိနယ ၃၆ ဝိနည်းပညတ်ကြော**်းဆ**ယ်ပါး ၁၆၇ ဝိနည်းသိက္ခာပုဒ် ပညတ်ရန် အရှင်သာရိပုတ္တရာ တောင်း ပန်ချက် ၁၁၄ ဝိပဿနာပညာ မဂ်ပညာ ထမ်းပိုးနှင့်ထွန်တုံးမည်ပုံ 65 ဝိပဿီမြတ်စွာဘုရား သာသနာတော် ၁၁၅ **ဝိ**မုတ္တိပရိပါစနီယတရား တဆယ့်ငါးပါး 00 ဝိဝါဟ(အဓိပ္ပါယ်) ၅၄၁ ဝိသာခါ JĴ ဝိရိယတန်ဆောင် နွှားကြီး လေးကောင် 669 57.5 ေဒေဟီမိဖုရား ဝေရဥ္စပုဏ္ဏား၏ ကြီးစ္နာသော အလှူဒါန ၁၃၁ ေရဥ္ပပုဏ္ဏား ဘုရားရှင်အထံ ရောက်ရှိလာပုံ ဂ၂ **ေရ**ဥ္ပပုဏ္ဏား သရဏဂုံခံယူခြင်း ၁၀၁ ဝေရဉ္ဇာပြည် ဝေရဉ္ဇာပြည်၌ ဒုဗ္ဘိက္ခဘေး ရောက်ခြင်း ၀၂ ၁၀၃ **ေ**ဿဘူမြတ်စ္နာဘုရား သာသနာတော် ၁၁၅ ေဠုဝန်ကျောင်းတိုက် ၆၄၁ [သ| သံဃာသင်းကွဲအောင်ပြုံလုပ် တတ်သောအကြောင်း ဓာဆယ့်ရှစ်ပါး cg

စၥမျက်နှၥ အက္ခရာစဉ် သ သက္ကာယသဗ္ဗ(အဓိပ္ပါယ်) ၚ၆၂ သင်္ဂဟတရားလေးပါး (အမိပ္ပါယ်) ၅၆၁ သတသဟဿီဗြဟ္မာအကြောင်း၄၅( သတိ ထွန်သွား နှင်တံနှင့် <u>ତ</u>େ-တူပုံ သတ္တရသမဝါ ကပ်တော် မှုရာဌာန ၃၀၄, သတို့သမီးငယ်၏ ရှင်းလင်း ဖြေကြားချက် ၣၜႝၣ သဒ္ဓါတရားနှင့် ပြည့်စုံသော ဥပါ သကာဟု ခေါ်ဆိုထိုက်သူ ၂၄၁ သဒ္ဓါတရားရှိသူနှင့် မရှိသူတို့ အမြင်ကွာခြားပုံ <sup>6</sup>2၅ သဒ္ဓါ**တရား**သည် မျိုးစေ့မည်ပုံ **ရှေးဦး**ဟောတော်မူခြင်း 6j အကြောင်း သန္တတိကြောင့် အနိစ္စလက္ခဏာ ကို မမြင်နိုင်ခြင်း 9JJ သန္တတိခေါ် ဆိုရပုံ 6JJ သန္တတိဃနမည်ပုံ 919 သဗ္ဗညူမြတ်စွာဘုရားတို့၏ ဖိတ်ကြားခြင်း ၆၇၇ ၄၆၂-၃ သဗ္ဗသဗ္ဗ (အဓိပ္ပါယ်) ၆၄၅ သမုဒ္ဒဒတ္တရဟန်း သမူတဆနမည်ပုံ PJ9 သမ္မာပါသ (အဓိပ္ပါယ်) ၅၆၁ သမ္ပုခါ အာဝင္ရနီ မန္တာန် အကြော<mark>င်း</mark> ງຈງ သရဏၼကိုးကွယ်ရာ ဝတ္ထုမှန် သုံးပါး ၆၉၅

 $S_{\rm SO}$ 

မှုတ်သားဖွယ် အက္ခရာစဉ် ၇၃၁

စၥမျက်နှၥ စၥမျက်နှၥ အက္ခရာစဉ် အက္ခရာစဉ် ) သ | ျသ ୧୧୬ သိခ်ိမြ**တ်စွာ**ဘုရား သာသနာ သရဏဂို သရဏဂုံ အပြား ଡିଡଡି တော် ວວງ သရဏဂုံ၏ အကျိုး 209 သိဥ္စည်းဆရာ ၆၇၁ သရဏဂုံ၏ ညစ်နွှမ်းခြင်း သိရိဂုတ္တသူကြွယ်က တက္ကတွန်း  $\mathcal{S}_{\mathsf{O}}\mathcal{G}$ သရဏဂုံခံယူမှု၌ ပေါက္ခရသာတိ တို့အား စိတ်ဖြင့်လျှောက် ပုဏ္ဏား၏ထူးခြားချက် ထားပုံ 900 နှစ်မျိုး უუ§ §ც౸ သိရိမာကို တပ်မက်စွဲလမ်းနေသော ာရကဂုံနှင့်စပ်၍ မှတ်ဖွယ် ရဟန်းတပါးအကြောင်း ၃၁၃ သရဏဂုံ ပျက်စီးခြင်း သိရိမာပြည့်တန်းဆာမ ૮૦૧ သဝိည္ဘာဏက အသုဘ အကြောင်း ၃၀ဂ ၃၂၆ အကြောင်း သိဝိဇာတ်ကိုဟောတော်မူခြင်း **၄**၁၃ ၅၆၁ သဿမေဓ (အဓိပ္ပါယ်) သိဿဘာဝူပဂမန္ သရဏဂုံ ဂရုပ သဟဿီဗြဟ္မာအကြောင်း ၄၅၀ သီလဝဆင်မင်း ଡେେ သာက်ဝင်အမျိုးအနွယ်၏ သုံးဆူသောဘုရားရှင်တို့ အကျယ် ငစ်မြစ် ງ\_19-ງ တရားမဟောရသည့် သာကီ**ဝင်**မင်းသား ခြောက်ဦး အကြောင်း 000 နှင့် ရရှိသောတရားထူးများ ၆၀၅ သုံးဆယ့်နှစ်ပါးသောလက္ခဏာနှင့် သာမဂ္ဂရသ 00 ပြည့်စုံသူတို့၏အဖြစ် ၂-မျိုး ၅**၁**၄ သာသီရိကဓာတ်တော် 100 ვიმ သုက္ကပက္ခ သာဝတ္ထိပြည်၌ ဝါကပ်တော် သူညတစသည်ကို ပရိညာသုံးပါး မူခြင်း 329 ဖြင့် သိနိုင်ခြ**င်း** သာသနာ၏ ပျက်စီးကြောင်း 998 သဒိန်ရဟန်းအဖြစ်ရခြင်း

| လေးပါး                | J97    | ် သိုဒ်ခံရက်ခုံးအဖြစ်မြောင်း |       |
|-----------------------|--------|------------------------------|-------|
| သာသနာ၌ ကြီးပွါးခြင်း  | 01     | အကြောင်း                     | ၁၄၂   |
| အကြောင်း              | ଡିଜନ   | သုဒိန်ရဟန်းပြုပေးရန်         |       |
| သာသနာတော် ကြာမြင့်စွာ | Ç.)    | တောင်းပန်ပုံ                 | ၁၃၇   |
| တည်ခြင်းအကြောင်း      | ၁၂၀    | သုပ္ပဗုဒ္ဓ မြေမျိုခဏ်း       | J9J   |
| သာသနာတော် ကြာမြင့်စွာ | -      | သုပ္ပဗုဒ္ဓ ရန်ငြိုးပွဲခြင်း  | J92   |
| မတည်ခြင်းအကြောင်း     | ၁၁၆    | သူကန်းဆိုထိုက်ပုံ            | ရာစင္ |
| သားက အဖကို သတ်ကြပုံ   | bng    | သူစိလောမႇခရလောမ              | ၂၃၁   |
| သိကြားမင်း၏ပြဿနာလေးရ  | ရပ်၂၄ဂ | သူစိလောမဘီလူးအား တရာ         | 0     |
| သိက္ခာပုဒ်ပညတ်ရန်အခါ  | ၁၂ဂ    | ဟောတော်မူခြင်း               | J9J   |

မှုတ်သားဖွယ် အက္ခရာစဉ် ပြီး၏။

| အက္ခရာစဉ်                                                    | စၥမျက်န္ဒၥ    | အက္ခရာစဉ်                                                                                         | စၥမျက်နှၥ                 |
|--------------------------------------------------------------|---------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| [သ]<br>သူစိလောမသုတ်<br>သူဆင်းရဲအား ထမင်းေ                    | ၂၃ဂ<br>ကူးရန် | [သ]<br>သောတာပန်ဖြစ်လျက်<br>စသည်ကို ယူဆော                                                          | <u> </u>                  |
| မူတြစ္ခာဘုရားမိန့် <b>ေ</b><br>မူခြင်း                       |               | သော်လည်း ဒုစန်<br>သားခုနစ်ယောက်နှင့်                                                              | ရိုက်မဖြစ် ၃၇၉            |
| သူဌေးသမီး၏ ပရိယာယ်<br>သူဌေးသမီးနှင့် မူဆိုးတို့<br>ကာပန်စာက် | କ             | လက်နက်ချခြင်း<br>သားမယားချွေးမတို့<br>ကိုယ့်ကို တတီတ                                              | နှင့် မိမိ                |
| ် အချစ်ဓာတ်<br>သူတော်ကောင်းများ ခ<br>နာဝေးခြားရာ၌ နေ         |               | ကိုယ်ကို စေတီတေ<br>လျှုသော တော                                                                    |                           |
| လည်း ဘုရားထံမှော<br>တည်သည်မည်ပုံ                             | ာက်၌<br>၄၉၀   | ြဟ<br>၂<br>၂<br>၂<br>၂<br>၂<br>၂<br>၂<br>၂<br>၂<br>၂<br>၂<br>၂<br>၂<br>၂<br>၂<br>၂<br>၂<br>၂<br>၂ | <b>တေ</b> ဒဂ်             |
| သောကမႈငြမးကြောင်း<br>စကား                                    | းတရား<br>၃၇၁  | ဘ္ခဲ့ထူး<br>ဟိမဝန္တာနှစ်ပြန်ရှိ ရွှေ                                                              | <b>ု၀</b> ၇<br>ရတောင်ကြီး |
| သွင်းရန်                                                     | လုံး<br>၂၂၂-၇ | ရသော်လည်း အ<br>မပြည့်ဝပုံ<br>မင်္ဂြို့တာက ကန်ဆန်န                                                 | ້ຶ່ງ໐າ                    |
| သော်တာပတ္ထိယင်္ဂတရား<br>လေးပါး                               | ၂ဂဂ           | ဟိရီတရား ထိုန်သန်နှ<br>ဟူးရားဆရာ                                                                  | င့်တူပုံ ၆၇<br>၆၆၅        |

25J

မဟာ၁ဗုဒ္ဓဝင်

ပ.မ.သ.စ.၅၆/၁၅-၁၁-၉၅ (၅၀၀၀)လစ်သို "